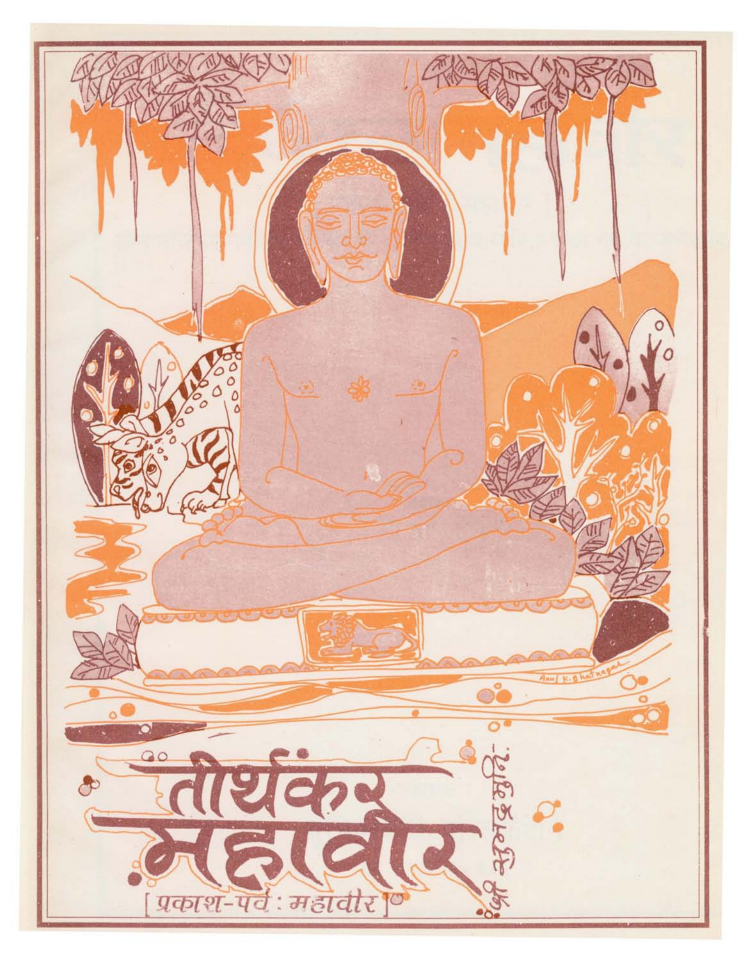
तीथिनि सहावार

[प्रकाश-पर्व महावीर]



गुरुदेव श्री सुभद्र मुनि

यूनिवर्सिटी पब्लिकेशन



# तीर्थंकर महावीर

[ प्रकाश-पर्व : महावीर ]

(जैन तीर्थंकर भगवान् महावीर के महनीय दिव्य व्यक्तित्व का गद्य काव्य-रेखांकन)

लेखकः श्री सुभद्र मुनि

प्रकाशक :

यूनिवर्सिटी पब्लिकेशन

नई दिल्ली-110 015

प्रकाशन वर्ष: 1998

प्रकाशक :

यूनिवर्सिटी पब्लिकेशन बी-137, कर्मपुरा, नई दिल्ली-110 015

मूल्य: 500.00 रुपये

मुद्रक ः विकास कम्प्यूटर एण्ड प्रिंटर्स

नवीन शाहदरा, दिल्ली-110 032

# समर्पण

जिन से जीवन पथ पर चलने के लिये नेत्र मिले ! उन परम श्रद्धेय प्रातः स्मरणीय गुरुमह श्रमण धर्म के मुकुट योगिराज श्री रामजीलाल जी महाराज को अनन्त आस्था के साथ

—सुभद्र मुनि

#### काव्य और मैं

भाषा का जब से विकास हुआ, तभी से उसने अपनी रसात्मकता, सम्वेदनशीलता, करुणा और लिलत-कोमल शब्दावली के कारण मनुष्य को आकर्षित किया। मनुष्य के लिये यह कौतूहल और आनन्द का विषय था—काव्य की सरिता कैसे मस्तिष्क के कूलों को स्पर्श करती हुई हृदय-प्रदेश पर बहती है? कैसे उस में हृदय के समस्त रस स्वतः प्रकट हो जाते हैं? यही कारण था कि समय-समय पर अनेक शब्द-माधक अनुभूति व अभिव्यक्ति के अनेक मार्गों में होते हुए आनन्द के इस स्रोत तक पहुँचते-पहुँचाते रहे।

मुझे भी काव्य प्रिय रहा। मैं एकांत-विश्रांत पलों में, काव्य पढ़ता, गुनगुनाता। काव्य-रचना का कोई विशेष प्रसंग मेरे जीवन में नहीं बना। अतः इस दिशा में मेरा कार्य रचना के स्तर पर स्वल्प रहा और प्रकाशन की दृष्टि से अत्यल्प। रचना के स्तर पर काव्य के इस रूप में मेरी रुचि कब और कैसे बनी, इसका उल्लेख यहाँ अपेक्षित प्रतीत हो रहा है।

सन् 1977 की बात। परम पूज्य गुरुदेव संघशास्ता श्री रामकृष्ण जी म० का चातुर्मास रोहतक मण्डी में था। गुरुदेव की सेवा में यह सेवक (लेखक) भी था। उस चातुर्मास में मुझे लगभग 10-15 दिन बुखार आया। बुखार ने मुझसे मेरे सभी काम छीन लिये। सारे दिन लेटे रहो, मेरा बस यही एक काम रह गया। विश्राम करते हुए एक दिन सहसा मेरे मानस में एक विचार जागा। मैं उसे गद्य-कविता के रूप में बोलने लगा। उसके स्वर उसी के रूप में मैंने कागज पर उतार लिये। बाद में विचार करने पर अनुभव हुआ कि सम्भवतः यही मेरी प्रथम कविता है, जिसका शीर्षक था— 'नजर'। उन्हीं दिनों लगभग तीस-चालीस गद्य-कवितायें अंकित हुई। उन में से कुछ अनेक जैन पत्र-पत्रिकाओं व 'पंजाब केसरी', 'नवभारत टाइम्स' आदि राष्ट्रीय दैनिकों में प्रकाशित हुई। तब मैं 'पारिजात' और 'शुभ', इन दो उपनामों से कवितायें भेजा करता था। प्रकाशित होने पर लगा कि औरों की दृष्टि में ये 'कवितायें' हैं। यही था—काव्य-रचना व प्रकाशन से मेरे परिचय का आरम्भ।

आरम्भ तो हो गया परंतु काव्य और मेरे बीच जो प्रगाढ़ सम्बन्ध-सेतु सम्भावित था, वह बन नहीं सका। परिस्थितियों के दबाव और गुरुदेव श्री के श्रद्धालुओं के आग्रह से मेरा अधिकांश लेखन-कार्य गद्य के रूप में ही हुआ। यूं मेरा गद्य से कोई विरोध तो था नहीं, जो मैं उसे रोकता। परिणामतः एक के बाद एक, गद्य-कृतियाँ प्रकाशित होती रहीं। काव्य छूट गया...यह तो मैं तब सोचूं जब वह मुझ में ठीक से उदित हुआ हो। एक प्रसंग फिर घटा।

मेरी गुजराती पढ़ने की रुचि जागी। तब मेरा सम्पर्क प्रोफेसर महेन्द्र भाई दवे से हुआ। गुजराती भाषा के प्रतिष्ठित विद्वान तो वे थे ही परन्तु विशेष यह कि काव्य में भी विशेष रुचि रखते थें। उन्होंने मुझे अपनी छन्द-मुक्त कवितायें दिखाई। मेरे मन में प्रसुप्त काव्याकर्षण पुनः जागृत हो उठा। मैंने भगवान् महावीर के महान् जीवन को काव्य-रूप में आकार देने की गोची। कुछ कवितायें रची गई। आत्म-विश्वास तो था नहीं। अतः मैंने वे कवितायें प्रोफेसर साहब को दिखायीं। उन्होंने उन्हें पसंद किया। कुछ सुझाव भी दिये। काव्य से मेरे पुराने परिचय का नवीनीकरण हुआ। काव्य से सम्बन्धों का सेतु फिर निर्मित होने लगा।

सन् 1995 में मैंने 'पच्चीस बोल' (जैन तत्त्व ग्रंथ) पर प्रवचन दिये। तब काव्य की लहर पुनः आयी और कुण्डलिया छन्द में पच्चीस बोल के मोती दे गई। उन्हें अंकित किया। सुनाया। प्रतिक्रियायें उत्साहवर्द्धक थीं। कुछ बच्चों ने उन्हें मुखाग्र भी किया। काव्य-रचना व प्रकाशन के अवसर मेरे जीवन में भले ही कम आये हों, पर कवियों व कविताओं से आत्मीय सम्बन्ध के संयोग प्रभूत मात्रा में उपलब्ध होते रहे। श्रद्धाशील महावीर प्रसाद जी 'मधुप', डॉ० मोहन मनीषी, डॉ० रघुवीर प्रसाद जी सरल (भिवानी), श्री ओमप्रकाश 'हरियाणवी', विनय देववन्दी, डॉ० विनय विश्वास, अशेष जी आदि कविजन समय-समय पर गुरु-चरणों में आते रहते हैं और उनकी रचनायें सुनने के साथ-साथ काव्य-चर्चा के क्षण भी मुझे सहज ही मिलते रहते हैं।

इसके अतिरिक्त परम पूज्य गुरुदेव श्री की काव्य-कृतियों, 'ऋतम्भरा', 'मंदािकनी', 'कादिम्बिनी' एवम् अन्य स्फुट रचनाओं, के प्रकाशन-क्रम में उन्हें पढ़ने तथा व्यवस्था की दृष्टि में देखने का सौभाग्य भी मुझे मिलता रहा। आज भी गुरुदेव को जब कभी कुछ लिखना होता है तो वे मुझे कागज-कलम लाने का आदेश देते हैं। मैं समझ जाता हूँ कि गुरुदेव कोई मूल्यवान धरोहर प्रदान करने जा रहे हैं। काव्य से मेरे सम्बन्ध का एक रूप यह भी है।

अब...इस सम्बन्ध का नवीनतम रूप-प्रस्तुत पुस्तक। महावीर जयंती के पुनीत अवसर पर इस वर्ष 'श्री सम्वीधि' पत्रिका का काव्य-विशेषांक प्रकाशित करने की योजना बनी। पूर्व-रचित कविताओं का, विशेष रूप से, भगवान महावीर के जीवनाधार पर रचित काव्य का, स्मरण आया। उस काव्य के कुछ अंश पत्रिका में प्रकाशित भी हुए। उसी क्रम में प्रस्तुत काव्य पूर्ण हुआ। नाम जँचा— 'प्रकाश-पर्वः महावीर'। सम्वोधि (मासिक) के यशस्वी सम्पादक तथा सुप्रसिद्ध कवि श्रद्धाशील डाँ० विनय विश्वास ने इस पुस्तक का सम्पादन किया। मुनिरल श्री अमित मुनि जी ने अपनी कलात्मकता से इसे व्यवस्था दी और यह सचित्र कृति रूपायित हुई। प्रिय शिष्य अनुज के० भटनागर ने इसका चित्रांकन किया।

मेरे परम पूज्य गुरुदेव श्री रामकृष्ण जी महाराज का अविरत्न स्नेह 'प्रकाश-पर्वः महाबीर' के शब्द-शब्द में समाया है। अस्वस्थ स्थिति में भी उन्होंने इसे पूर्णतः सुना। इसमें शेष त्रुटियाँ दूर कीं। अपने अमूल्य शब्द-माणिक्य इसे प्रदान किये। गुरुदेव के मंगलमय पथ-प्रदर्शन के अभाव में यह कृति कदापि पूर्ण न हो पाती। मेरा रोम-रोम कृतज्ञ है—परम पूज्य गुरुदेव के प्रति।

भगवान् महावीर प्रकाश के ऐसे पर्व थे, जिसमें सभी भेदभाव भूलकर अनन्त जीव जीवन्त उल्लास के साथ सम्मिलित हुए | इस प्रकाश-पर्व से अन्य तिमिराच्छन्न जीवों का भी उत्थान हो, इसी मंगल-भावना के साथ |

—सुभद्र मुनि

#### भूमिका

### प्रकाश-पर्वः महावीर

'प्रकाश-पर्वः महावीर' मुक्त छंद के रूप में रची गई काव्य-कृति है। भगवान् महावीर अथवा पूर्ण मनुष्यत्व के अक्षय जीवन की आधार बनाकर हिन्दी के इतिहास में सम्भवतः प्रथम बार उस दिव्य जीवन की अर्थछायाएँ मुक्त-छन्द का रूप धरकर प्रकाशित हो रही हैं। भगवान् महावीर का जीवन मुक्ति का जीवन्त छन्द था। इसीलिये समय-समय पर अनेक कवियों ने अपनी-अपनी क्षमताओं के अनुरूप उसे तरह-तरह से गाया। अनेक लेखकों ने अपने-अपने ढंग से उसे व्याख्यायित-विश्लेषित किया। मुक्ति के उस जीवन्त छन्द के सर्वव्यापी प्रभाव से शुष्कता ने कवित्व बनकर धन्यता अनुभव की। व्यक्तित्व ही ऐसा था वह।

वहीं व्यक्तित्व 'प्रकाश-पर्वः महावीर' में पुनः भास्वर हुआ। विशेषता यह कि शब्द-शब्द में जीया गया उसे। अर्थ-अर्थ में अनुभव किया गया। भाव-भाव में गाया गया। यहीं कारण है कि रचने की कोशिश इस पूरी काव्य-कृति में कहीं दिखलाई नहीं देती। कृत्रिम सौंदर्य ढूंढ़े नहीं मिलता। जहां देखों अनुभूति के सांचे में सहजता से ढल कर उभरती काव्य पंक्तियां। मुक्त छंद की आवश्यकता ही किवयों ने सहजता के कारण अनुभव की थी। चाहा था कि अर्थ के अतिरिक्त, मात्र छन्द निर्वाह हेतु लाये जाने वाले शब्दों के बोझ से मुक्त हो किवता। शब्द की लय अर्थ की लय के लिये हो। ऐसा न हो कि अर्थ की लय शब्द की लय के लिये उपकरण-मात्र बनकर रह जाये। अर्थ का सम्पूर्ण गौरव कहीं साध्य से साधन न बन जाए, इसी चिन्ता से हिन्दी कविता के इतिहास में मुक्त छन्द जन्मा था।

भारत के स्वाधीनता संघर्ष के दौर में जन्म लेकर मुक्त छन्द स्वातंत्र्योत्तर युग में हिन्दी कविता की मुख्य धारा बन गया। छन्द की रूढ़ियों से मुक्त होकर उसने लय से अपना सम्बन्ध बनाये रखा। जहाँ-जहाँ लय उससे छूटी वहां-वहां न तो वह छन्द रहा, और न ही कविता। भले ही कविता की शक्ल में उसे छापा और सम्मानित किया जाता रहा हो। महत्वपूर्ण यह है कि छन्द ने जब अर्थ समृद्धि और उसकी लय के लिए अपने सभी नियम दाँव पर लगा दिये, तब वह 'मुक्त छन्द' कहलाया। उसमें न तुकें मिलाने का अपरिहार्य आग्रह शेष रहा और न ही निश्चित वर्ण-क्रम एवम् वर्ण गणना का पांडित्यपूर्ण अभ्यास। यदि सुन्दर या सार्थक शब्द में से किसी एक को चुनने का प्रश्न उसके सम्मुख आया तो उसने सार्थक शब्द को ही चुना। इसीलिये उसकी अर्थवत्ता अर्थ की सहजता और सहजता के अर्थ को काव्य-रूप देने में रही। यह अर्थवत्ता प्रस्तुत कृति में घटित हुई है। छन्द-शास्त्र में उल्लिखित रूढ़िगत नियमों का निर्वाह यहाँ नहीं है। यहाँ है—अर्थ की और उससे भी आगे बढ़कर भाव की एक विराट् लय, जो सम्पूर्ण कृति में आद्योपान्त गूंजती है। यह बात और है कि भाव की इस लय ने शब्दों की लय से कोई वैर नहीं रखा है। अतः शब्द लय की सृष्टि भी स्वयमेव हो गई है परन्तु केन्द्र में रही है भाव की लय। इस मुक्त छन्द में मुक्ति के जीवन्त छन्द 'भगवान् महावीर' प्रभावोत्पादक ढंग से उभर आये हैं।

जैन धर्म प्रभावक गुरुदेव श्री सुभद्र मुनि जी महाराज द्वारा मृजित विविधानेक गद्य रचनाओं से जो पाठक/श्रोता परिचित हैं, वे इस तथ्य को भी भली-भाँति जानते हैं कि गद्य रचनाओं के बीच-बीच में स्थान-स्थान पर गुरुदेव का कवित्व प्रकट होता रहा है। मुक्त छन्द में इससे पूर्व भी गुरुदेव की मृजन क्षमता रूप प्रहण करती रही है। पत्र-पत्रिकाओं में आपश्री की कुछ कवितायें प्रकाशित भी हुई हैं परन्तु पुस्तक रूप में एक सुदीर्घ काव्य-कृति का प्रकाशन पहली बार हुआ है। निश्चित ही पाठकों के लिए गुरुदेव के काव्य मृजन का यह रूप दर्शनीय होगा।

'प्रकाश-पर्वः महावीर' की उत्कृष्टता काव्य-रचना के विभिन्न पक्षों में चरितार्थ हुई है। यथार्थ के मार्मिक अंकन की दृष्टि

से, भगवान् महावीर के समय का समाज खियों के प्रति कितना क्रूर था, इसका चित्रण प्रस्तुत पंक्तियों में द्रष्टव्य है—"सियों को भी बनाया जाता है दासियाँ/अपनी इच्छा से वे न हँस सकती हैं—न ले सकती हैं उबासियाँ/उन्हें/समझा जाता है/मनोरंजन का सामान/फिर वे/कुओं में कूद कर क्यों न दें अपनी जान/उनके लिये/दिवास्वप्र है/सम्मान की जगह/कैसा समाज है यह।" इस कृति की एक अन्य उल्लेखनीय विशेषता यह भी है कि उपमायें यहाँ अलंकार मात्र के रूप में प्रयुक्त नहीं हुई। अभिव्यक्ति के अलंकरण का ही कार्य वे नहीं करतीं। कविता की अनिवार्यता बन गई हैं वे। प्रभु के जन्म का सृष्टि पर प्रभाव अंकित करते हुए गुरुदेव ने कहा—''वैसे मूच्छित में/चेतना आती है/जैसे गूंगेपन की जवान गीत गाती है/जैसे नेत्रहीन को नेत्र मिलते हैं/जैसे कूरता के भीतर आंसू खिलते हैं/वैसे अहंकार में आने लगे सरलता/जैसे पत्थर दिल लोभ/उगाने लगे/त्याग की तरलता/जैसे क्रोध की दुनिया में क्षमा मुस्कराये/प्रभु आये।'' इन पंक्तियों से यदि उपमायें निकाल दी जायें तो काव्य-सौंदर्य ही नहीं, काव्य अर्थ भी समाप्त हो जायेगा। इस से ज्ञात होता है कि अंतर्वस्तु की अनिवार्य मांग पर ही यहां उपमायें आई हैं, किये के अलंकार मोह या प्रतिमा प्रदर्शन मोह के कारण नहीं।

बालक वर्द्धमान की परीक्षा लेने आया देव जब दैत्य का रूप धरता है तो काव्य चित्रात्मक हो उठता है—"सम्बे नकीले तीखे/दांत और नाखून दीखे/झाड़ झंखाड़ से बाल/आँखें अंगारों सी लाल !'' पेड़ तले खड़े वर्धमान के सामने जब एक पंछी पायल होकर गिर पड़ता है ''तो वर्द्धमान का /रोम-रोम कराह उठा /पोर-पोर हो गया /अपने रक्त से रंजित /आंखों में उमड़ आई अहिंसा की नदी।" वर्धमान के भीतर होने वाला भावान्दोलन इन पंक्तियों में देखा जा सकता है। संवादों का भी कुशल उपयोग प्रस्तृत काव्य कृति में किया गया है। शूलपाणि यक्ष अपने पूर्व भव की कथा सुनाता है। बताता है कि वह अपने स्वामी का चहेता बैल था। इतना चहेता कि उसने उसे कभी जोता नहीं था। एक बार स्वामी पाँच सौ गाड़ियां लेकर व्यापार हेत् चला तो वर्धमान ग्राम के निकट नदी के कीचड़ में गाड़ियाँ फँस गई। किसी तरह न निकलीं। तब उसी ने उन्हें निकाला। अत्यंत श्रम से उसके कंधे टूट गये। वह जमीन पर गिर पड़ा। स्वामी ने ग्रामवासियों को धन देकर कहा—"यह जो धरती पर लेटा है/बैल नहीं है यह/मेरा बेटा है/इसकी करते रहना सार-संभाल/हर तरह से/रखते रहना खयाल/ये धन इतना है/कि इसका महीनों तक नहीं होगा क्षय/मैं अपने वत्स को साथ ले जाऊंगा लौटते समय/इसके बिना मेरा जीवन/बना रहेगा संत्रास/लो ! मेरा बेटा/मेरी अमानत है तुम्हारे पास । " संवाद मार्मिक हैं। कुशल भाषा प्रयोग का एक और प्रमाण । भगवानु महावीर की परीक्षा लेने जब संगम देव चला तो उसे ''सुविधा-पोषित अहंकार'' कहा गया। सजग शब्द प्रयोग का यह जीवन्त उदाहरण है। कथा प्रवाह को अग्रसर करते बिम्ब इन पंक्तियों में हैं-महावीर एक बार फिर चन्दना की ओर मुड़े/चन्दना के धधकते नेत्र/पुनः शीतलता से जा जुड़े/जो असम्भव लगता था/वही घट गया/अभिग्रह पूर्ण हुआ/कुहासा छंट गया/महावीर ने अरसे बाद/करपात्र बढ़ाया/मनुष्य तो मनुष्य/पशु-पक्षियों और देवी-देवताओं के नयनों में भी/हर्ष भर आया।" कथा-प्रवाह के बीच-बीच में सुक्ति बन जाने वाली पंक्तियों का प्रयोग भी हुआ है। जैसे--- ''सचमुच !/ज्ञान के क्षेत्र में/कभी कोई कुछ नहीं खोता है/ यही एक ऐसा मैदान है जिसमें/हारने का भी गर्व होता है। '' बहुत कम शब्दों में बहुत बड़ी बात समेटने की शक्ति यहाँ देखिये— ''प्रभु ने/वेदनाओं को हर्ष/और पतन को उत्कर्ष बनाया/धर्म-मुख्ति के पैमाने से सिखाया/पाप-पुण्य को मापना/तीर्थंकर महावीर ने की/धर्म संघ तीर्थ की स्थापना/जिसके आलोक से धन्य है आज/सम्पूर्ण समाज।"

काव्य-शक्ति के और भी अनेक उदाहरण प्रस्तुत कृति में भरपूर हैं। सभी को उद्धृत कर विवेचना की जाये तो एक पूरी पुस्तक तैयार हो जाये। वास्तविकता यह है कि 'प्रकाश-पर्वः महावीर' एक सशक्त काव्यकृति है। भगवान महावीर के सुप्रसिद्ध जीवन-प्रसंगों की पुनर्रचना इस ढंग से करना कि वे प्रसंग नये भी हो जायें तथा अपेक्षाकृत अधिक मार्मिक भी, एक बड़ी चुनौती है। प्रस्तुत काव्य-कृति इस चुनौती का समुचित एवम् सर्जनात्मक प्रत्युत्तर है। जन सामान्य से लेकर साहित्यिक पाठक वर्ग तक, सभी को प्रभावित करने की क्षमता से सम्पन्न है—'प्रकाश-पर्वः महावीर'।

आशा है इसका स्वापत भी उतना ही सक्षम होगा, जितनी सक्षम यह स्वयं है।

----डा० विनय विश्वास

## अनन्त प्रकाश के स्रोत : भगवान् महावीर

–सुभद्र मुनि

भगवान् महावीर मनुष्यता की सुबह थे। अमानवीयता का अंधकार उनके स्पर्श-मात्र से सिहर उटा। जैसे-जैसे प्रभु की जीवन-यात्रा का सूर्य आगे बढ़ता गया वैसे-वैसे यह अन्धकार नष्ट होता गया। मानवता के पुष्प खिलते गए। प्राणियों में चेतना संचरित होती गई। अहिंसा के स्रोत, सत्य के प्रकाश, अस्तेय की आत्मा, अपिरग्रह के प्रमाण और ब्रह्मचर्य के तेज-पुंज भगवान् महावीर। अपने-आप में वे उत्तरोत्तर उन्नत होती मनुष्यता का संपूर्ण इतिहास थे और इसी कारण से अपने युग के इतिहास निर्माता भी थे।

संस्कृति के इस दिनकर ने ईसा से 599 वर्ष पूर्व बिहार प्रदेश में वैशाली गणतंत्र के क्षत्रिय कुण्डग्राम में चैत्र शुक्ल त्रयोदशी के पिवत्र दिन जन्म ग्रहण किया। ज्ञातृवंश व कश्यप गोत्र के राजा सिद्धार्थ पिता वनकर धन्य हुए और विशष्ठ गोत्र से सम्बद्ध त्रिशला माता बनकर गौरवान्वित हुई। प्रभु के गर्भवास-काल में जो चौदह दिव्य स्वप्न उन्होंने देखे थे, वे सबके सब एक साथ फिलत हुए। उनका मातृत्व सब कुछ पा गया। प्रभु के गर्भवास काल से ही राज्य में वैभव और ऐश्वर्य की अपार वृद्धि हुई। अतएव जन्म ग्रहण करने के ग्यारहवें दिन समारोहपूर्वक उनका नामकरण हुआ—वर्द्धमान। माता-पिता, चाचा सुपाश्व कुमार, बड़े भाई नंदीवर्धन तथा बड़ी बहन सुदर्शना के वात्सल्य-केन्द्र बने। जब वर्द्धमान आठ वर्ष के हुए तो शिक्षा-प्राप्ति हेतु उन्हें कलाचार्य के पास गुरुकुल में भेजा गया। कलाचार्य बोले-इसमें तो मुझे भी पढ़ाने की सामर्थ्य है।" वर्धमान वस्तुतः स्वयंबुद्ध थे। गर्भ-काल से ही उन्हें मित, श्रुत और अविध ये तीन ज्ञान प्राप्त थे। ज्ञान के कारण उन्हें 'सन्मित, साहस के कारण 'वीर', पराक्रम के कारण 'महावीर, अत्यधिक धैर्य व शौर्य के कारण अतिवीर' एवम् सभी जीवों की पीड़ा को अपनी पीड़ा के रूप में अनुभव करने के कारण 'करुणावतार' कहा गया। उनका बचपन व कैशोर्य इन सभी नामों को जन्म देने वाली विलक्षण घटनाओं से सम्पन्न रहा।

युवा होने पर परिवारजनों ने वर्धमान के न चाहते हुए भी अपनी ख़ुशी के उद्देश्य से वर्धमान का विवाह यशोदा नाम की राजकुमारी से कर दिया। दूसरों की भावनाओं के प्रति सम्मान-भाव उनमें कितना अधिक था, यह बताने के लिए उनके जीवन का एक यहां सत्य पर्याप्त है कि गर्भ में रहते हुए ही माता-पिता का संतान-मोह जानकर उन्होंने निर्णय कर लिया था--एडन के रहते में दीक्षा-ग्रहण नहीं करूंगा।" माता-पिता अतीत हुए तो बड़े भाई के वात्सल्य का आदर करते हुए दीक्षा की दो वर्ष तक और स्थिगित कर दिया परन्तु भाई से यह बचन भी ले लिया कि दो वर्ष बाद वे नहीं रोकेंगे। दीक्षा लेने से पूर्व प्रभु दिशा का महादुःख दूर करने के लिए जनसाधारण को एक वर्ष तक प्रति दिन एक करोड़ आठ लाख स्वर्ण-मुद्राएं वांटने रहे।

मार्गशाः विश्वामी (29 दिसम्बर, ईसा पूर्व 569) के दिन भगवान् ने समस्त भौतिक उपादानों का त्याग करते हुए केशलुंचन के लग-दीक्षा अंगीकार की। दीक्षा लेते ही उन्हें मनः पर्यय ज्ञान (दूसरे के मन के सूक्ष्म विचारों का ज्ञान) ही गया। वे निद्धाः धारक बन गए। संयम के कंटकाकीर्ण पथ पर नंगे पांव उनकी महायात्रा आरम्भ हुई। इस यात्रा में विविध अनेक लेकिंति कर देने वाले भयानक उपसर्ग तथा परीषह उन्होंने समभावपूर्वक सहै। क्षमा का महानु धर्म उनके

जीवन का सहज अंग सदैव बना रहा। भूख, प्यास, सर्दी, आंधी, बारिश आदि प्राकृतिक परीषह उनकी अविचल साधना के सम्मुख निस्तेज हो गए।

साधनारत महावीर को कोड़े से पीटने वाले ग्वाले ने क्षमा और अभय का दान पाया। हाथी, शेर, सांप और बिच्छू आदि का रूप धर कर उन्हें सताने वाले यक्ष ने मैत्री, प्रेम व करुणा का अमृत-मंत्र पाया। चंडकौशिक जैसे क्रोधी सर्प ने उनके पांव में विषेले दांत गड़ाकर रक्त के स्थान पर दूध निकलता देखा और आत्म-कल्याण का अचूक बोध पाया। संगम देव ने उन्हें दवा देने वाली धूल की बारिश दी। विपेली चींटियों का आक्रमण उन पर करवाया। भयानक मच्छरों से उनकी देह को पाट दिया। दीमकों की बांबी बना दिया उनका पूरा शरीर। सर्पदन्त और उसके बाद विकराल गज-दंत का प्रहार किया उन पर, उन्हें जंगली हाथी के पांवों तले रैंदिवा डाला पर, महावीर सच में महावीर थे। पर्वत हिले तो वे हिलें। स्वयं को उनका शिष्य घोषित कर अपराध किए और नाटक रचकर उन्हें फांसी के तख्ते तक पहुंचा दिया। ध्यानस्थ महावीर के पांवों पर लकड़ियां जलाई और उस आग में खीर पकाई। भांति-भांति की प्रचंड यातनाओं का अटूट क्रम संगम देव ने उन्हें दिया किन्तु बदले में पाया प्रभु की आंखों में झिलमिलाता महाकरुणा का वह सागर, जो संगम के आगामी दुःखों को देखकर उमड़ आया था। एक ग्वाले ने उनके कानों में लकड़ी की कीलें ठोंक दीं और पायी सुमेरु-सी विराट् तथा मीन क्षमा।

बारह वर्ष से भी अधिक समय तक भव-बंधन में जकड़ने वाले कर्मों को वे शून्य करते रहे। अंततः जृंभक ग्राम के सीमान्त प्रदेश में ऋजुबालुका नदी के तट पर श्यामक किसान के खेत में शाल वृक्ष के नीचे महावीर गोदोहन आसन लगाकर ध्यानलीन हो गए। पांचों ज्ञानेन्द्रियों और पांचों कर्मेन्द्रियों को अपने तपःपूत हाथों में ऐसे आबद्ध कर लिया जैसे गाय दोहते समय ग्वाले के हाथों में थन आबद्ध होते हैं। उनकी अंतरात्मा विशुद्ध होने लगी। जन्म-जन्मांतर के पाप-कर्म नष्ट होने लंगे। ज्ञान का अविरल अमृत बरसने लगा। वैशाख शुक्ल दशमी के दिन श्रमण महावीर भगवान् महावीर बन गए। वे सर्वज्ञ हो गए। केवल ज्ञान पा गए। असंख्य सूर्यों का प्रकाश जैसे उनमें समा गया हो।

अब जानने के लिए कुछ भी शेष न रहा। बताने के लिए असीम ज्ञान था। दीक्षा ग्रहण करते समय उन्होंने प्रतिज्ञा की थी कि "जब तक पूर्ण ज्ञान नहीं पाऊंगा तब तक उपदेश नहीं दूंगा।" अब प्राप्त हो चुके अनन्त ज्ञान को अन्य जीवों के कल्याण हेतु बांटने का समय आ चुका था। भगवान् महावीर ने देशना दी उस अर्धमागधी भाषा में, जो उस समय की जन-भाषा थी। जीव-जीव ने जाना कि अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह से युक्त जीवन आत्य-कल्याण करने में समर्थ हो सकता है।

भगवान् महावीर ने अहिंसा को परम धर्म कहा। 'जीओ और जीने दो' का जीवनदायी मंत्र उन्होंने सृष्टि को प्रदान किया। अहिंसा का स्वरूप स्पष्ट करते हुए बताया कि "प्राणी-मात्र के प्रति संयम रखना ही अहिंसा है।" संयम रखने का अर्थ क्या है? भगवान्

महावीर ने फरमाया-

"तेसिं अच्छण जोएण निच्चं होयव्चयं सिद्ध मणसा काय वक्केण एवं हवई संजए॥"

–दशवैकालिक

अर्थात् मन-वचन-काया से किसी भी प्रकार के जीवों की हिंसा न हो तो जीव संयमी होता है। इस प्रकार का जीवन जीते रहना ही अहिंसा है। वास्तव में अविज्ञान स्वभाव ही प्राकृतिक स्वभाव है। यही कारण है कि अहिंसा जीवन में बिना कुछ किये स्वयमेव ही उपस्थित रहती है जबिक हिंसा विना किये हो ही नहीं सकती। हिंसा का अभाव ही अहिंसा है और यदि कोई भी जीव हिंसा न करे तो मूलतः सृष्टि अहिंसक है। हिंसा से अशान्ति और शत्रुता का जन्म होता है जबिक अहिंसा, शान्ति और सद्भाव की जननी है। हिंसा शारीरिक व आत्मिक वल क्षीण करती है। दूसरी ओर, अहिंसा हर तरह का बल प्रदान करती है। हिंसा विध्वंस को निमंत्रण देती है और अहिंसा सृजन को। हिंसा भयभीत करती है तो अहिंसा अभय-दायिनी है। भगवान महावीर ने कहा कि जीना सब चाहते हैं और अहिंसा सब जीवों द्वारा एक-दूसरे के जीने के प्राकृतिक अधिकार की रक्षा करने वाला मूल्य है। अपने समान सभी को जानो। दूसरों से वैसा ही व्यवहार करो जैसा तुम दूसरों से अपने प्रति चाहते हो। जो किसी को जीवन दे नहीं सकता, उसे किसी का जीवन लेने का भी हक नहीं है। खून से सना वस्त्र खून से कभी साफ नहीं होता। इसी प्रकार शत्रुता भी शत्रुता से अथवा हिंसा भी हिंसा से समाप्त नहीं हो सकती। उल्लेखनीय है कि अहिंसा भगवान् महावीर का जीवन-अनुभव था। दूसरों को अहिंसा का ज्ञान देने से पूर्व अपने तीव्रतम विरोधी के प्रति भी क्षमा जैसा सद्भाव बनाये रखने का जीवट स्वयं प्रभु के अपने जीवन का महज अंग वन चुका था।

भगवान् महावीर ने सिद्धान्तों का प्रतिपादन पहले अपने जीवन-आचरण के माध्यम से किया था और बाद में अपनी देशना के माध्यम से। केवल ज्ञान प्राप्त करने के बाद उन्होंने बतलाया—ज्ञानी होने का सार यही है कि किसी भी प्राणी की हिंसा मत करो। जो अहिंसक है, वही ज्ञानी है। अहिंसा ज्ञान का ही व्यावहारिक रूप है। इसीलिए सर्वज्ञ प्रभु ने वहीं सत्य बोलने का निर्देश दिया, जो कल्याणकारी और किसी को दुःख पहुंचाने वाला न हो। उनकी देशना है—

#### "तहेव फरुसा भासा गुरुभूओवधाइणी। सच्या वि सा न दत्तव्वा जओ पावस्स आगमो।"

अर्थात् जो भाषा कठोर हो, दूसरों को दुःख पहुंचाने वाली हो, वह चाहे सत्य ही क्यों न हो, नहीं बोलनी चाहिए। उस से पाप आगमन होता है। निरपेक्ष सत्य भगवान् महावीर की दृष्टि में मूल्यवान् नहीं। मूल्य यदि है तो अहिंसक सत्य का। दूसरे शब्दों में कल्याण-सापेक्ष सत्य ही वस्तुतः सत्य है। गोशालक ने जब स्वयं को महावीर का शिष्य बताकर अपराध किये और अपने छल से साधनारत प्रभु को फांसी तक पहुंचा दिया तब भी उन्होंने गोशालक का छद्म उद्घाटित करने वाला सत्य नहीं बोला। इसका कारण यही था कि उस सत्य से गोशालक का अहित होता। उनकी अहिंसा-विषयक दृष्टि के लिए मित्र और शत्रु का भेद किंचित् भी महत्त्व नहीं रखता। जो सत्य किसी के लिए भी अहितकारी हो, वह उन्होंने मन-वचन-कर्म से न स्वयं कभी बोला, न किसी से बुलवाया और न ही कभी बोलने वाले का अनुमोदन किया। किसी भी स्थिति में किसी का अहित न हो, यह भगवान् महवीर के चिंतन तथा उनकी देशना की केन्द्रीय विशेषता रही।

सभी का हित दृष्टिगत रखते हुए उन्होंने फरमाया-

#### "दंतसोहणमाइस्स अदत्तस्स विवज्जणं। अणवज्जेसणिज्जस्स गिण्हणा अवि दुक्कारं।"

**-- उत्तराध्ययन** 19/28

अर्थात् मालिक न दे तो दांत कुरेदने को तृण-तिनका नहीं लेना चाहिए। संयमी को केवल उतनी ही चीजें लेनी चाहिएं, जो जरूरी हों और जिनमें किसी तरह का दोष न हो। ये दोनों बातें कठिन हैं। स्वामी की अनुमित के लिए बिना उस की किसी भी वस्तु का उपयोग चोरी है। इस से स्वामी क्षुब्ध होता है और अनिधकार चेष्टा करने वाला आकर्षक वस्तुओं में अपनी निरंतर बढ़ती आसक्ति के कारण और अधिक अतृष्त हो जाता है। ऐसे में लोभवश चोरी कर बैठना उसकी आदत बनती जाती है। उसकी सारी सोच केवल अपनी इच्छाएं ही गलत-सही तरीकों से पूरी करने तक सीमित हो जाती

है। भगवान् महावीर का सम्पूर्ण जीवन अहिंसा और संयम से आलोकित रहा। स्वयं कप्ट सहकर भी उन्होंने कभी किसी का अहित नहीं चाहा। स्वामी से छिपाकर उस की वस्तु लेना या उसके मना करने पर भी उसकी वस्तु का उपयोग करना प्रभु ने वर्जित ठहराया। यह उनके द्वारा जीवन की सूक्ष्म से सूक्ष्म किया को भी धर्म-सम्मत रूप देने वाले गहन-गम्भीर पर्यवेक्षण का सूचक भी है और मनुष्य के सद्गुणों की अविराम रक्षा का आग्रह भी। उन्होंने मनुष्य को सचेत करते हुए वताया—

#### "कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणय-नासणो। माया मित्ताणि नासेइ, लोभो सव्व-विणासणो।"

क्रोध प्रीति का नाश करता है, अहंकार नम्रता का नाश करता है, माया मित्रता का नाश करती है और लोभ सभी सद्गुणों का नाश कर देता है। क्रोध, अहंकार, माया और लोभ से वही बच सकता है, जिसे संयम से जीवन-यापन करने की कला आती हो। दूसरे शब्दों में संयम सद्गुणों का स्रोत है।

भगवान् महावीर ने इस संयम के साथ ब्रह्मचर्य को और भी आवश्यक बताया है। जैन तथा मानव संस्कृति को उनका यह बहुमूल्य योगदान है। उन्होंने कहा—

#### "तवेसु वा उत्तमं बंभचेरं।"

अर्थात् ब्रह्मचर्य तपों में उत्तम तप है। इसकी साधना करने वाले साधकों में अनासक्ति भाव की संभावना और भी अधिक बढ़ जाती है तथा अधिकाधिक अनासक्ति संयम की ओर अधिकाधिक अग्रसर करती है। काम-भोग मनुष्य को जितने अधिक मिलते जाते हैं उतना ही अधिक वह उनके लिए लालायित होता जाता है। इसीलिए सर्वज्ञ महावीर ने फरमाया—

#### "सल्लंकामा विसंकामा कामाआसी विसोवमा। कामा य पत्थेमाणा, अकामा जंति दोग्गइं॥".

काम भोग शल्य-रूप हैं, विपरूप हैं और विषधर के समान हैं। काम-भोगों की लालसा रखने वाले प्राणी उन्हें प्राप्त किए बिना ही अतृप्त दशा में एक दिन दुर्गति को प्राप्त हो जाते हैं। दूसरी ओर संयम का आचरण जीव को तेज से देदीप्यमान् व्यक्तित्व तो प्रदान करता ही है, उसे तीव्र गति से मोक्ष-मार्ग की ओर अग्रसर भी करता है। काम-भोग तो कर्मों की उस दलदल के समान हैं जिनमें एक बार जीवात्मा धंस जाये तो वह धंसती ही चली जाती है। पहले जीवन काम-भोगों का प्रयोग करता है और फिर काम-भोग उसका प्रयोग करते हैं। विषय वासनाओं से यदि जीवन संचालित होना आरम्भ हो जाये तो जीव उनका गुलाम बनता जाता है। प्रभु द्वारा दिया जाने वाला काम-भोगों से बचने का उपदेश वस्तुतः गुलामी के बंधन तोड़ कर स्वतंत्रतापृर्वक जीने का आह्वान है।

जीव को परिग्रह भी स्वतंत्र नहीं रहने देता। परिग्रह का अर्थ भगवान् महावीर ने बताया—आवश्यकता से अधिक संचय करना। संचय समानता की शत्रु प्रवृत्ति होने के कारण सामाजिक अपराध है। यह अपराध मनुष्य के पदार्थी में आसक्ति-भाव से उगता है। भगवान् महावीर ने देशना दी—

> "न सो परिग्गहो वृत्तो, नायपुत्तेण ताइणा। मुच्छा परिग्गहो वृत्तो, इइवुत्तं महेसिणा ॥"

> > —दशवैकालिक 6/21

अर्थात् कुछ वस्त्र आदि स्थूल पदार्थ परिग्रह नहीं हैं। वास्तविक परिग्रह तो किसी भी पदार्थ पर आसिक्त का होना है। आसिक्त के रहने पर त्याग का होना संभव नहीं। आसिक्त तो लोभ को ही जन्म दे सकती है। उसी लोभ को जो सभी सद्गुणों का नाश कर देता है। परिग्रह का स्वभाव है कि संचय जितना अधिक होता जाता है, उसकी भूख उतनी ही अधिक बढ़ती जाती है। संचय से तृप्ति कभी नहीं होती। गुरुदेव योगिराज श्री रामजीलाल जी महाराज इसीलिए कहा करते थे कि खोना हो तो संचय करो। आशय यह कि धन संपदा को आसिक्त से धन-संपदा की भूख और भड़केगी: वह धनवान् बना-वना कर इतना दिख्न कर देगी कि और अधिक धन-संपदा के लिए जीव मारा-मारा भटकता रहेगा। वह धन के लिए धन उत्पन्न करना शुरू कर देगा। धन को अपने हिसाव से वह खर्च करता रहेगा। जीव को धनवशता की असहायता से बचाने के लिए भगवान् महावीर ने कहा—

#### "पुढवी साली जवाचेव, हिरण्णं पसुभिस्सह। पडिपुण्णं नालमेगस्स, हइ विज्जा तवं चरे॥"

चावल और जी आदि धान्यों तथा सुवर्ण और पशुओं से परिपूर्ण यह समस्त पृथ्वी भी लोभी मनुष्य को तृप्त करने में असमर्थ हे –यह जान कर संयम का ही आचरण करना चाहिए। संयम का आचरण वहीं कर सकता है जो ज्ञानी हो और "ज्ञानी संयम—पुरुष, उपकरणों के लेने और रखने में कहीं भी/ किसी भी प्रकार का ममत्व नहीं करते। और तो क्या अपने शरीर पर भी ममत्व नहीं रखते।" वे जानते हैं कि यदि थोड़ा भी ममत्व शेष रहा तो सुविधाओं का गुलाम वनने में देर नहीं लगेगी। जगत् व समाज में भयानक विषमता देखते देखते फैल जायेगी। बढ़ते हुए राग-द्वेष असंख्य कर्मों को पलक झपकते ही आत्मा पर लाद देंगे। कर्म-फल भोगने के लिए जन्म-मृत्यु का दुष्चक्र कभी समाप्त न होगा। इसीलिए अपरिग्रह का आचरण अनिवार्य है।

अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपिरग्रह भगवान् महावीर के मतानुसार संयमाचार के अनिवार्य अंग हैं। धर्म विचार की अनिवार्यता है—अनेकान्त युक्त चिंतन पद्धित। इस पद्धित की विशेषता है—सत्य को उसके सभी संभव पक्षों सिहत या सम्पूर्णता में देखना। भिन्न-भिन्न दृष्टियों से देखने पर एक ही वस्तु अनेक धर्मात्मक दिखलायी देती है। किसी लोभी व्यक्ति की दृष्टि से जो हीरे जीवन का सार हैं, किसी संत की दृष्टि से बोझिल पत्थर मात्र हैं। व्यक्ति न केवल पिता है, न केवल पुत्र। वह पिता भी है, भाई भी है। उसके विषय में कही गई किसी भी एक बात को पूर्ण सत्य नहीं कहा जा सकता। पूर्ण सत्य सभी पक्षों से मिलकर बनता है। मूलतः भगवान् महावीर द्वारा प्रतिपादित अनेकान्त-दर्शन यही है। अनेकांत की चिन्तन पद्धित सत्य को अनेक दृष्टियों से देखने-समझने के कारण व्यक्ति को न तो ज्ञान के केवल एक आयाम तक सीमित करती है और न ही उस संकीर्ण या हठी बनने देती है। समभावपूर्वक सत्य को देखने-समझने की शिक्त प्रदान करता है—अनेकांत-दर्शन।

विचार और आचार, दोनों ही धरातलों पर नैतिक मूल्यों की बांछनीयता भगवान् महावीर ने रेखांकित की। वर्षों की अटूट साधना से ज्ञान का जो फल उन्होंने पाया था, उसका अलौकिक आस्वाद या आनंद वे तीस वर्ष तक घूम-घूमकर बांटते रहे। लोक-कल्याण के लिए प्रभु ने चार तीर्थों की स्थापना की (1) श्रमण संघ (2) श्रमणी संघ (3) श्रावक संघ (4) श्राविका संघ। तीर्थ के संस्थापक होने के कारण वे तीर्थंकर कहलाये। उन्होंने संसार में लुप्त तथा विकृत हो रही धर्म-मर्यादा की स्थापना की। भव सागर से वे स्वयं भी पार हुए और दूसरों को भी पार कराया। सृष्टि के समस्त प्राणियों के लिए जाति-वर्ग के भेटों को अमान्य ठहराते हुए धर्म की स्थापना की। सभी को मुक्ति-मार्ग पर अग्रसर होने के लिए आमन्त्रित किया।

शासनपति श्रमण भगवान् महावीर का 42वां तथा अंतिम वर्षावास पावापुरी में था। अपना अंतिम समय निकट जान

कर उन्होंने दो दिन तक निरंतर धर्म देशना दी। आगामी समय में साधकों को संबल देने वाला शिक्षा-संग्रह-सूत्र प्ररूपित किया, जिसे 'उत्तराध्ययन सूत्र' के नाम से जाना जाता है। यह उनकी अन्तिम देशना थी। अपने निर्वाण से पूर्व उन्होंने अपने प्रति राग में हूबे शिष्य व गणधर इन्द्रभूति गौतम को पावापुरी से दूर धर्म-बोध देने के लिए भेज कर उनके केवल-ज्ञान धारक बनने का मार्ग प्रशस्त किया। कार्तिक कृष्णा अमावस्या (नवम्बर, ईसा पूर्व 528) को रात्रि के अन्तिम प्रहर व स्वाति नक्षत्र के शुभ योग में उत्तराध्ययन सूत्र का छत्तीसवां अध्ययन अपनी विरासत के रूप में भव्य आत्माओं के लिए कहते-कहते प्रभु एकदम मौन हो गए। अपने शेष चार कर्मों को भी नष्ट करते हुए विश्व-वंद्य महावीर ज्ञात लोक से अज्ञात लोक में स्थित हो गए। अजर अमर बन प्रभु निर्वाण को प्राप्त हुए। गणधर गौतम लौटे तो उनका अन्तिम राग-बिन्दु भी नष्ट हो गया। वे केवल ज्ञान से संपन्न हुए। भगवान् महावीर के गर्भ-वास, जन्म, दीक्षा और केवल ज्ञान के समय उत्सव मनाने वाले देवताओं ने उनका निर्वाण होने पर भी महोत्सव मनाया। मिथ्याचार का अंधेरा धर्म के दीप प्रकाशित कर प्रभु ने मिटाया था। अतएव देवों तथा मनुष्यों ने महाप्रभु की महिमा में प्रकाशमान् रत्न रखकर बताया कि तीर्थंकर भगवान् महावीर ने जो धर्मदीप जलाया था, वह सदा-सर्वदा जगत् का अंधकार दूर करता रहेगा। लोक-भाषा में जिसे 'दीपावली' कहा जाता है, उसका यह प्रारम्भ था। अनंत प्रकाश दीपों के पावन-उत्सव-दीपावली को तभी से प्रति वर्ष मनाया जाने लगा।

## भगवान् महावीर : संक्षिप्त जीवन-रेखायें

–सुभद्र मुनि

शासनपति श्रमण भगवान् महावीर अहिंसा, क्षमा, करुणा, धैर्य, सत्य, तप, त्याग, अपरिग्रह, ब्रह्मचर्य व संयम का पर्याय थे। लोकमंगल के वे प्रतीक थे। तपो, त्याग की प्रतिमा थे। उनका जीवन श्रेष्ठतम मनुष्यत्व का महाकाव्य है। उनके जीवन की संक्षिप्त झांकी हम यहां प्रस्तुत कर रहे हैं।

भगवान् महावीर विश्व के सर्वप्रथम गणतंत्र वैशाली के 'क्षत्रिय कुण्डपुर' नामक उपनगर में 30 मार्च, ईसा पूर्व 599 अर्थात् चैत्र शुक्ल त्रयोदशी को अंधकाराच्छादित गगन में अनेक सूर्यों की तेजस्विता लेकर जन्मे थे। माता त्रिशला का मातृत्व एवम् पिता सिद्धार्थ का पितृत्व सार्थक होकर अजर-अमर हो गया। मां त्रिशला के चौदह दिव्य स्वप्न जो गर्भ-काल में देखे गए थे और अनुभव किए गए थे, स्वप्न-दर्शन के वे विलक्षण क्षण फलीभूत हुए। मित, श्रुत और अवधि ज्ञान भगवान् को गर्भ से ही थे। वे समझ सकते थे कि उनकी कौन-सी गितिविधि माता के लिए सुखद है और कौन-सी दुःखद। यह समझते हुए भगवान् ने गर्भकाल में अपनी गितिविधियां नियंत्रित कर लीं। गर्भस्थ शिशु को स्पन्दन रहित जान कर माता आंखों से आंसू गिराने लगीं। मेरे द्वारा कभी किसी को कष्ट न हो, ऐसा सोचकर प्रभु ने गर्भ में ही प्रतिज्ञा की कि माता-पिता के रहते संयम-पथ पर अपनी यात्रा विधिवत् आरम्भ करके इन्हें दुःखानुभूति का अवसर न दूंगा। इस सीमा तक ज्ञानात्मक-संवेदनासम्पन्न मनीषा का जन्मोत्सव देवताओं द्वारा सम्पादित होना स्वाभाविक ही था।

एक मनीषा का आलोक जब अनेक दिशाओं में प्रसारित होता है तो लोक-जगत् उसे एकाधिक नामों से पहचानता है। गर्भकाल से ही राज्य के वैभव और ऐश्वर्य की अपार वृद्धि होने के कारण भगवान् को 'वर्धमान' के नाम से पुकारा गया। आकाश-गमन की शक्ति से सम्पन्न दो मुनियों द्वारा प्रस्तुत शास्त्रों के गूढ़ प्रश्नों व उनके मन की शंकाओं का सहज समाधान बचपन में ही कर देने के कारण उन्हें 'सन्मित' कहा गया। आठ वर्ष के वर्धमान की परीक्षा लेने आया देव क्रीड़ारत बाल-समृह के निकट वृक्ष पर भयानक सर्प बन कर लिपट गया तो उसे निर्द्ध भाव से पकड़ने व दूर छोड़ देने के माध्यम से बाल-समृह को भयमुक्त करने के कारण उनका नाम 'वीर' पड़ा। तिन्दूषक खेलते हुए अपरिचित बालक-रूपी दैत्य के कन्धों पर चढ़कर एक ही मुप्टि-प्रहार से उसे आहत कर देने के कारण उनका नाम 'अतिवीर' रखा गया। मदमस्त और विनाशक हो चुके हाथी का मद गजमर्दन विद्या के उपयोग से उतार देने के कारण उनका नाम 'अतिवीर' रखा गया।

भाई नन्दीवर्धन, वहन सुदर्शना, चाचा सुपार्श्व व माता-िपता की स्नेह छाया में व्यतीत होने वाला वर्धमान का बचपन झान, ध्यान, योग व करुणा की व्यंजक अनेक असाधारण घटनाओं से परिपूर्ण रहा। गुरुकुल के आचार्य उनका ज्ञान देखकर यह कहने को बाध्य हुए कि "यह तो गुरु का मान देने के लिए मेरे पास आया है। साक्षात् ज्ञान को मैं भला क्या सिखा सकता हूं।" वस्त्रहीनों को वस्त्र, निर्धनों को धन, भूखों को अन्न तथा वृद्धों/रोगियों को यथोचित परिचर्या प्रदान करना भगवान् का स्वभाव था। अनेक बार वे दीनों की समृद्धि बने।

एक बार पेड़ से पक्षी को फड़फड़ाते हुए नीचे गिरते व दम तोड़ते देखकर चण्ड नाम के भील शिकारी बालक से उन्होंने कहा, "जीने का अधिकार सब को है।" तत्काल बालक ने अपनी गुलेल तोड़कर फेंक दी। वह दूटी गुलेल भगवान् की करुणा का प्रतीक थी।

बसन्तपुर के राजा समरवीर व रानी पद्मावती की पुत्री यशोदा से विवाह भगवान् द्वारा परिवार की इच्छा-पूर्ति—मात्र था। पुत्री प्रियदर्शना के पिता बनकर भी वे गृहस्थ-जीवन में योगी के समान कमलवत् निर्लिप्त रहे। अट्ठाईस वर्ष की उम्र में माता पिता अतीत हुए। वैराग्य-जिनत सत्य की पुष्टि हुई। गृह-त्याग का संकल्प स्थिगित किया तो भ्राता के अश्रुओं के कारण। वचन लिया कि दो वर्ष के बाद वे रोकेंगे नहीं। दो वर्ष की अवधि में पत्नी यशोदा भी संसार से नाता तोड़ गई। दीक्षा से पूर्व भगवान् एक वर्ष तक विशेष रूप से दान करते और निर्धनों के धन बनते रहे। प्रतिदिन एक करोड़ आठ लाख स्वर्ण-मुद्राओं का दान करते रहे।

मार्गशीष कृष्ण दशमी (29 दिसम्बर, ईसा पूर्व 569), रिववार के तीसरे प्रहर महावीर जैसे भीतर से थे वैसे ही बाहर से हुए। देवताओं और परिवार-जनों ने उनका दीक्षाभिषेक किया। पंचमुष्टि लुंचन व वस्त्र-आभूषणों का त्याग, करते हुए भगवान् ने तीन करण (करना, करवाना, अनुमोदन करना) तीन योग (मन-वचन-काय) से पाप कर्म त्यागने का सर्विहतकारी संकल्प लिया। उसी समय मनःपर्यय ज्ञान (दूसरे के सूक्ष्म विचार जानने की क्षमता) प्राप्त कर चतुर्ज्ञान धारक हुए। यह प्रतिज्ञा कर वैशाली से चल दिये कि "में जब तक पूर्णत्व प्राप्त नहीं कर लूंगा तब तक किसी को उपदेश नहीं दूंगा" देवताओं ने देवदृष्य (बहुमूल्य वस्त्र) अर्पित कर अपनी श्रद्धा निवेदित की। असार संसार की भांति देवदृष्य कब चला गया, महावीर ने नहीं जाना।

तप व उपसर्गों की अग्नि से भगवान् के कुंदन बनने की प्रक्रिया आरम्भ हुई। एक ग्वाला उन से अपने बैलों का ध्यान रखने के लिए कहकर चला गया। लौटा तो बैल न थे। पूछा तौ मीन मिला। क्रुद्ध होकर रस्से से कोड़ा बनाया और निर्ममतापूर्वक पीटता गया उन्हें। इन्द्र ने उसे वास्तविकता बताई और ग्वाला भगवान् के चरणों में सिर रखकर रोने लगा। ध्यानोपरान्त महावीर ने उसे अभय किया और अपने साथ रहने का इन्द्रकृत अनुरोध अस्वीकार कर दिया।

कमार ग्राम के सीमान्त प्रदेश की यह घटना उपसर्गों और भगवान की दृढ़ता के बीच वर्षों जारी रहने वाले संवाद का आरम्भ थी। भगवान् देह-बोध तज चुके थे। उनके विमल भावों की सुगन्ध देह के सहस्र-सहस्र रोम-कूपों से प्रवाहित होकर भंवरों को आमंत्रित करती। वे उन्हें स्थान-स्थान पर काटते किन्म् विदेह हो चुके थे—महावीर।

मोराकसन्तिवेश ग्राम के निकट बने आश्रम के कुलपित दुइञ्जंत का वर्षावास निमन्त्रण स्वीकार कर वे आश्रम की एक कुटी में ध्यानावस्थित हो गए। सूखे के कारण गायें कुटियों का घास-फूस खाने लगीं। अन्य तपस्वियों के समान महावीर ने अपने सिर की छत बचाने के लिए भूखी गायों को मार कर नहीं भगाया तो दुइञ्जंत ने उपालम्भ दिया। साधना से अधिक साधनों को महत्व देने वाला यह स्थान उन्होंने तत्काल छोड़ दिया और पांच प्रतिज्ञाएं की : 1 निन्दा-स्तुति वालों के सग-साथ से सदा दूर रहना। 2. साधना हेतु सुविधाजनक सुरक्षित स्थान का चुनाव न करना और अपने को पृणंतः प्रकृति को सींप कर कायोत्सर्ग की साधना करना। 3. भिक्षा मांगने व मार्ग पूछने के अतिरिक्त सर्वथा मौन रहना। 4. करपाव में ही भोजन करना। 5. गृहस्थ के आदर-सत्कार से जिष्मक्ष अन्ता।

साधना में लीन महाबीर अस्थिग्राम पहुंचे। गांव को अपनी प्रतिश्राधारित से लगभग भरभ कर ुकं शूलपाणि यक्ष के शून्य यक्ष-मन्दिर में ध्यान लगाया। यक्ष ने उनका यह साहस देख ित स्वीत, स्वीत, सेप, दैत्य आदि रूपों में उन्हें सताया किन्तु वे अभय एवम् अदिग रहे। यक्ष की सन्बंधि प्रदान की, उनका विश्वासी बुझती। क्षमा के नीर से ही वैर की अग्नि शांत होगी। अमृत बांटो, अमृत पाओ।" यक्ष ने इसे अपने जीवन का मंत्र बना लिया और वह करुणामूर्ति बन गया।

महावीर आगे बढ़े। कनखल से श्वेताम्बी जाने वाले छोटे मार्ग पर उत्तर वाचाला वन में रहने वाले दुर्वांत सर्प चण्डकीशिक के विषय में सावधान किए जाने पर उनके मन में सर्प के प्रति वात्सल्य उमड़ आया। वे सर्प की बांबी पर पहुंच कर ध्यानस्थ हो गए। सर्प ने उनके पांवों में डंक मारा तो रक्त के स्थान पर दुग्ध-धारा बह निकली। उन्होंने सर्प को आत्म-ज्ञान दिया तो सर्प अहिंसा का उपासक बन गया। विषधर को ज्ञानामृत बना कर महावीर और आगे बढ़ चले।

महावीर के चरण-चिन्ह देखकर एक सामुद्रिक ने अपने ज्ञान से समझा कि ये किसी चक्रवर्ती के चरण हैं। वह उनका अनुकरण करते हुए आगे बढ़ा तो अपने सामने एक भिक्षु को पाया। मन में ज्योतिष-शास्त्र पर सन्देह उगने लगा तो एक दिव्य-वाणी ने उसे बताया कि ये चक्रवर्तियों के चक्रवर्ती के चिन्ह हैं। वह महावीर की चरण-चंदना कर लौटने ही वाला था कि दृष्टि एक चरण-चिन्ह पर पड़ी, जिसमें कुछ चमक रहा था। वह एक रत्न के रूप में अक्षय निधि थी। उसका दारिद्रय धुल गया।

राजगृह के उपनगर नालंदा की एक तन्तुवायशाला (कपड़ा बुनने का स्थान) में महावीर ठहरे। गोशालक नामक एक उद्दण्ड युवक भिक्षु भी आ ठहरा, जिसने स्वयं को उनका शिष्य प्रचारित कर दिया। महावीर कर्मग्राम पहुंचे। वहां एक जटाधारी तापस तप कर रहा था, जिसकी जटाओं से जूएं निकल कर पृथ्वी पर गिर रही थीं और उनके प्राण बचाने के लिए वह उन्हें पुनः अपने सिर में रख रहा था। गोशालक ने बारम्बार तापस का उपहास किया तो तापस ने उस पर तेजोलेश्या का प्रयोग कर दिया, जिसकी दाहक पीड़ा से वह चीत्कार कर उठा। करुणाई महावीर ने उसे शीतल लेश्या के प्रयोग से बचाकर अपनी करुणा को साक्षात् किया।

भगवान् की निरन्तर साधना ने दस वर्ष की अवधि स्पर्श की। इन्द्र को कहना पड़ा, "आज देव-शक्ति मनुष्य की तप-शक्ति के आगे नतमाध है।" संगम नामक देव इसे देव-शक्ति का अपमान समझ 'तप-शक्ति' की परीक्षा लेने पहुंचा। तेज हवा, आंधी, धूल-वृष्टि, तूफान का उपयोग किया। महावीर की ध्यानलीन निर्निमेष दृष्टि की पलकें तक नहीं झपकीं। विषैली चींटियां उनकी देह के रोम-रोम पर आक्रमण करने लगीं। महावीर अकम्पित रहे। मच्छरों के दंश प्रयुक्त हुए। महावीर अडिंग रहे। उनकी समूची देह को दीमकों की बांबी बना दिया गया। महावीर ध्यानस्थ रहे। बिच्छू-दंश, सर्प-दंश और गज-दंत के प्रहार हुए। महावीर अडोल रहे। जंगली हाथी ने उन्हें पांवों तले रौंदा। महावीर अविचलित रहे। भयभैरव ने उन्हें डराने के प्रयास किए। महावीर टुढ़ रहे। अप्सराओं ने काम जगाने की चेष्टा की। महावीर प्रतिमावत् रहे। उनके परिवारजनों के करुण-क्रन्दन उन्हें सुनाए गए। महावीर अनासक्त रहे। तोसली में संगम ने राजप्रासाद में चोरी कर उन पर आरोप सिद्ध करा कर उन्हें फांसी के तख्ते तक पहुंचा दिया। महावीर मौन तप-लोक में रमे रहे। सात बार उन्हें फांसी दी गई और सातों बार तख्ता हटते ही रस्सी दूटी। रस्सी अलग-तख्ता अलग। महावीर अखण्ड ध्यान बने रहे। उनके पांवों पर बरतन रख उसके नीचे आग जलाई और खीर पकाई गई। महावीर देहातीत रहे। प्रभावहीन उपसर्ग देते-देते संगम हार गया और क्षमा मांगकर जाने लगा। महावीर के नेत्र सजल हुए। कारण पूछने पर उन्होंने बताया, "जो कर्म-बन्ध तुमने मुझे उपसर्ग देते हुए किया है, उसका परिणाम तुम कैसे सहोगे? तुम्हारे दुःख की कल्पना कितनी हृदय-द्रावक है!" संगम ने सुना और वह पश्चाताप में इब गया।

छम्माणि ग्राम के निकट साधना-काल के छोर पर पहुंचे महावीर के कानों में लकड़ी की कीलें ठोंक दीं एक गोपालक ने। मध्यमा नगरी में सिद्धार्थ नामक वणिक के घर जब महावीर भिक्षार्थ गए तो वहां उपस्थित खरक नामक वैद्य ने उनके कानों से कीलें बाहर निकालीं। गोपालक के अनुसार उनका अपराध था—उसके बैलों की रक्षा न कर पाना और सतत मौन रहना। रक्तरंजित महावीर की मुक्ति-साधना का यह अंतिम उपसर्ग था। तप-यात्रा का प्रथम उपसर्ग जिस कारण से महावीर ने सहा, उसी कारण से अन्तिम उपसर्ग भी सहा। काल-चक्र के साथ-साथ कर्म-चक्र भी पूर्ण हुआ।  $\downarrow t$ 

मात्-जाति-उद्धारक महावीर ने संकल्प किया-वे संसार की सबसे दुःखी और पीड़ित स्त्री के हाथों अपना व्रत खोलेंगे। छह मास बीत गए। वे कौशाम्बी पहुंचे। इतिहास का अभूतपूर्व अभिग्रह धारण किए। उन्होंने एक नारी (चंदनबाला) को देखा। उसके साथ तेरह दुःखद स्थितियां बनी थीं: 1. अविवाहित कन्या 2. राजकुमारी 3. निरपराध 4. सदाचारिणी होकर कलंकिता 5. बन्दिनी 6. हाथों में हथकड़ियां व पैरों में बेड़ियां 7. मुण्डित सिर 8. तीन दिन से निराहार 9. खाने के लिए उड़द के उबले बाकुले सूप में लिए थी। 10. किसी अतिथि की प्रतीक्षा-रत 11. एक पांव देहली के बाहर और दूसरा अन्दर 12. मुख पर प्रसन्नता तथा 13. आंखों में आंसू। महावीर ने करुणा विगलित मन से उस नारी के हाथों आहार ग्रहण कर अपना व्रत खोला। घटना यूं थी-कौशाम्बी के राजा शतानीक के हाथों चम्पा के राजा दिधवाहन युद्ध में परास्त हुए और शतानीक के रथाध्यक्ष ने चम्पा की महारानी धारिणी व राजकुमारी वसुमित का धोखे से अपहरण किया। मार्ग में अपनी सतीत्व-रक्षा हेतु महारानी ने आत्महत्या कर ली और राजकुमारी को वाक्-जाल में फंसा रथाध्यक्ष अपने साथ ले आया। कौशाम्बी की एक वेश्या को उसे बेच दिया। वसुमित वेश्या के साथ न जाकर प्रतिवाद करने लगी तो कौशाम्बी के सेठ धनावह ने उसे खरीदा और पुत्री बना चन्दना नाम रखकर अपने घर ले आया। सेठानी मूला को एक बार अपने पति व वसुमित पर संदेह हुआ। पति की अनुपस्थिति में उसने चंदना का सिर मुंडवाया। हाथों में हथकड़ियां व पांवों में बेडियां पहनाई और तलघर में डाल दिया तथा स्वयं पीहर चली गई। तीन दिन बाद लौट कर सेठ ने चंदना को बाहर निकाला। देहली पर बैठाया। उस समय उपलब्ध सूप में रखे उड़द के बाकुले उसे दिए और हथकड़ी बेड़ियां काटने वाले लुहार को बुलाने चला गया। इसी समय महावीर वहां पहुंचे। महावीर ने देखा-संसार में इससे अधिक पीड़ित और कोई नहीं हो सकता। उस बाला (चंदनबाला) का उद्धार करने के लिए उन्होंने आहार ग्रहण किया। देवों ने 'अहो दानं-अहो दानं' का घोष करते हुए वहां रत्नों की वर्षा की। संयम -पथ पर कदम बढ़ाने को संकल्पित चंदना ने नया जीवन पाया।

गृंभक ग्राम के सीमान्त प्रदेश में ऋजुबालुका नदी के तट पर श्यामक कृषक के खेत में शाल वृक्ष के नीचे वैशाख शुक्ल दशमी के दिन गोदोहन आसन में (पांचों ज्ञानेन्द्रियों व पांचों कर्मेन्द्रियों को दो स्तनों के समान अपने सबल हाथों में आबद्ध किए) ध्यानलीन महावीर ने सभी पाप कर्मों का क्षय किया। कैवल्य पद पाया। सर्वज्ञ हुए। भिक्षु से वे भगवान् बन गए। देवों ने कैवल्य महोत्सव मनाया। सैकड़ों सूर्यों का प्रकाश बन कर महावीर मध्य पावा पहुंचे। वहां सोमिल ब्राह्मण द्वारा आयोजित अभूतपूर्व यज्ञ के प्रयोजन से भारत के ग्यारह उद्भट विद्वान् अपने 4400 शिष्यों सिहत इन्द्रभूति गौतम के नेतृत्व में आए हुए थे। महासेन उद्यान में भगवान् के समवसरण का प्रभाव देवलोक के समान पावा नगरी में भी प्रसारित हो गया। यज्ञ प्रभावहीन होने लगा तो इन्द्रभूति गौतम भगवान् को शास्त्रार्थ में पराजित करने के उद्देश्य से उद्यान में आए और भगवान् को देख-सुन कर वहीं रह गए। भगवान् के प्रथम शिष्यत्व का गौरव पाया। सोमिल का विशाल यज्ञ महावीर भगवान् के समवसरण में समाहित हो गया। यज्ञ में पधारे ग्यारहों उद्भट विद्वान् अपने चार हजार चार सौ शिष्यों सहित श्रमण संघ में दीक्षित हुए। भविष्य को दृष्टिगत रखते हुए भगवान् ने साधना-श्रेणियों के अनुसार-साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका के रूप में चतुर्विध संघ की स्थापना की। उनके धर्म-संघ में चौदह हजार साधु, छत्तीस हजार साध्वयां, एक लाख उन्सठ हजार श्रावक और तीन लाख अठारह हजार श्राविकाएं थीं।

## भगवान् महावीर : धर्म-चक्र प्रवर्तन

—सुभद्र मुनि

भगवान् महावीर अपने युग में उसी तरह आये जैसे भ्रम में ज्ञान, हिंसा में अहिंसा, कर्मकाण्डवाद में वास्तविक मनुष्यत्व, कट्टरता में अनेकान्ती उदारता, वैषम्य में समता, दुराचार में सदाचार, लालच में अपरिग्रह, स्वार्थ में अचौर्य और तानाशाही में गणतंत्र आता है। अपने देश और काल में सार्थक मानवीय हस्तक्षेप का पर्याय थे महावीर, जिनका स्पर्श पा लेने के बाद विश्व-दृष्टि में भी क्रान्तिकारी परिवर्तन आया और विश्व-जीवन में भी। परिवर्तन के इस स्वरूप को पहचानना ही वस्तुतः भगवान् महावीर के योगदान को पहचानना है। जीवन का शायद ही कोई पक्ष ऐसा हो, जो उक्त परिवर्तन से अछूता रहा हो। इसका कारण यह है कि जीवन की नियामक शिक्तयों (जीवन-दृष्टि और जीवन-पद्धित) में परिवर्तन घटित हुआ था। दृष्टि बदल जाने पर संसार का बदल जाना उसी तरह स्वाभाविक था, जैसे बारिश के बाद पेड़-पौधों में नवरूप का आना स्वाभाविक होता है।

महावीरकालीन धार्मिक परिवेश का सिंहावलोकन किया जाए तो स्पष्ट होगा कि वह समय प्रमुख रूप से या तो अज्ञान द्वारा संचालित था और या फिर स्वार्थी द्वारा। एक ओर अंधविश्वास का अजगर लगभग समूचे धर्मक्षेत्र पर पसरा था तो दूसरी ओर साम्प्रदायिक संकीर्णताएं उस समय के रास्तों पर कदम-कदम पर बिछी हुई थीं। यज्ञ प्रधान कर्म-काण्ड एवं पाखण्ड तद्युगीन उपासना के रूप थे। धर्म समाज के सम्पन्न व शक्तिशाली वर्ग का विशेषाधिकार बनकर वंचितों पर कोड़ों की तरह बरसता था। ऐसे में महावीर उपासना के सर्वसुलभ रूप लेकर प्रकट हुए। जन-जन को उदबोधन देते हुए उन्होंने कहा, "अहिंसक यज्ञ के लिए आत्मा का अग्नि-कुण्ड बनाओ। उसमें मन, वचन और कर्म की शुभ प्रवृत्ति रूप घृत उंड़ेलो। अनन्तर तप रूपी अग्नि के द्वारा दुष्कर्मों को ईंधन के रूप में जलाकर शांति रूप प्रशस्त होम करो।" आत्मा सबके पास थी। मन-वचन-कर्म की शुभ प्रवृत्तियां सबके पास थीं। वे घी आदि की तरह निर्धनों को दुर्लभ नहीं थीं। तप करने के लिए किसी प्रदर्शन प्रिय कर्म-काण्ड की आवश्यकता नहीं थी। अपने आपको जानने तथा पाने का यह यज्ञ संकल्प-मात्र से संभव था और वह भी प्रत्येक के लिए। अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह और अस्तेय के रूप में उपासना के जिन मार्गों की ओर महावीर ने संकेत किया, वे राजपथ नहीं जन पथ थे। आमंत्रित करते थे उन शूद्रों को, जिनके कान ज्ञान सुनने के अपराध में पिघले सीसे से भर दिये जाते थे; बुलाते थे उन स्त्रियों को, जिन्हें वस्तुओं की तरह इस्तेमाल किया जाता था। भगवान् महावीर की पहली क्रान्तिकारी देन थी-उपासना को सबका सहज अधिकार बना देना। उनकी दूसरी देन थी—नरबलि व पशु-बलि को अन्याय व अधर्म घोषित करते हुए प्राणिमात्र को अभय प्रदान करने की दिशा में यात्रा करना। इस यात्रा के दौरान प्राप्त ज्ञानात्मक अनुभव सभी को बांटते हुए भगवान् का कहना था कि जीवों के प्रति हिंसा अपने ही प्रति हिंसा है और जीवों के प्रति करुणा भी अपने ही पति करुणा है। ज्ञानी असल में वह है, जिसने हिंसा छोड़ दी। जीना सब चाटते हैं। भगवान् बोले, "जब तुम किसी मृत व्यक्ति को जीवन नहीं दे सकते तो उसे मारने का तुम्हें क्या अधिकार है?" हिंसा की विभीषिका से ग्रस्त समय में उन्होंने अहिंसा को परमधर्म बतलाया और जीव-मात्र के जीवन पर अधिकार की वकालत की। संवेदनशीलता में अपने आचरण सं अर्थ भरते हुए पेड़-पौधों तक में जीवन बताया। उनके

संरक्षण पर बल देते हुए प्रकृति-सन्तुलन को बिगड़ने से रोका। प्रसंगवश उल्लेखनीय है कि बहुत बाद में जगदीश चन्द्र बसु के कहने पर विज्ञान को यह सत्य समझ में आया। प्रमाणित भी हो गई भगवान् की बात।

कट्टर अज्ञान द्वारा पोषित साम्प्रदायिक संकीर्णतायें अनेकान्तवाद ने तोड़ीं। किसी भी वस्तु, व्यक्ति, स्थान, स्थिति या विचार को सभी संभव दृष्टियों से देखना ही वास्तव में पूर्णत्व को देखना है और यही है अनेकांतवाद। पूर्ण सत्य जानने का एकमात्र उपाय । भगवान ने अपने युग में प्रचलित किसी भी विचारधारा को अमान्य नहीं किया । कहा कि समस्त विचारधारायें आंशिक सत्य लिए बहती हैं। आवश्यकता अंतर्नेत्रों द्वारा सभी का सत्य देखने और अपना सत्य पाने की है। अंधानकरण परम्परा का भी व्यर्थ है और नवीन का भी। जिसे हम सत्य व उचित मानें, केवल उसी का व्यवहार करें। भगवान द्वारा प्रतिपादित संकीर्णता और अतिवाद के विरोधी इस सिद्धान्त ने जन-जन में एकता व बन्धुत्व की स्थापना तो की ही, विभिन्न सम्प्रदायों के बीच सद्भाव व जनतांत्रिक व्यवहार पर भी बल दिया। स्पष्ट है कि आचरण में उतरने के लिए अहिंसा जो धैर्य मांगती हैं. अनेकांतवाद भी वही धैर्य मांगता है। दोनों ही आत्मिक शक्ति के स्रोत सिद्धान्त हैं। उल्लेखनीय तथ्य है कि संस्कृत को रौब जमाने की युक्ति के रूप में महावीर ने कभी नहीं अपनाया और जिस ज्ञान पर जीव-जीव का नैसर्गिक अधिकार था, उसे जन-भाषा में ही जन-जन तक पहुंचाया। विषमता भगवान् के समय में समाज का एक पुराना रोग बन चुकी थी। बड़ी मछली द्वारा छोटी मछली को निगल जाना ही उस समय का सामाजिक न्याय था। वर्णाश्रम व्यवस्था उच्च वर्ग द्वारा निम्न वर्ग के बहुमुखी शोषण का मुख्य उपादान थी। ऐसे में वास्तविक लोक-नायक की भूमिका निभाते हुए महावीर ने दृद्तापूर्वक स्थापित किया कि श्रेष्ठता का मापदण्ड वंश नहीं, कर्म है। अमानवीय कार्यों में रत ब्राह्मण भी शूद्र है और मानवीय श्रम का गौरव शुद्र भी ब्राह्मण है। ध्यान देने योग्य बात है कि यह खोखला सिद्धान्त-मात्र नहीं था, एक यथार्थ सत्य था। आईकुमार जैसे आर्येतर जाति के युवकों को उन्होंने अपने मुनि-संघ में दीक्षा दी थी। हरिकेश जैसे चाण्डाल कुलोत्पन्न मुमुक्षुओं को अपने भिक्षु-संघ में वही स्थान दिया था, जो ब्राह्मण श्रेष्ठ इन्द्रभूति गौतम को मिला था। भगवान् महावीर की यह अखण्ड मान्यता थी कि कोई भी व्यक्ति समता से श्रमण होता है, ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण होता है, ज्ञान से मुनि होता है और तप से तपस्वी होता है। मनुष्य अपना भाग्य स्वयं बना सकता है, यह कहकर महावीर ने उस भाग्यवाद की भी आईना दिखाया जो वंचितों को निष्क्रिय बनाकर वंचकों का काम आसान करता था। वंचितों को दास-दासियों की तरह खरीदने और बेचने वाले समाज में भगवान महावीर ने अपने साध्वी संघ की प्रमुख चन्दनबाला को बनाया, जिसे निष्प्राण वस्तु की तरह खरीदा-बेचा जा चुका था। नारी-स्वतंत्रता व क्षमता के पक्ष में भगवान् के आचरण का यह सशक्त तर्क व न्याय है। साध्वी संघ में छत्तीस हजार साध्वियों का और श्राविका संघ में तीन लाख अठारह हजार श्राविकाओं का होना वस्तुतः भगवान् की ओर से इस भ्रम का दो टूक खण्डन है कि स्त्री मात्र भोग्या या दासी ही हो सकती है। यह भगवान् महावीर की अत्यंत महत्त्वपूर्ण सामाजिक देन है। अहंकार, क्रोध, प्रमाद (विषयासक्ति), रोग और आलस्य को अशिक्षा के कारण बताते हुए उन्होंने ज्ञान को श्रद्धा और आचरण से जोड़ा। जीवन के शैक्षिक पक्ष को यह उनका महत्त्वपूर्ण योगदान है।

अपने समाज के वर्ग-वैषम्य का आधार महावीर ने परिग्रह को माना। आवश्यकता से अधिक संग्रह को उन्होंने सामाजिक अपराध बताया। इस अपराध के कारण ही स्थिति यह थी कि बच्चों को दूध चाहे मिले न मिले, यज्ञ को घी अवश्य मिल जाता था। इसी ऐतिहासिक परिस्थिति की पीड़ा भगवान्-प्रदत्त अपरिग्रह जैसे मृल्य की जननी बनी। कामनाओं को मृत्यु घोषित करते हुए वे बोले—कल की वह सोचे जिसे कभी न मरना हो। मरना सबको है इसलिए संचय कैसा? कर्म-फल प्रत्येक को भोगने हैं इसलिए संचय क्यों? स्पष्ट है कि इन बातों ने उस समय के व्यक्ति-चरित्रों से दुर्गुणों का कूड़ा-करकट साफ करने में उल्लेखनीय भूमिका अभिनीत की। घृणा, क्रोध, हिंसा, ईर्ष्या, लोभ, व्यभिचार आदि की जड़ों को उखाड़ा। प्रेम, करुणा, अहिंसा, साम्य, क्षमा, अस्तेय, अपरिग्रह, आदि को असंख्य व्यक्तियों की भाव-भूमि पर रोपा

| और सींचा। व्यक्ति-सुधार से समाज-सुधार की राह पर अथक यात्रा की। इहलौंकिक जीवन से पारलौंकिक जीवन कैसे बनता और बिगड़ता है, यह समझाया। अपने समय की राजनीति में जमीन, स्त्री या वीरगति के लिए होने वाले युद्धों की प्रमुख भूमिका को पहचान कर कहा—दूसरों को नहीं, अपने को जीतो। जो संघर्षों को जन्म देता हो, वह अधर्म है। शक्ति व सामर्थ्य के गुण हैं—शान्ति और क्षमाशीलता। इन मूल्यों से उस समय के अनेक राजाओं की सोच भी बदली और कार्यनीति भी। अनेक जनपदों में गणराज्य की नींव पड़ी। राजनीति में सह-अस्तित्व और आपसी सहयोग महत्त्वपूर्ण हुए। |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| इच्छाओं की तानाशाही के स्थान पर ज्ञान का गणराज्य भगवान् महावीर ने अपने मन-वचन-कर्म से लेकर अपने युग<br>तक प्रसारित किया। श्रेष्ठ जीवन-आदर्शों को धर्म बताया और ऐसा चतुर्विध-संघ बनाया, जो धर्म पर आधारित उत्कृष्ट<br>समाज-व्यवस्था हो। ऐसे भगवान् महावीर को कोटि-कोटि वन्दन!                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

## भगवान् महावीर : एक विचार

–सुभद्र मुनि

"अप्पणो णामं एगे पत्तियं करेइ, णो परस्स। परस्स णामं एगे पत्तियं करेइ, णो अप्पणो। एगे अप्पणो पत्तियं करेइ, परस्स वि। एगे णो अप्पणो पत्तियं करेइ, णो परस्स।"

अर्थात् इस संसार में कुछ मुनष्य केवल अपना भला करते हैं, दूसरों का नहीं। कुछ अपना भला न करते हुए भी दूसरों का भला करते हैं। कुछ, अपना भी भला करते हैं और दूसरों का भी। कुछ ऐसे होते हैं जो न अपना भला करते हैं और न ही दूसरों का। चारों ओर देखें तो चारों ही प्रकार के मनुष्य न्यूनाधिक संख्या में दृष्टिगत होते हैं। दृष्टिगत यह भी होता है कि ऐसे लोग अपेक्षाकृत अधिक होते जा रहे हैं जो या तो केवल अपना भला चाहते हैं और या फिर किसी का भी नहीं। आत्मकेन्द्रित स्वार्थ एक विराट् दैत्य के समान नैतिक मूल्यों को निगलता जा रहा है। विचारणीय तथ्य यह है कि नैतिकता की बड़े पैमाने पर हो रही इस हिंसा से बहुत कम मनुष्य विचलित होते हैं। अधिकतर लोग ज्ञात-अज्ञात रूप से इस हिंसा को उचित मानने लगे हैं। नैतिकता की याद उन्हें प्रायः उसी समय आती है जिस समय उनके आत्मकेन्द्रित स्वार्थ खतरे में पड़ते हैं। कुछ लोग तो ऐसे भी हैं जो आत्मकेन्द्रित स्वार्थ के दैत्य को उचित ठहराते हैं। उसके पक्ष में तर्क-वितर्क करते हैं। उसका सम्मान करते हैं। उसकी पूजा करते हैं।

अकारण नहीं है कि देश के आकाश पर छोटे-बड़े अग्नि-वर्षी बादलों की तरह इतने पाप छा गये हैं कि उनकी सही-सही संख्या भी अधिकांश लोग भूल चुके हैं। ऐसे में याद आती है प्रभु की यह देशना, "सद्गृहस्य सदा धर्मानुकूल ही अपनी आजीविका करते हैं," ऐसे में याद आता है कि प्रभूत सम्पत्ति के स्वामी होते हुए भी प्रभु ने उसका अंतिम रूप से त्याग करने से पूर्व 'वर्षीदान' के रूप में उसका सर्वश्रेष्ठ उपयोग किया था। दूसरों की दरिद्रता से उपजती पीड़ा अपने रोम-रोम में अनुभव करते हुए वे दीक्षा लेने से पूर्व एक वर्ष तक निरन्तर प्रतिदिन एक करोड़ अस्सी लाख स्वर्ण मुद्रायें बांटते रहे। एक वर्ष की कालाविध में उन्होंने तीन अरब अट्ठासी करोड़ अस्सी लाख स्वर्ण-मुद्राओं का दान किया। क्यों किया? जिन स्वर्ण-मुद्राओं के लिये युद्ध होते रहे, रक्तपात होता रहा, अपराध होते रहे, असंख्य मनुष्यों के जीवन समाप्त होते रहे, नैतिकता नीलाम होती रही, उन्हों को प्रभु ने सूखी घास की तरह बांट दिया। उनका तिनके की तरह त्याग कर दिया। क्या कारण था इसका? कारण यह था कि उन्होंने सम्पत्ति का चरित्र पूरी तरह जान लिया था। वे समझ गये थे कि "धान्यों, सुवर्ण और पशुओं से परिपूर्ण यह समस्त पृथ्वी भी लोभी मनुष्य को तृप्त करने में असमर्थ है।" वर्तमान युग का अधिकांश भाग इस सत्य को समझते हुए भी नहीं समझता, यह इसका दुर्भाग्य है। इसी का परिणाम है कि मनुष्य समाप्त हो जाता है परन्तु धन सम्पत्ति के लिये निरन्तर बढ़ती उसकी लालसा समाप्त नहीं होती। इस लालसा की दासता स्वीकार कर वह

इसके लिये जी सकता है। इसके लिये मर सकता है। काश कि वह इस दासता से स्वतन्त्र हो सकता। काश कि वह समझ पाता प्रभु-वाणी का यह त्रिकाल-व्यापी सत्य—"यदि यह सारा जगत् और सारे जगत् का धन भी किसी को दे दिया जाय तो वह उसकी रक्षा करने में असमर्थ है।" मृत्यु आयेगी तो जाना ही होगा। मृत्यु के सामने चक्रवर्ती सम्राट् भी असहाय हो गये। अपार धन-सम्पदा के स्वामी…और इतने वेबस…!

अपनी बेबसी का जन्मदाता मनुष्य स्वयं है। मनुष्य वास्तव में कितना स्वाधीन है, यह उन बंधनों से ज्ञात होता है, जिन्हें वह मन-वचन कर्म से मुक्ति मानता है। वह शान्त जीवन में अनन्त धन-सम्पदा संचित करने को मुक्ति का अथवा अक्षय आनन्द का स्नोत मानता है। भूल जाता है कि इस प्रक्रिया में वह धन सम्पदा का स्वामी नहीं रहता अपितु धन उसका स्वामी हो जाता है, वह धन को खर्च नहीं करता अपितु धन उसे खर्च करता रहता है। एक दिन पूरी तरह खर्च कर देता है। धन का पूर्ण तृष्ति से कोई सम्बन्ध नहीं है। धन का सम्बन्ध है—तृष्णा से। धन का तो स्वभाव ही है कि वह जितना बढ़ता है, उतनी ही अपने लिये प्यास भड़काता है। धन अपना स्वभाव कभी नहीं छोड़ता। मनुष्य अपना स्वभाव छोड़ देता है और एक बार उसने अपना स्वभाव (अर्थात् मनुष्यता) छोड़कर धन को जीवन में प्रवेश की अनुमति दी नहीं कि धन ने तृष्णा के रेशमी धागों से बुने जाल में उसे दबोचा। दबोचने में वह जर भी देर नहीं करता। एक वार जाल में फंस जाने के बाद मनुष्य उसके रेशमी स्पर्श में मुग्ध रहने लगता है। रेशमीपन से हट कर उसका ध्यान जाल के बन्धन पर प्रायः नहीं जाता। फिर उसे रेशमी स्पर्श तो अनुभव होता है परन्तु बंधन अनुभव नहीं होता। यहां तक कि उसे वह बंधन ही मुक्ति प्रतीत होने लगता है। वह जाल के इस छोर से लेकर उस छोर तक दीड़ लगाता है और समझता है कि दुनिया इतनी ही है। मुक्ति का अर्थ है—जाल के अधिक से अधिक रेशमीपन पर आधिपत्य स्थापित करना। इसके लिये जाल में फंसे अन्य व्यक्तियों से निरन्तर संघर्ष करना और येन-केन-प्रकारेण विजय पाना। विजय के उत्सव मनाना। स्वाधीनता के समारोह आयोजित करना। यदि आधुनिक राष्ट्र के प्रतिनिधि नागरिक की स्थिति ऐसी ही है तो स्पष्ट है कि वास्तविक स्वाधीनता से वह जन्मों दूर है।

स्वाधीन वह होता है जो आत्मनिर्भर हो। आत्मनिर्भर वह होता है, जिसके आनन्द का स्रोत बाहर की दुनिया में कहीं न हो। वह इतना समर्थ हो कि स्वयं ही अपने आनन्द का स्रोत हो सके। तभी उसका आनन्द अबाध होगा। अखण्ड होगा। अक्षय होगा। अवाध, अखण्ड और अक्षय आनन्द होने का उपाय एक ही है--सांसारिकता का त्याग। तृष्णाओं का त्याग । शारीरिकता का त्याग । भोग का रास्ता अक्षय आनन्द तक नहीं जाता । केवल त्याग का ही सस्ता है, जो वहां तक जाता है। जीवन में जितना त्याग होगा, उतनी ही स्वाधीनता होगी, और उतना ही अभय होगा। वर्तमान मनुष्य को भांति-भांति के भय दबोचे हुए हैं। उसे भय है कि कोई उसकी धन-सम्पदा लूट न ले। भय है कि उसके सुख के लिये काम करने वाले कहीं बदल न जायें...कहीं मृत्यु उन्हें उससे छीन न ले। कहीं कोई उसे मूर्ख न बना दे। कहीं कोई उसके माध्यम से अपना उल्लू सीधा न कर ले। कहीं वह आर्थिक, सामाजिक या राजनीतिक मोर्चो पर पराजित न हो जाये। कहते हैं कि आदमी चाहे सारी दुनिया घूम ले परन्तु चैन उसे अपने घर आकर ही मिलता है। आज के मनुष्य को तो घर में भी चैन नहीं है। उसे भय है कि कहीं उसका भाई ही उसकी पीठ में छुरा न भोंक दे। कहीं उसकी पत्नी उसे दगा न दे जाये! अविश्वास और भय में निरन्तर जीते हुए वह भूल जाता है कि इस तनाव का मूल कारण है-केवल अपने सुखों से लगाव। उसे अपने शरीर के सुखों से लगाव है। वह स्वयं को देह मात्र समझता है। शरीर के सम्बन्धों को ही वह अपने सम्बन्ध मानता है। उन्हीं के लिये जीता-मरता है। परिग्रह, भोग, हिंसा और लूट-खसोट का असत्य ही उसके जीवन का सत्य बनता जा रहा है। वह दूसरों को डराकर स्वयं भयमुक्त होना चाहता है। दूसरों को ५रिद्र कर स्वयं वैभवशाली होना चाहता है। दूसरों से बेईमानी कर अपेक्षा करता है कि दूसरे उसके साथ ईमानदारी ही बरतें। प्रभु की यह वात उसके ध्यान में नहीं आती कि "जिसे तू मारना चाहता है, वह तू ही है। अर्थात् उसकी और तेरी आत्मा एक समान है।" यदि

यह बोध जाग जाये तो सभी असुरक्षाओं से वह स्वाधीन हो जाये। सभी संशयों से उसे मुक्ति मिल जाये। सभी दुःखों से उसकी चेतना और उसका जीवन स्वतन्त्र हो जाये। धन्य हो जाये।

खेद का विषय यह है कि यह बात एक मंगल-कामना तो हो सकती है, परन्तु वास्तविकता नहीं बन पा रही। वास्तविकता यह है कि 'जैसे को तैसा' या 'खून का बदला खून' जैसे अमानुषिक सिद्धान्त जीवन के नियामक विचार बनते जा रहे हैं। यही विचार समाचार-पत्रों की रक्तरंजित सुर्खियां बन कर आये दिन हमारी संवेदनाओं को झकझोरते रहते हैं। भगवान् महावीर इन विचारों को त्याज्य मानते थे। केवल मानते ही नहीं थे, इस त्याग को जीते भी थे। उनकी साधना की एक-एक सांस ने 'खून का बदला खून' जैसे सिद्धान्त का अहिंसक प्रतिरोध किया। यक्षायतन में साधनालीन महावीर को शूलपाणि यक्ष ने दिशाओं को कंपाने वाली हुंकार से आतंकित करने की चेष्टा की, तरह-तरह से उन्हें नोंचा, हाथी बनकर उन्हें पांवों तले रौंदा, सिंह बनकर उनकी देह में नाखून और दांत गड़ाये, सर्प-बिच्छू बनकर विषेले डंक मारे तो बदले में क्रोध नहीं पाया। प्रतिशोध नहीं पाया। धमिकयां नहीं पाईं। पाया तो क्षमा...केवल क्षमा का ऐसा अमृत, जिसे उसने पहली बार चखा था। पाया तो यह ज्ञान कि "अग्न से कभी अग्न शान्त नहीं होती। वैर से कभी वैर नहीं मिटा करते। पानी से ही अग्न शान्त होती है। मैत्री से ही वैर बुझ सकता है।" इस ज्ञान से शूलपाणि यक्ष के जन्म-जन्म का क्रोध शान्त हो गया। वह सभी को क्षमा और अभय का अमृत बांटने लगा। स्वाधीनता की राह पर वह चल पड़ा। महावीर देहासक्त होते तो यह संभव नहीं हो सकता था। वे देह मात्र नहीं थे। वे सहनशीलता थे। समता थे। क्षमा थे। मनुष्यता का सार तत्व थे। केवल 'स्व' के अधीन होने के कारण स्वाधीन थे। इसीलिये आतताइयों को भी क्षमा की प्रतिमूर्ति बना सके। स्पष्ट है कि 'खून का बदला खून' के स्थान पर उनका जीवन-मूल्य था—'यातना का बदला करणा'।

अाज के युग में, जब बहुत-से तथाकथित मनुष्य 'ईंट का जवाब पत्थर' मानते हैं, तब मगवान् महावीर के 'विष का जवाब दूध' को याद करना अपरिहार्य हो जाता है। चण्डकीशिक नामक दुर्दान्त सर्प के कारण जिस राह से लोगों ने गुजरना छोड़ दिया था, महावीर लोगों द्वारा सचेत किये जाने पर भी उसी राह पर आगे बढ़े थे। सर्प की बांबी के पास जाकर ध्यानस्थ हो गये थे। मानो कह रहे हों, "लो! मैं प्रस्तुत हूं। अपने जन्म जन्मातर का क्रोध मुझ पर उतार दो। पर तुम क्रोध से मुक्त हो जाओ। सभी को अभय दो।" सर्प ने महावीर को चुनौती समझ कर उन पर अपनी विषैली फूंकार छोड़ी, दृष्टि विष से उन्हें दग्ध करने का प्रयास किया, उनके पांव में सर्वधाती डंक मारा परन्तु पांव से खून के स्थान पर दुग्ध निकल आया। इस प्रकार महावीर के जीवन में चरितार्थ हुआ—'विष का जवाब दूध।' विष, दूध को विषैला नहीं बना सका। दूध ने विष को अहिंसक व सदाचारी बना दिया। सिद्ध हुआ कि दूध में विष से कहीं ज्यादा शक्ति होती है। यह शक्ति क्षमा और अभय का अनश्वर जीवन प्रदान करती है। बस! इस शक्ति को आजमाने का संकल्प चाहिये। हौंसला चाहिये। तभी मनुष्य स्वाधीन भाव से 'ईंट का जवाब पत्थर' जैसे सिद्धान्त का अहिंसक व सार्थक प्रतिरोध कर सकता है। प्रभु ने ऐसा किया और पापी के मन में पाप से विरक्ति जगा दी। मनुष्यों की तो बात ही क्या...उनसे सम्बोधि पाकर चण्डकीशिक जैसे तिर्यंच भी जागे। ऐसे जागे कि फिर कभी नहीं सोये। पाप से मुंह मोड़ा तो ऐसा मोड़ा कि मुझ्कर भी उसकी ओर नहीं देखा। पाप की हिम्मत नहीं हुई कि वह महावीर के जगाये जीवों के जीवन में पल-भर को झांक भी पाये। महावीर आये तो कषायों की गुलामी चली गई। पाप चला गया। असंख्य मनुष्यों ने भयमुक्त होकर खुली हवा में सांस ली। स्वाधीनता को अपनी सांसों में अनुभव किया।

जो स्वयं स्वाधीन न हो वह किसी को स्वाधीन बना भी नहीं सकता। महावीर की स्वाधीनता को मन-वचन काया से अपनाने वाले मनुष्य अपेक्षाकृत कम हैं। यही कारण है कि वे स्वाधीनता का वितरण व प्रसार भी नहीं कर पाते। लोभ ने उन्हें पराधीन बना दिया है तो वे लोभ का प्रसार करते हैं। उस लोभ का जो मनुष्य के "सभी सद्गुणों का विनाश

कर देता है।" लोभ के ही वशीभूत मनुष्य धन संपदा के लिये चालाकियां करते हैं। प्लॉटों, मकानों, कोठियों व बंगलों पर अनिधकार कब्जा करते हैं। जायदाद के कागजों की जालसाजी करते हैं। इसके विपरीत महावीर का जीवन देखिये। राजा सिद्धार्थ के मित्र ऋषि दुइज्जंत ने मोराक सन्तिवेश स्थित अपने आश्रम में भिक्षक महावीर से अपना प्रथम वर्षावास व्यतीत करने की प्रार्थना की। महावीर उसे स्वीकार कर चातुर्मासारम्भ में वहां आये। एक कुटी में उन्हें ठहराया गया। उस वर्ष भयानक सूखे के कारण पशुओं को चारा दुर्लभ हो गया। गायें आश्रम की कुटियों की सूखी घास-पुराल आदि खाने लगीं। सभी ऋषि लाठियां लेकर अपनी-अपनी कुटियों की रक्षा करने लगे परन्तु महावीर ने ऐसा नहीं किया। अन्य ऋषियों से शिकायतें पाकर दुइञ्जंत ने महावीर को उपालम्भ दिया। कहा, "तुम कैसे क्षत्रिय-पुत्र हो? अपनी कुटी की रक्षा तक नहीं कर सकते?" यह सुनते ही महावीर ने पांच प्रतिज्ञायें की और चल पड़े। वे प्रतिज्ञायें थीं-अप्रीतिकर स्थान पर न ठहरना, सतत ध्यानलीन रहना, मीन रहना, केवल कर पात्र में भिक्षा लेना और गृहस्थ के आदर सत्कार से निरपेक्ष रहना। उस समय चातुर्मास के केवल पन्द्रह दिन बीते थे। उन्होंने यह नहीं सोचा कि शेष चातुर्मास कहां व्यतीत होगा? यह नहीं सोचा कि सिर पर छत भी नसीब होगी कि नहीं। यही चिन्ता होती तो वे अपने महल ही क्यों छोड़ते? जिसने महल छोड़ दिये, उसके लिये एक कुटिया को छोड़ना क्या कठिन था! वे समझ चुके थे कि कोई भी छत उनके सिर पर सदैव छांव करने में समर्थ नहीं है। इसीलिये सुरक्षा से उन्होंने अपना सम्बन्ध तोड़ लिया। सुरक्षा से सम्बन्ध टूटा तो असुरक्षा से अपने-आप टूट गया। जिसका कुछ नहीं होता, वास्तव में उसी का सब कुछ होता है। जो किसी का नहीं होता, जो अपना भी नहीं होता, वही सबका हो सकता है। सांसारिक छतें महावीर के सिर पर नहीं रही तो पूरा आकाश उनके लिये छत बन गया। एक घर छूटा तो सम्पूर्ण प्रकृति उनका घर बन गई। वे घरों और छतों से स्वाधीन हो गये। लोभ-मोह से स्वाधीन हो गये। सांसारिकता से स्वाधीन हो गये।

अहंकार से भी स्वाधीन थे वे। एक-दूसरे की टांग खींचने और स्वयं को सर्वश्रेष्ठ सिद्ध करने के अवसर ढूंढ़ने वाले सम्बन्धों के वर्तमान युग में यह उल्लेख करना आवश्यक है कि महावीर की दृष्टि केवल अपना कल्याण करने तक सीमित कभी नहीं रही। जिन्होंने उन पर घोर अत्याचार किये, उनका भी उन्होंने उद्धार ही चाहा। संगम देव ने जब साधनालीन महावीर की दृढ़ता परखी तो तेज हवा चलाई, काली धूल से भरी आंधी चलाकर उन्हें धूल के ढेर में दबा दिया, विषैली चींटियों और मच्छरों के आक्रमण उनकी देह पर कराये, दीमकें चिपटाई, बिच्छू-सर्प-हाथी के प्रहार कराये, भयभैरव बनकर उन्हें डराया, देवांगनाओं के प्रयोग से उन्हें विचलित करना चाहा, उनके विषय में मिथ्या आरोप प्रचारित कर उन्हें फांसी के तख्ते तक पहुंचाया, उनके पांवों से सटाकर लकड़ियां सुलगाई और उस पर खीर बनाई परन्तु महावीर अडोल रहे। पराजित होकर जब संगम जाने लगा तो क्षमा के सुमेरु महावीर की आंखें यह सोचकर डबड़बा आई कि जो कर्म संगम ने बांधे हैं, जब इनका उदय होगा तो इस पर क्या गुजरेगी! ध्यातव्य है कि भयंकरतम यातनायें सहते हुए महावीर की दृष्टि अपनी पीड़ा पर नहीं, संगम के बंधते हुए कर्मों पर थी। अपनी देह का दुःख तो उनके लिये दुःख ही नहीं था। दुःख था तो केवल यह कि अत्याचारी का उद्धार कैसे होगा! परम मनुष्यता के इस उदाहरण से सृष्टि में ऐसा कौन है, जो कुछ सीख नहीं सकता? कौन है जो सीख कर मानवीय स्वाधीनता का चरम शिखर छू नहीं सकता? कौन है जो मिट्टी से पैदा होकर भी आसमान नहीं हो सकता? कोई भी हो सकता है परन्तु इसके लिये अपने व्यक्तित्व को ऐसे स्थान में रूपान्तरित करने वाला सम्यक् ज्ञान दर्शन-चरित्र चाहिये, जिसके भीतर अप्रिय पक्षी भी उड़ान भर सकें।

आज सम्यक् ज्ञान दर्शन चिरित्र का आलम यह है कि रातों-रात दल बदल जाते हैं। आस्थायें बदल जाती हैं। सत्य बदल जाता है। चारित्र बदल जाता है और इस बदलाव को ज्ञान संचालित नहीं करता। इसे संचालित करती है सत्ता लिप्सा। चुनावों के दौरान वोट के लालच में राजनेता क्या-क्या नहीं कर गुजरते! शायद ही कोई ऐसा चुनाव हो, जिसमें असत्य का प्रयोग न हुआ हो, आस्थाओं का व्यापार न हुआ हो, छल-प्रपंच न हुआ हो और तरह-तरह की हिंसा का सहारा न

लिया गया हो! यह सब किसलिये? सत्ता और अधिकार-लिप्सा की पूर्ति के लिये। भिक्षु जीवन अंगीकार करने के बाद महावीर पर सबसे पहला संकट तब आया था जब कर्मार ग्राम की सीमा पर वे ध्यानलीन हुए। एक किसान अपने बैलों को उनके पास यह कहकर छोड़ गया कि 'उन्हें देखते रहना। मैं अभी आया।' मुहूर्त्त भर बीतते ही वह लौटा तो देखा कि बैल वहां नहीं हैं। रात-भर बैलों को खोजा। सुबह देखा तो बैल महावीर के पास ही चर रहे हैं। सोचा कि इसी ने वैलों को छिपा दिया होगा। उसका क्रोध भड़क उठा। उसने रिस्त्यों से तत्काल एक कोड़ा बनाया और लगा महावीर को तड़ातड़ पीटने। महावीर अडोल रहे। इन्द्र डोल गया। वह आया और किसान का हाथ पकड़ लिया। साधक महावीर पर आया प्रथम उपसर्ग टल गया। इन्द्र ने साधना-काल में सदैव उनके साथ रहने की प्रार्थना की परन्तु स्वावलम्बी महावीर ने साफ-साफ मना कर दिया। वे चाहते तो स्वर्ग के राजा को अनुचर बना सकते थे। उसके माध्यम से सत्ता-सुख व अधिकार लिप्सा को सन्तुष्ट कर सकते थे परन्तु लिप्सा तो दूर, वे अपनी छोटी-बड़ी इच्छाओं तक को जीत चुके थे। जब इच्छा ही न हो तो कैसी पूर्ति! कैसा भटकाव! कैसा समझौता! कैसी चिन्ता! कैसी दासता!

भगवान् महावीर का जीवन इच्छाओं की दासता से मुक्त था। कभी उनकी इच्छा नहीं हुई कि लोग उनके झान, उनके त्याग और उनकी साधना से प्रभावित हों। उनके गुण गायें। बड़े-बड़े ऋषि मुनि भी यशोलिप्सा से हार गये पर महावीर से यश की इच्छा हार गई। गोशालक उनका स्वयंभू शिष्य बना। उनसे तेजोलेश्या की शक्ति प्राप्त की और इधर-उधर उस शक्ति का प्रदर्शन कर उसने खूब वाह-वाही लूटी। यश पाया। शिष्य बनाये। सेवा करवाई। इसके विपरीत महावीर ने जब दीक्षा ली तो यह संकल्प भी लिया कि "मैं जब तक पूर्णत्व को प्राप्त नहीं कर लूंगा, तक तक किसी को उपदेश नहीं दूंगा।" बारह वर्ष से भी अधिक साधना-अवधि में वे मौन रहे। थोड़े से ज्ञान से छलकते रहने वाले घड़े जैसे स्वभाव वाले गोशालक तो आज भी बहुत मिल जायेंगे परन्तु महावीर एक भी मिलेगा। महावीर नहीं तो महावीर-पथ का सच्चा पथिक तो हुआ ही जा सकता है। सच्चे पथिक भी कम हैं, जो बड़बोलेपन पर नहीं, मौन एवम् निष्काम साधना पर भरोसा करें। जिन्हें बलात्कार के घृणित समाचार पढ़कर महावीर का ब्रह्मचर्य याद आये। जो अपने जीवन को स्वाधीनता के उच्चतम मानवीय मूल्यों की व्याख्या बना सकें। जो व्यक्ति की सच्ची स्वाधीनता के आधार स्रोत हो सकें।

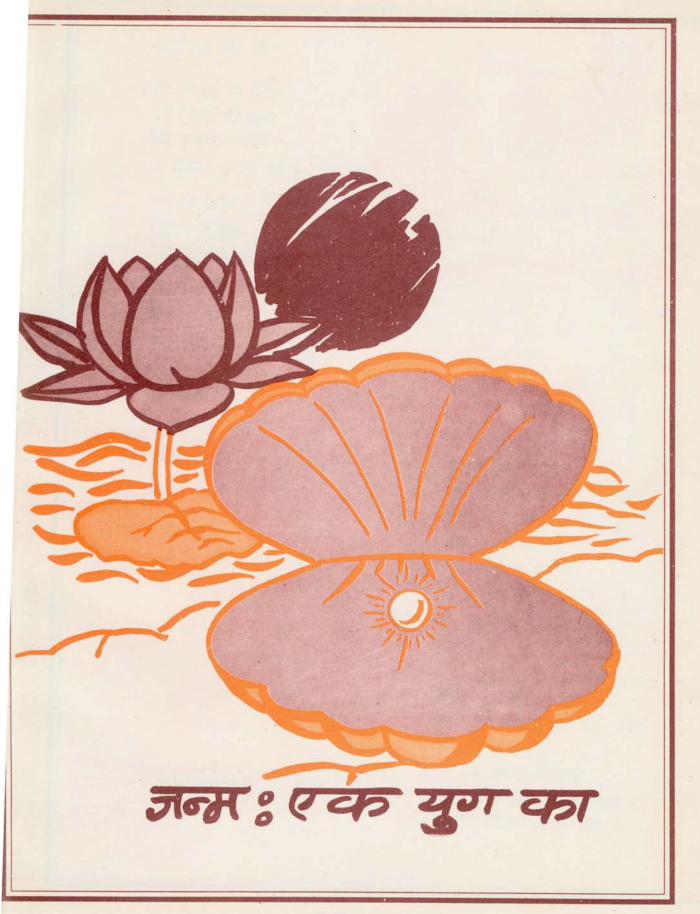
व्यक्ति की स्वाधीनता के सुमन विषमता की बंजर जमीन पर नहीं खिला करते। समता की उर्वर भूमि में ही इतनी सामर्थ्य होती है कि वह उन्हें खिला सके। संविधान में उल्लिखित होने भर से राष्ट्र में समता नहीं आती। राष्ट्र में समता तब आती है जब वास्तव में सभी को समान अधिकार हों। सभी के पास आगे बढ़ने के समान अवसर हों। किसी आधार पर कोई भेद-भाव न हो। भगवान् महावीर का धर्म-संघ आदर्श समाज का समर्थ प्रतीक है। हरिकेश मुनि उस समय के समाज में शूद्र कहलाते थे, जिनका प्रभु के धर्म-संघ में सम्मानजनक स्थान था। इन्द्रभूति गौतम और हरिकेश मुनि प्रभु के संघ में आकर ब्राह्मण और शूद्र नहीं रह गये थे। दोनों ही उनके अनुयायी बन गये थे। उनका अनुसरण कर मुक्ति को प्राप्त हुए थे। जिस स्त्री को उनके समय के समाज में खरीदा और बेचा जा चुका था, वह चंदन बाला उनके साध्यी संघ की प्रमुख थी। प्रभु के संघ में साध्वियों व श्राविकाओं की संख्या साधुओं व श्रावकों से कहीं अधिक थी। यह तथ्य इस सत्य का भी सूचक है कि समाज ने जो उपेक्षा और प्रताइना स्त्रियों को दी थी, उसका प्रभु के संघ में सर्वथा अभाव था। स्त्रियों ने पुरुषों के ही समान, और अनेक अवसरों पर तो पुरुषों से भी आगे बढ़कर, आत्म कल्याणार्थ कठोर साधनायें कीं। प्रभु का धर्म संघ वास्तव में रत्नाकर था, जिसमें अनेक रंगों की नदियां आकर तो मिलीं परन्तु मिलने के बाद सभी का एक ही रंग हो गया। संयम का रंग। समता का रंग। स्वाधीनता का रंग।

वाद-विवाद और कलह इस रंग में शामिल नहीं थे। इस रंग का आलोक था—संवाद। विजय अथवा पराजय उस संवाद के न उद्देश्य थे, न परिणाम। ज्ञान ही उसका उद्देश्य था। ज्ञान ही उसका परिणाम था। जैन धर्म का सम्यक् ज्ञान उन संवादों के कारण ही सृष्टि को उपलब्ध हुआ, जो भगवानु महावीर के युग में संभव हुए। कभी यह संवाद सर्वज्ञ प्रभु

और महामनीषी गौतम के मध्य गतिशील रहा तो कभी सुधर्मा स्वामी व जम्बू स्वामी के मध्य। भगवान् महावीर की परम्परा के गौतम तथा भगवान् पार्श्वनाथ की परम्परा के केशी श्रमण के बीच होने वाला संवाद स्वस्थ वार्ता का विशिष्ट उदाहरण है। स्वस्थ वार्ता की इस शृंखला में और भी अनेक कड़ियां आकर जुड़ीं। स्कंधक परिव्राजक व गौतम, भगवान् महावीर व असुरराज चमरेन्द्र, भगवान् व शिवराजिष तथा भगवान् व परिव्राजक कालोदायी के बीच जैसे सम्बन्ध थे, वे सर्वोत्कृष्ट मानवीय सम्बन्धों के जगमगाते उदाहरण हैं। अपने से भिन्न मान्यता रखने वालों के प्रति कही कोई पूर्वाग्रह दिखाई नहीं देता। दिखाई देता है तो अज्ञान के अंधकार से बाहर आने का ईमानदार प्रयास और ज्ञान को सम्यक् रूप देने की साम्प्रदायिकता रहित कोशिश। राग-द्वेष के अज्ञान व मल से ये सभी सम्बन्ध मुक्त हैं। सत्य का निःसंकोच स्वीकार व कथन इनकी विशेषता है। यह विशेषता बताती है कि प्रभु के धर्म-संघ का स्वरूप साम्प्रदायिक नहीं था। विषमता ग्रस्त नहीं था। सम्यक्त्य से आलोकित एवम् समता पर आधारित स्वरूप था वह।

समता चाहे व्यक्ति में हो या राष्ट्र में, वह मनुष्यता का गौरव ही होती है। अपने-पराये का भेद वह समाप्त कर देती है। विषमता को निर्मूल कर देती है। राग-द्वेष के बंधनों का अन्त कर देती है। शारीरिकता की संकीर्णता से जीव को बाहर निकालती है। उसे ऐसी स्वाधीनता की ओर उन्मुख कर देती है, जिसे प्राप्त कर वह मृत्यु से भयभीत होना छोड़कर मृत्यु का स्वागत करने के योग्य बन जाता है। फिर उसकी मृत्यु एक महान् और नये जीवन में प्रवेश बन जाती है। फिर उसकी गृत्यु एक महान् और नये जीवन में प्रवेश बन जाती है। फिर उसका जीवन अपनी तथा दूसरों की स्वाधीनता का महाकाव्य बन जाता है। मित्रता-शत्रुता की विभेदक रेखायें जहां समाप्त हो जायें, वहीं अहिंसा का सूर्य उगता है। जहां अहिंसा का सूर्य उगे, वहां अस्त्र-शस्त्रों का अंधकार तिरोहित हो जाता है।

भगवान् महावीर अहिंसा का सूर्य थे। वे न तो कभी अस्त हुए, न होंगे। इसिलये कि उनका प्रकाश असंख्य आत्माओं में व्याप्त रहा है, और रहेगा। सूर्य कभी अस्त नहीं होता। वह तो पृथ्वी के एक अंश से दूसरे अंश की ओर अपनी यात्रा निरन्तर जारी रखता है। भगवान् महावीर की आलोक यात्रा जारी है। जारी रहेगी। फिर उनके निर्वाण को महाजीवन का आरम्भ क्यों न माना जाय!



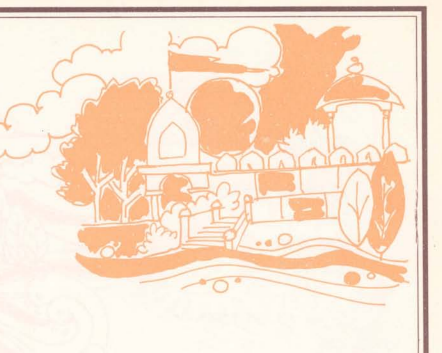
प्रकाश-पर्व : महावीर / 11

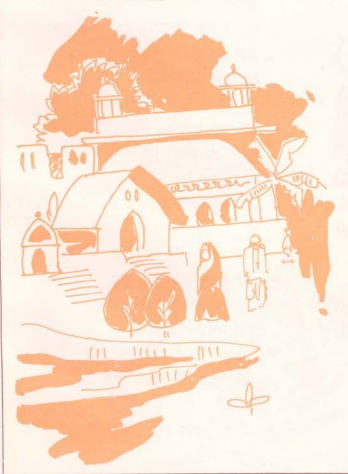
#### सार्धिकता का गाँव

नाजा निद्धार्थ का पितृत्व नाजी त्रिशाला की अअता पिन कुण्डलपुन वानियों के नौभाग्य की क्यां सअता

कण-कण में धर्म पल-पल में मुनव 'लोग हमें क्यों नहीं लगाते तालों को दुःनव

कुण्डलपुन की मुबह-खेपहन-शाम हर्ष या उटलाम के नाम





वृह्य ने पक्त को जन्म हिया
पुष्प ने सुगंध को
हूथ ने मन्द्रन्वन को
बाह्क ने नीन को
सागन ने नत्ननाथि को
भाषा ने कविता को
नात ने सुबह को
अर्थन कुण्डलपुन ने
महावीन को

तीर्घंकन महावीन अर्घात् ऐसा सूर्य जो कमी गर्ही ढला. कुण्डलपुन बोला-"मैं एक छोटा-सा गाँव सही पन धनती का ऐसा कौग सा स्थाग है जो मेरी सार्थकता से गर्ही जला!"

प्रकाश-पर्व : महावीर / 13

Koba, Gandhinagar-382 009, W.W. Jainellibrary.org

## मां त्रिशला की जिज्ञासा

मुझे सब कुछ मिला सम्राट-असीम स्नेष्ठ अनव्य नवुशियाँ वैभव विराट

मैंने सब कुछ देनवा महानाज-सागन पर्वत निदेयाँ





सचमुच
एक से एक विसमय विमुख्यकारी
दृश्य भर्ने हैं इस समार में,
पन बन्द आनवों से
जो कुछ आज नात मैंने देनवा
उसे देनव कर पाया
देनवने का सच्चा अर्थ,
उसके बिना
साना का साना देनवना व्यर्थ

पहले ऐसा कभी नहीं हुआ था ऐसा पहले कभी नहीं हुआ था कि सोते सोते भेसा अतस् जर्गे, मुझे सचमुच की दुनिया मिथ्या औन सपनों की दुनिया सच्ची लगें

वे निने नवप्न नहीं घे महानाज !

गेम—नेम के अँनव बन जाने पर भी उठहें देनवने से जी नहीं भना, नीचे उतन आया आनवद का आकाश उत्पर उठ गई संवेदनाओं की ठहलहाती वसुधना, सपने मुझ में औन में सपनों में नने गई क्या बताॐ महानाज ! जागी तो लगा-वही सपने देनवने को एक बान पिन क्यों नहीं सो गई





पूछते हैं—
उन में क्या था ऐसा ?
कैसे कहूँ
किस से तुलगा करूँ
इस दुनिया में
कुछ भी तो नहीं है कैसा
उतने खेत...उतने उजले
कहाँ हैं हाथी औन क्षम
उस केसनी सिंह जैसा
रूप किसी भी थेन को नहीं सुलम
कहाँ है वह लक्ष्मी
जो मंगल गान गाते नहीं थकती

सम्पूर्ण सृष्टि के पुष्पों की सुख्तता मिल जाये तो भी वैसी हो मालायें नहीं बना सकती वैसा चन्न्यमा इस गगन में नहीं उगता इसका सूरण भी उतना तेजस्वी नहीं लगता मैंने देना जो ध्वज





कोई भी पताका
गिंहीं लगती उसकी चनण-नज
उस तनह का
कलश भी कहीं गिंहीं पाया जाता
वैसा पद्म सनोवन
इस धना पन जगह गिंहीं बनाता
उस समुद्ध जैसी
गिंहीं है किसी भी महासागन की पहचान
भेने अलावा
औन किसने देखा होगा
वैसा विमान

वह नत्ननाथि तों मृष्टि का सबसे चमकदान भाग थी, धुएँ का लेश-मान्न नहीं था पन आग थी

अपने-आप से भी ज्याह्य अपने ऐसे थे वे चौद्ध सपने



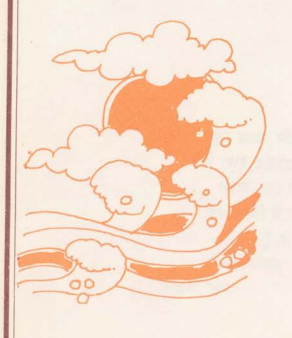


वे निमे स्वय्न नहीं थे महानाज ! शीद्यातिशीद्य शान्त कीजिये मेनी ज्ञान पिपासा अब में त्रिशाला नहीं में तो हूँ— केवल जिज्ञासा वेवल जिज्ञासा ।

## पिता निद्धार्थ की नम्वेदना

सुनो महानानी !
आज ब्लबान में
विद्वान नैमित्तिकों ने जो-जो बताया
उस पन
सहजता से नहीं होता विश्वास
ब्लें !
मेंसे एक-एक नोम से
ब्लकता उल्लास





हमाने भाग्य में सम्पूर्ण सृष्टि को दुर्लम नेनवा है तुमने सपने नहीं मातृत्व का पनम सौभाग्य देनवा है तुम जितनी अनन्य हो उस से भी अधिक धन्य हो त्रिशाला मैंने सुना तो झूम उठे धनती-आसमाँ लगा कि में नाजा क्यों बना क्यों नहीं बना तुम जैसी माँ! तुम आनव्ह के अधाह धीनसागर में खोने वाली हो एक महानतम पुत्र की माँ होने वाली हो में उसका पिता कहलाउन्गा औन उसी के कारण युगो-युगों तक अमर हो जाउन्गा





ऐसावत हाथी जैसा
होगा वह उजला और सशक्त
सभी जीव होंगे उसके भक्त,
मोती उगेंगे
जगह-जगह सूनवी रेत में
जब वह वृषभ के समाग
धर्म के बीज बोयेगा खेत-खेत में,
केसरी सिंह जगल पर राज करता है
वह
अपनी इच्छाओं पर राज करेगा
काम



लक्ष्मी मिठाती है संत्रास पनम छेवर्य होगा उसका द्वास, वह दुनिया भन का न्नेह औन सम्मान पायेगा

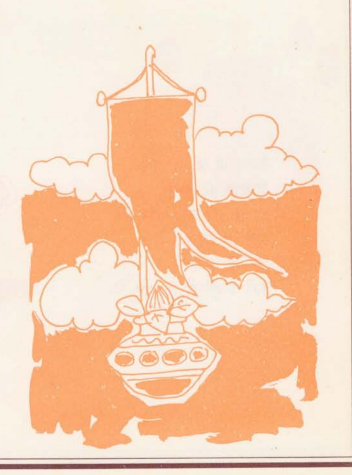
मालाओं का एक-एक पुष्प उसके प्रति अगाध श्रद्धा से भन जायेगा,



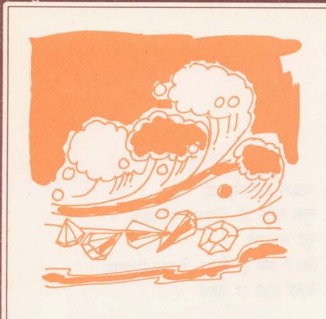


चळ्ळा की तनह वह मुनव-शानित की शीतलता बननायेगा, सूर्य बन कन अज्ञान औन दुःनवों का अधकान मिटायेगा, समग्र लोक में उसकी

यशः पताका परुनायेगी, धर्म के महल में कलश की तनह शीर्ष-म्थान पायेगी, बहुत में कायनों के बीच वह श्रून होगा



प्रकाश-पर्व : महावीर /21



समान मनोवन में पैछ होकन भी नाग-ढ़ेष के जल में ढून होगा, गुणों का नत्नाकन होकन भी ममुद्ध सा गम्भीन

विमान के ढ्वों से अर्चित निर्मालता की तसवीन, सम्यक् ज्ञान-ढर्शन-चानित्र जैसे नत्नों का धानक, ज्ञान की अञ्जिन से कर्मी के धुएँ का निवानक





सचमुच ! ये निने स्वप्न नहीं हैं महानानी ! ये तो हैं-सबके लिये अभयंकन तुम्हानी कोनन में आया है कोई चक्रवर्ती सम्राट् या तीर्धकन

अब तो इसी पर केठिव्रत रहेंगे हमारे मन वचन काय, तुम पुत्र को जन्म नहीं दोगी रचोगी मनुष्यता का एक नया अध्याय !



# गर्भन्य प्रभु का संकल्प

बहुत मेंओं को सुनव-दुःनव दिये हैं मैंने बस ! अब औन नहीं

नाग-हुंष के चक्कन में अब औन नहीं ही होना है स्रष्ट पन यह में क्या देनन नहा हूँ-मेने हिलने-डुलने में मेनी आनिननी माँ को भी कष्ट!





नहीं-नहीं
अब में नहीं हिल्लूगा।
मां के गर्भ में
चुपचाप निवलूंगा
लो
मेंने बन्द कम ही हलचल
पन यह क्या
मां अब भी विकल !
विकलता अब तुझे कुछ नहीं कहेगी
मेंनी हलचल
जानी नहेगी

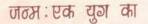
सोचता हूँ-कोमलता की पनाकाष्ठा होता है माता-पिता का हृदय उनका व्यक्तित्व सन्तान की लय में ही हो जाता है विलय सन्तान में ही बसते-हँसते हैं उनके प्राण सन्तान से ही जुड़े नहते हैं उनके साहस उनके भय





ओं मेंनी अवितम में ...ओं मेंने अवितम पिता इस भव इस बेह में कभी तुम्हें दुःख नहीं दूजा जनम लेने से पहले सकल्प लेता हूँ-तुम बोनों को कभी दुःख नहीं दूजा तुम्हारे रहते विश्वा भी नहीं लूजा ।

प्रकाश-पर्व : महावीर / 25



चैत्र शुक्ल त्रयोदशी को इतिहास ने इतिहास स्चाय प्रभु अये

निवल उठा माटी का एक-एक कण हुना हो गया सूनवेपन का तृण-तृण

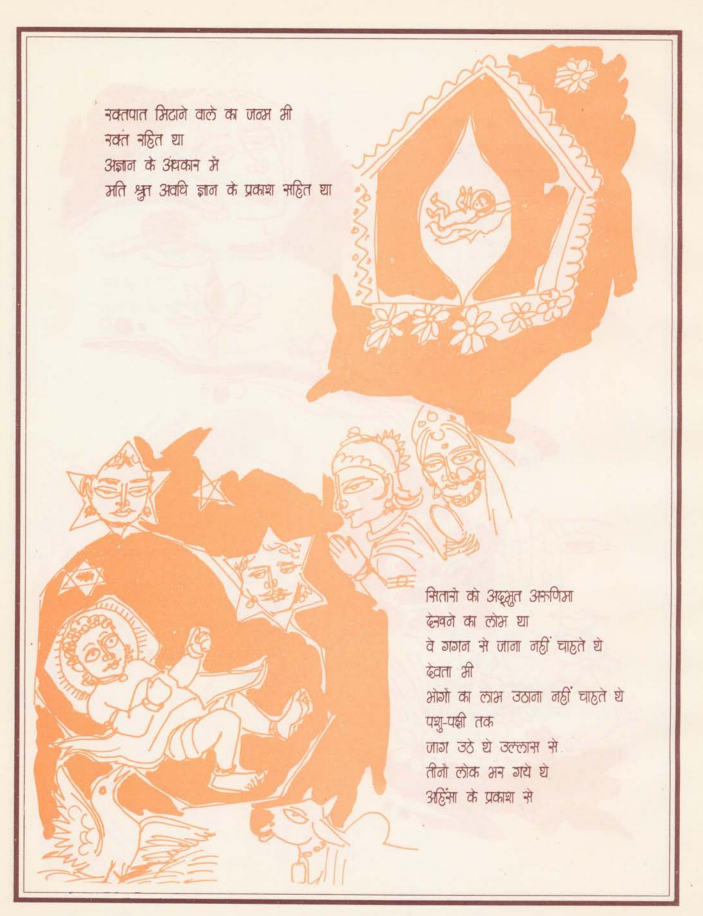




अधेना केंट नहा था वैमनस्य हट नहा था हिना, जहाँ भी थी, नाहम गई नानिकयों तक की वेदना थम गई, निर्धनों के हाथों में उग आई मौभाग्य-नेनना, बिद्यों ने मुक्ताकाश देनना, देवी-देवताओं ने महोत्सव मनाये प्रभु अये

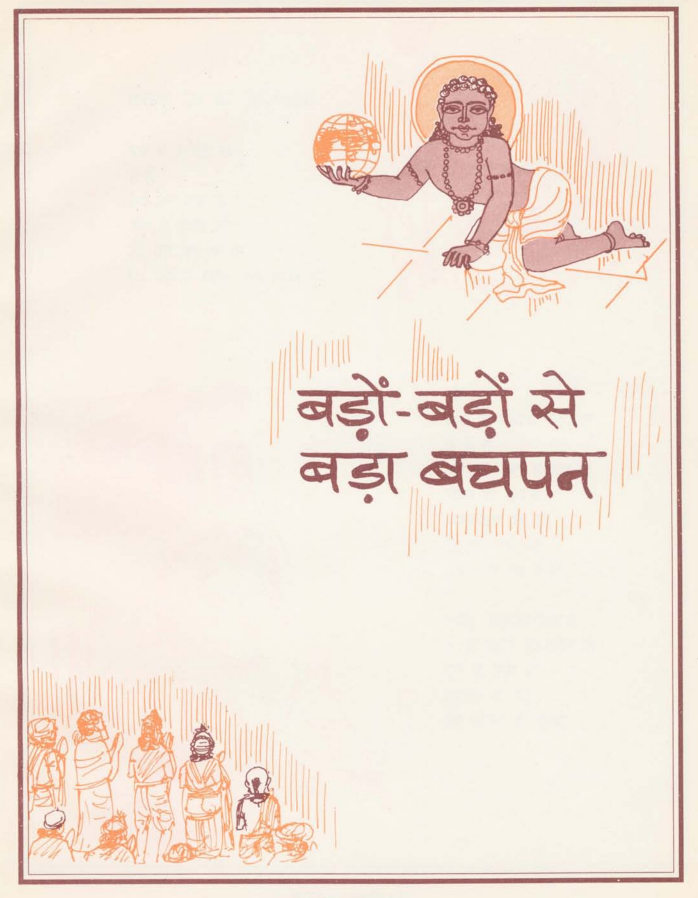


प्रकाश-पर्व : महावीर /27





प्रकाश-पर्व : महावीर / 29



प्रकाश-पर्व : महावीर /31

#### शंकालु देव का आत्मकशन

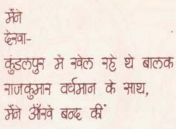
इन्द्र ने तो कहा था में ही ईन्द्री औन शंका के काँटो में उनझा था मेंने उसे आठ वर्ष का एक साधानण बालक मान समझा था





भोचा था-वैभव में पले-बड़े नाजकुमन तो यूँ भी औनों से कोमल ही होते हैं, मानव का छोटा-सा बच्चा होता क्या है देव-शक्ति के आगे, उसको भी क्या परस्वें

पनन्तु कहा था इन्द्र ने ही थी चुनौती हेव-शक्ति को चुप रहे अन्य हेव नपुसकों की तरह, मैंने स्वीकार की चुनौती





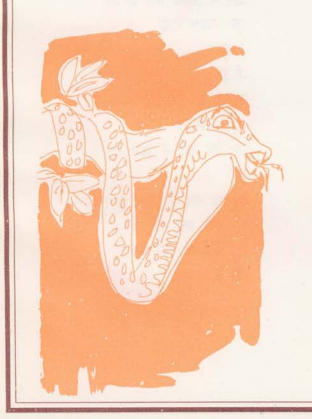


औन बन गया विकनाल सर्प पेड़ से जा लिपटा पन पैलाया आग उंगलती नज़नों से देनवा पेड़ तले नवेलते बच्चे जान हुथेली पन लेकन भागे

हैनवा पेड़ के ऊपन बैठे बच्चों की घिग्धी बंध गई. पके आओं की तनह टपक पड़े एक के बाद एक

में अहंकान ने अट्टहान किया देनवा वर्धमान को, वह मुझे देनव नहा घा मुझे





मुझे उसने पकड़ा पेड़ से बल छुड़ये एक हाथ से मुँह जकड़ दूसने से पूछ मेना वज़न अपने शरीन पन औटा मेना

औन मुझे दूत छोड़ आया मुझे

मुझे ठागा कि वर्धमान नहीं है यह यह तो वीन है वीन

पन मन या कि मानता ही नहीं या





वीन से अभय पाये बालक
पुन: नवेलने लगे
तिल्हुषक
में भी
बालक बन जा मिला उन में
साने भागे
पन वीन सब से आगे
वह
पेड़ को सब से पहले छू आया
वह जीत गया तो
मैंने उसे क्ये पन बैठाया
औन छैड़ पड़

छैड़ते-छैड़ते अपने आकान को कनता गया बड़ा भीमकाय छैत्य हो गया अततः पन पिन भी नहीं डना वह

लम्बे नुकीले तीनवे र्हेत औन नानवून दीनवे झाड़-इसवाड़-से बाल औनवे अगानो-सी लाल





बालक भाग नवड़े हुए पन कमाल वीन ने किया मेंने क्ये पन मुष्टि-प्रहान मेंने नोम-नोम में द्वि की लहन वातावनण में मेंना चीत्कान

रुड्डियाँ हो नही घीं विकल मैंने जाना-वीन का अतुलित बल



#### ज्ञान को ज्ञान कौन हे

शाला के कुलपति ने स्वागत किया नाजा निद्धार्थ और नाजकुमान वर्धमान का वर्धमान का बौद्धिक स्तन जानने के लिये प्रथन किये वर्धमान ने अँसने स्वोल होने वाले उत्तन हिये

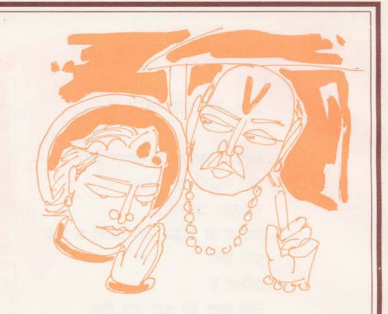
औन पूछा औन बताया

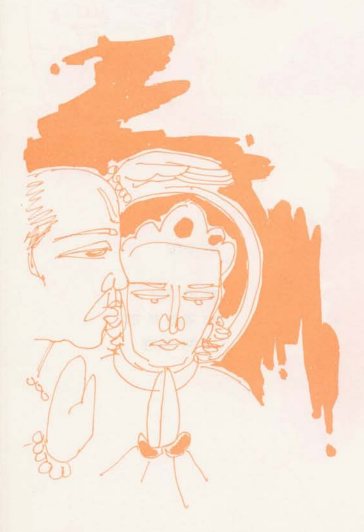




कुलपित हैनान कुछ समझ न पाया जैसे-तैसे संभला

मुनव से सच निकला-"यह तो साक्षात् ज्ञान है कुछ भी बता सकता है में इसे पढ़ाऊँ क्या यह तो मुझे भी पढ़ा सकता है"





भगवान करें-यह युगों-युगों तक जिये यह मेरे पास आया है तो शायह मुझे गुरु का मान हेने के लिये"

सचमुच ! ज्ञान के क्षेत्र में कभी कोई कुछ नहीं खोता है यही एक ऐसा मैछन है जिसमें हारने का भी गर्व होता है ।



### नन्धिवर्धन और सुदर्शना की अनुभूति

हुमाना दिन वर्धमान के नाथ बीते तो दिन है अन्यथा नहीं

हुमानी नात वर्धमान को मुलाये तो नात हैं. अन्यथा नहीं





पहले भी या हुमाने पान निवलौगों का भण्डान पन माँ ने पहले कभी नहीं हिया ऐसे निवलौगे का उपहान वर्धमान अञ्चन हमाने पास नहें तो हम किसी से कुछ नहीं ठेंगे अपने इस निवलीन को साने के साने निवलीन दें ढेंगे साने के साने पकवान दें ढेंगे साने का साना दुख्यू





साने का साना जहान

हुम कमी जिद्द नहीं क्लेंगे में ! बस ! एक बात मान जाओ वर्धमान को हुमाने पास से मत हुटाओ मत हुटाओ ।

## सुपार्श्व का अनुभव

'चाचा' शब्द तो पहले भी सुनता आया पन पहले क्यों नहीं थी इसमें इतनी मिठास

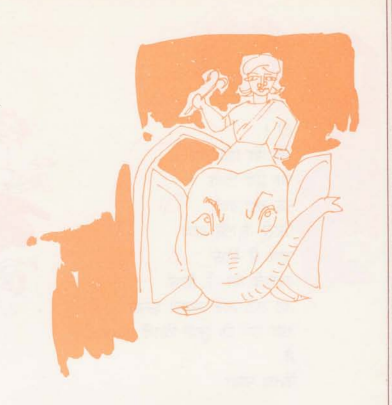




आज क्यों इसी एक शब्द में समा गया है-मेना भविष्य में वर्तमान मेंना इतिहास ?

### मब्मनत हाधी के भाव

अन किस में हैं मेरे जितना बरु पिन भी में पनतंत्र नहता हूँ महावत के अंकुश सहता हूँ नहीं सहूँगा अब और पनतंत्र नहीं सहूँगा

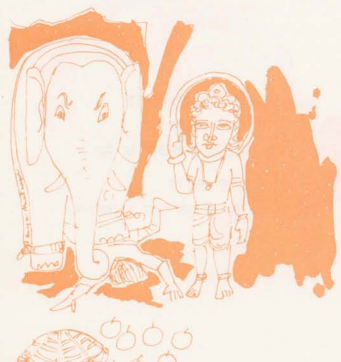




मुझे क्या बना में कनेंगे ये तिनकों जैसे ठोग सब को है कायनता का नेग इनके लिये तो सूंड की एक पुंकान ही कापी है

लो !
मैंने पैंक हिये लोग
पैंक हिये तिनके
नोंह डाले बच्चे
मिटिट्री के लेंहि कच्चे
ढहा ही हीवाने
धनाशायी कन ही मीनानें
तोड़ डाले भानी भनकम हननज़्त
लोग जानें कि मुझमें कितनी ताकत
में





पन कौन है ये बालक जिसने
मुझे टाका
आगे बढ़ने से नेका
मुझे
अमी इसे मज़ा चननाता हूँ
पाँवों तले हमेशा के लिये सुलाता हूँ
पन यह क्या
यह तो
उछल कन मेंने उत्पन चढ़ गया
खेनों!
इसका होंसला कितना बढ़ गया !!!

हाय ...! यह मुष्टि-प्रहान मेना अंग अंग चीत्कान अंगन हो गया छेना एक प्रहान औन तो इस धनती पन कहाँ पाउन्गा ठीन ?



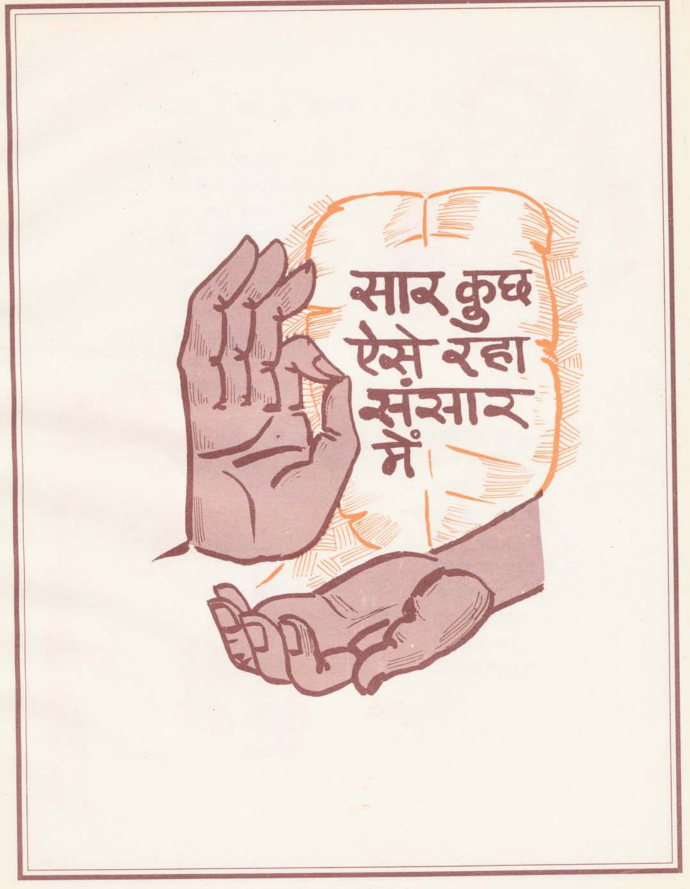


मान गया-मुझमें सम्पूर्ण सृष्टि का बल नहीं है मुझसे अधिक बलशाली तो यहीं है में क्या जानूँ बल का ओन-खोन लो ! में चला चुपचाप गजशाला की ओन

हेनवों ! मेनी ऑनवों में शाबित का नीन है यह बालक वर्धमान नहीं यह तो अतिवीन है अति-वीन !

प्रकाश-पर्व : महावीर / 47

ACHARYA SRI KAILASSAGARSURI GYANMANDIR SRI MAHAVIR JAIN ARADHANA KENDRA



#### सभी को जीने का अधिकान

वर्धमान ने एक कब्म बढाया एक निर्धन को समृद्धि मिली दूसना कब्म बढ़ाया एक वस्त्रहीन को वस्त्र मिले तीसना बढाया भूनव ने व्यजन पाये चौथा बढाया नोजी तक पहुँचा नवानस्य पाँचवाँ ब ढ़ाया





वन-विहान कनते वर्धमान नवड़े हो गये एक पेड़ तले निहानने लगे प्रकृति की देन कि अकनमात् पीड़ा से चिंचियाता पेड़ से आ पड़ एक पंछी लहुलुहान

वर्धमान का नोम-नोम कनाह उठा पोन-पोन हो गया अपने नकत से नंजित ऑनवॉ में उमड़ आयी अहिंसा की नही

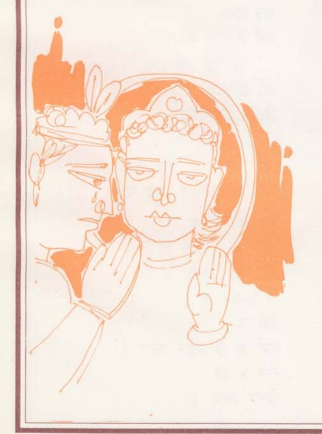




बुलवाया शिकानी को पकड़ लाये नेवक तत्कल 'चण्ड' नाम का गुलेलधानी बालक महम गया—

बोले वर्धमान—
"जैसे दुर्ह हो तो तुम्हानी सहनशीलता नोती हैं वैसे ही चोंट लगे तो पीड़ सब को एक जैसी होती है कभी भी कोई डरना नहीं चाहता तुम्हारी ही तरह कोई भी जीव कभी भरना नहीं चाहता आज तुमने निरपराध पंछी को घायल कर दिया कहो कहो अब क्या करोगे तुम ?"





चण्ड ने कहा प्येनन— "तोड़ छूंगा, नाजकुमान गुलेल तोड़ छूंगा औन शिकान हमेशा के लिए छोड़ छूंगा"

# नाग दीनवता हुआ विनाग

'वर्धमान बड़ा हो गया'
में ने सोचा
'वर्धमान विवाह-योग्य हो गया'
पिता ने कहा'महासामन सम्मवीन की पुत्री यशोद्य का प्रमताव स्वीकान हो'
भाई ने उत्साह-सागन को धाम परामर्श दिया
सोचाभोग के मल में भी
कमल निवल सकता है योग का यह भी दिखा दिया जाय
कर्मास्वत दुनिया को





वर्धमान ने जाना
पहचाना सत्य सभी का
याद कियागर्भ में लिया संकरप
... 'कभी नहीं देगी दुःनव
यह देह उठहें
जिन्होंने जनम दिया'
विवाह किया
अक्षय ज्ञान-कोश दिया यशोदा को
पुत्री प्रियदर्शना के साध नहे
संस्कान धर्म के

धर्म चाहे गृहस्य में हो या सन्यास में धर्म तो धर्म का ही प्रसान करता है नांग में भी विनाग भनता है पनिनिधातियाँ जो भी धीं महावीन ने स्वयं नचा अपना समय

कामनाओं के घोड़े कभी नहीं हो सके अभय कर्म-शत्रु कह गये— 'महावीन के जीवन में हम तो अपने लिए स्थान ढूंढ़ते नहें ढूंढ़ते ही नह गये'।





ज्ञान है तो शोक नहीं

भोचा वर्धमान ने— 'यह देह प्रदान करने वाले तज गये अपनी देह

प्रत्येक देह का अवसान निश्चित हो जाता है जनम के समय ही अपनी यात्रा के इस पड़ाव पर माता-पिता अठ्ठाईस वर्ष नहें मेने साध इस अवसन पन एक भावना है मेरी भी-उनकी यात्रा को पूर्णता मिले शीघ्र ही मैंगे गर्भ में लिया संकल्प निभाया सकल्प एक औन भी है-इतने अच्छे ये माता-पिता कि वही मेने अवितम माता-पिता हों

पिन किसी के सपनों में न पर्लू में सख-सख त्रिशला औन सिद्धार्थ की ही सन्तान कहाऊँ

इसके लिये कननी है साधना मुझे परन्तु ज्येष्ठ भ्वाता ने कहा है— 'ऑसू सूननने हो हार में रहो अभी हो बरस और' उन्होंने हिया है वह्यन— हो बरस बाह वे नहीं रोकेंगे





ठीक है ज्येष्ठ भ्राता के नाम हो बनम औन यों भी ज्येष्ठ भ्राता तो पिता-तुल्य होता है ।'

# पनिवर्तन को तड़पता समाज

यह कैसा समाज है एक ओन भोजन के भण्डान हैं दूसनी और भूतव और अनन्त प्रतीहा एक ओन मूने महल हैं बूसरी ओर छाँव को तरसते सर एक ओन पहने जाने की बाट देननते कपड़े हैं दूसनी ओन ठिठुनते सिकुड़ते बढ़न एक ओन हाशी-घोडे हैं दूसनी ओन नंगे पाँव एक ओन नवामित्व है दूसनी ओन दासता कैसा समाज है यह यह कैसा समाज है जो मनुष्यता के बिना ही मनुष्य-समाज कहलाता है जहाँ इन्सानों को वस्तुओं के संभाग नगनी छ-बेचा जाता है हासों से निर्ममतापूर्वक

काम कराने का रहता है जुनून काम न होने पर कोड़ों से ऐसे पीटते हैं उन्हें कि देह पर जगह-जगह छलछला आता है खून

जातिवाह का है ऐसा भयानक रोग कि शूब्रों को मनुष्यों के पांव की जूतियां समझते हैं लोग उन्हें धर्म-स्थानों में नहीं जाने हेते उन की छाँव तक पास नहीं आने हेते मित्रयों को भी बनाया जाता है हासियाँ अपनी इच्छा से वे न हम सकती हैं न ले सकती हैं उबासियाँ





उन्हें समझा जाता है मनोनंजन का सामान पिन वे कुओं में कूढ़ कन क्यों न हैं जान उनके लिये दिवास्वप्न है सम्मान की जगह कैसा समाज है यह

यह कैसा समाज है
जहाँ न्याय के नाम पन अन्याय
सहाचान के नाम पन कहाचान
औन
धर्म के नाम पन अधर्म होता है
हन यज्ञ में
कम से कम एक स्वस्थ पशु
अपनी जान अवश्य खोता है
उसके माँस को
कहा जाता है प्रसाह
इस अधर्म का
कोई नहीं कनता प्रतिवाह

वैतिकता उठ गई सख्यह छूट गये हैं लोग न अपने से जुड़ते हैं न दूसने से वे तो संकीर्णताओं में उलझ कर दूट गये हैं

इस अंधकान में क्यों...आनिवन क्यों प्रवेश नहीं कनती सुबह कैसा कैसा समाज है यह





यह समाज
सत्य जानने के ठिये
कुछ नहीं सीनन नहा है
यह तो बस
नह-नह कन चीनन नहा है—
सम्भालो...औन सम्भलो
अजन कुछ कन सकते हो तो
मुझे बढ़लो

मुझे बढ्लो ।

# करुणा-वीन

'समाज बढ़लने के लिये पहले स्वयं को बढ़लना है बड़े भाई के कहें हो बरस बीत गये अब मुझे अपनी सोची हुई सह पर चलना है मेंने स्व-पर-कल्याण की शपथ ली है पित लोकानितक हेवों ने भी धर्म-तीर्ध-प्रवर्तन हेतु प्रार्थना की है

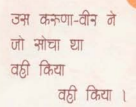




में जिन-दीहा अंगीकान करूंगा पन अनजाने में भी सम्पद्ध से अधाये हुए सुनिनयों का पेट नहीं भरूंगा बेबसों के लिये कुछ न कुछ अवश्य सोचूंगा गरीबी के ऑसू जितने पोंछ सकूंगा पोंछूगा

बहुत संभव है-मेरे प्रयास विराट निर्धनता का अभिशाप न भिटा पाये परन्तु एक वर्ष तक में नित्य बॉटूंगा एक करोड़ आठ ठारन स्वर्ण-मुख्ये ।

सोचा महावीन ने, उन का यह विचान वर्ष-भन उनकी सॉस-सॉस में जिया

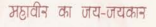


नार्धकता की पनम यात्रा

महावीन का महाभिनिष्क्रमण देवों-मनुष्यों पशु-पश्चियों का महोत्सव

धनती ने नहीं देनना था ऐसा जनसमुद्ध अपान आसमान में भन गया था

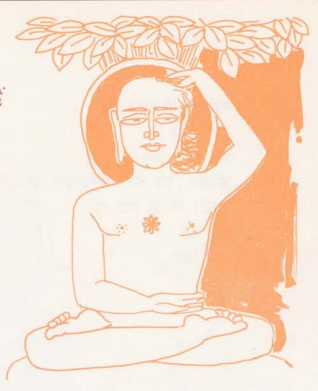


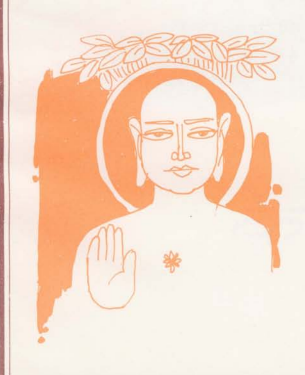


भाई नन्हीवर्धन, बिहन सुदर्शना औन चाचा सुपार्श्व हैनान घो देननकन वर्धमान का इतना बड़ा परिवान

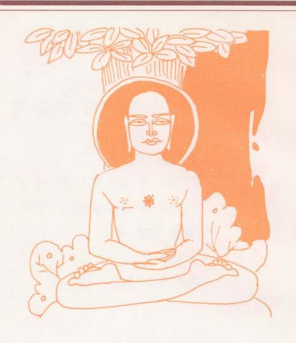
इतनों को वर्धमान प्याना है नभी कह नहें हैं— 'वह हमाना हैं हमाना हैं'

सभी के हृहय उमड़ कर आ रहे हैं सभी अवरुद्ध कंठ से महावीर के जय-गीत गा रहे हैं महावीर ने वस्त्र-आभूषण त्यागे अपने हाथों से अपना केश-ठोंच किया





संकल्प िट्या सभी पाप त्यागने का तीन करण-तीन योग से सार्थकता की पनम यात्रा आनम्भ हुई मन: पर्यय ज्ञान ने अभिषेक किया इस आलोक-यात्रा का महावीन का हो गया वह जाग उठे उसके भाग



गूज उठी दिशायें— धन्य हैं महावीन

धन्य है महावीन का त्याग ।





## छड़ नहा या नुमेक

छोड़ कन भानीन के सुनव छोड़ कन भानीन के सामनत सम्बन्ध महावीन खड़े आत्मा के आनन्द की ओन





पनीषहों, उपसर्गों को आर्मेत्रित कनता साहम खड़ रहा हो जैसे त्याग ने देह धानी हो संयम खड़ रहा हो जैसे मुनित्व खड़ रहा हो जैसे हवा खड़ रही हो मुक्ति-गगन में खड़ रहा हो जैसे भिष्कुत्व का सूर्य परम स्वतन्त्रता का आलोक लुढाता

अभिनन्हन स्वरूप इन्ह्रं ने जो डाला था वह देवदूष्य प्रसन्न था अपने सौभाग्य पर ह्वायें उड़ा नहीं पा रहीं थीं उसे जकड़े था ऐसे वह प्रभु के कन्धे को

जंगल की धानणा दू<mark>ट गई</mark> घी कि केंवल वैशाली के हैं महावीन निहन-निहन जा नहें थे उसके वनस्पति-रोम हेनन-हेनन कर प्रभु को अपनी ओर आते

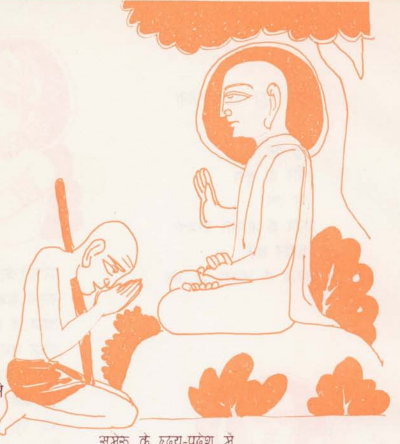
माने नवुशी के लहना नहा था जंगल आज उसने पहली बान चलते देनमा था श्रमणत्व के सुमेरू को

ळढ. नहा था सुप्रेक साधना-पथ पन १

दनिद्धता मिली अपनिग्रह से

साधना-पद्य पन खढ़ते चनणों में साष्टांग प्रणत एक दीन-जर्जन वृद्ध

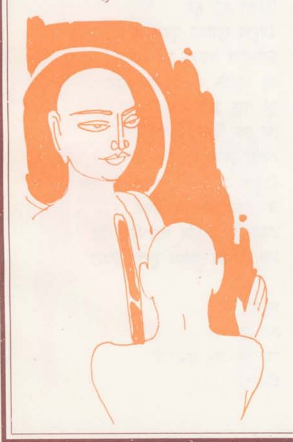




मुजेक के हृदय-प्रदेश में करुणा हृनीतिमा बन लहुनाने लगी

पुनः हेन्ना करूणा ने—
कपड़ों और हेंह के बीच
जीर्ण-शीर्ण होने की होड़
पोन-पोन पन
असंनन्य झुर्नियों में लिन्ने
गनीबी के मर्मातक अनुभव
तमाम उम्र
हु:न्नों की चट्टानें तोड़-तोड़ कन
ऑन्नों को जैसे-तैसे मिली
कुछ्, नमी
जिन्ह्मी-भन का हु:न्न
हाथ जोड़ कन बोला—''प्रभु !

में वैशाली से दून भिक्षाटन को गया लौटा तो जाना—आपका वर्षीदान मुझ अभागे के हाध से खो गया आपकी कृपा का मेघ साल-भन कल्प-वृष्ण बन कन बनसा औन बह गया में तनसा न्वूब तस्सा इस बान भी तनसता ही नह गया पता लगते ही जागा आपके पीछे-पीछे भागा हे प्रभु ! अब तो मेनी पीड़ा हन लीजिये मुझे भी कुछ तो बीजिये"



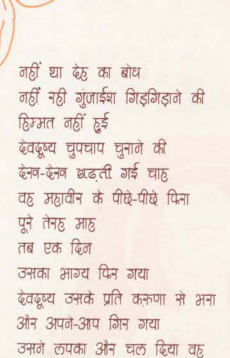


महावीन ने देनवा— वृद्ध की नजन गड़ी है देवदूष्य पन उसे देनवकन अभावों के झाड़-झनवाड़ में निवल उठे हैं भावों के अनेक सुमन यह वनन्न इन सुमनों में उलझ गया है इसे लेकन आगे श्रद्धा तो सुमनों को चोट लगेगी हिंसा व्यर्थ जगेगी

हिने हता आतुन घी बोली— "आपके पास अभी शेष है यह कपड़ा इसी में से हे दीजिये आधा दुकड़ा यही होगा मेरा प्रसाह आपकी उहारता की याह"

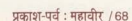
प्रभु ने विलम्ब नहीं किया तत्काल आधा देवदूष्य पाड़ा औन दिनेद्रता को दे दिया

हिनेद्रता ने नगन में पहुँचकन उसका मोल समझा मन शोष आधे दुकड़े में जा उलझा पिछे-पिछे वृद्ध भी गया जंगल में कनते हुए शोध हेनना-ध्यानलीन महावीन को



मन ही मन उसका मूल्य ऑकते

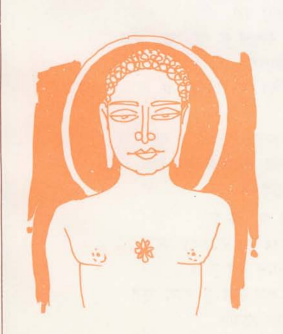
महावीन को क्या पड़ी घी कि उस ओन ज़ना भी झॉकते!



'स्व' के योग में 'पन' का सहयोग कैसा

महावीन सन्मित थे अतिवीन थे वर्धमान थे पनन्तु कर्मान ग्राम की सीमा पन जब ध्यानलीन हुए तो ध्यान थे केवल ध्यान

आतमा के ध्यान को भुबह-छोपहन-शाम का कैसा बोध न किसी से लगाव न विरोध





ध्यान था अकेला गोधूिक की वेला एक किसान अपने बैलों को लेकन लौट नहा था आत्मा के ध्यान को हेनन उसने कहा था— ''भिष्णु ! सुनो मेना कहना में घन से लौट कन अभी आया तब तक मेने बैलों को हेननते नहना"

आत्मा के ध्यान को भौतिकता क्यूं कर रहती याद किसान ठौटा मुहूर्त-भर बाद देनन कर हुआ परेशान बैठों का न कहीं नाम न निशान पूछा महावीर से— ''बैठों को ले गया कौन ?'' महावीर मौन !

उसने नात-भन बैठों को ननोजा ज्यों-ज्यों बैठ नहीं भिठे त्यों-त्यों ठब्ता गया मन पन मनों बोझा धक-हान कन सुबह कर्मीन ठौटा

तो उसके प्रयास बैठों को औन न्वोजने से डन नहें थे वह देनवकन हैनान नह गया— महावीन ध्यानमञ्ज थे औन उसके बैठ वहीं चन नहें थे !



इस संयोग ने उसके मन में कूतता के विचान जगा हिये 'हो न हो चुनाने के लिये मेने बैल इस भिष्ठु ने ही



कूनता की नम्भी से अज्ञान ने तत्काल कोड़ा बनाया तड़ातड़-तड़ातड़ ध्यानलीन केंद्र पन बन्भाया जहाँ-तहाँ पड़ी सुनर्व नेन्नाओं से लंदू उछल आया पन मज़ाल कि तिल-भन काँपी हो वह काया

यह उपसर्ग आसानी से नहीं टला स्वर्गस्थ देवेन्द्र को पता चला, देव होने का लाभ यही तो है कि जब-जब सज्जनता पन अत्याचान होते हैं तो पता लग जाता है समय नहते अन्यथा महावीन औन जाने कितने अत्याचान सहते देवेन्द्र ने

किसान को सच्चाई बताई

तो उसके मन में

कठोनतम दण्ड की आशंका उमड़ आई।

तब महावीन का ध्यान-क्रम दूटा
उनके दिये अभय से

किसान का तनाव छूटा





ढेवेन्द्र बोले-''प्रभु ! आपका ध्यान अबाध हो इसलिए में आपकी सेवा में रहना चाहता हूँ मेरे मन की सीप में इसी आकांक्षा का मोती है

महावीन बोले—
'''नव' के योग में कोई सहयोग गहीं होगा आतमा की साधना तो अकेले ही होती है।"

#### साधना के सन्देश

पूते साधना-काल के होनान
महावीन
ध्यानम्थ नहे
या जितमान
तीसनी कोई निधाति नहीं धी इसके अलावा
वे समझते धे
क्या है वास्तविकता
क्या है छलावा
वे केवल अपने ध्येय को जीते नहे
हैहिक-हैविक-भौतिक कष्टों से
कर्म-निर्जना कम

उनका ज्ञान और उन्नत और उन्नत





औन उळात होता चला गया भौतिकता की गंध को उनका शनीन नगोता चलां गया जीवन बन गया साधना का निनन्तन गतिशील छळ रेह के सहन्म-सहन्म नोमकूपों से प्रवाहित होने लगी— विमल होते भावों की दिव्य सुगळ्य

वे जहाँ-जहाँ जाते अनजाने ही यह दिव्य सुग्राट्य चन-अचन को बाँटते सुग्राट्य का निम्नाट्य पा भॅवने उनकी देह पन झपटते औन अंग-प्रत्यंग पन तनह-तनह से काटते देह को होती है तो होती नहे पीन वानतव में विदेह थे महावीन कामिनियाँ आकर्षित हो उनके पास आतीं मेंवनों की तनह निनाश लौट जातीं

काम के विजेता समभाव के प्रणेता साधना के सन्देश यात्रा कनते-कनते पहुँचे मोनाक सिनिवंश वहाँ नाजा निद्धार्थ के मित्र ऋषि-आश्रम के कुलपति बुइएणंत ऋषि ने उन्हें तत्काल पहचान लिया हर्षित मन से स्वागत किया आश्रम में ठहनाया मुबह वे जाने लगे तो आग्रहपूर्वक उन से आगामी वर्षावास वहीं बिताने का वचन पाया महावीन पुन: आये अपना वचन साकार करने वर्षावास हेतू आश्रम में ठहरने तिनकों से बनी कुटिया में ठहने



ध्यान में उतन गये गहने अन्य ऋषि देनन कन हैनान कभी न दूटने वाला यह कैना ध्यान !

उन हिनों वहाँ बानिश कम हुई घी वनस्पतियाँ सूनन गई घीं आश्रम के आस-पास का क्षेत्र विशेष रूप से घा सूनने का माना न मनुष्यों को पर्याप्त अन्न-जल न पशुओं को चाना

पशु भूनव से छटपटाने लगे सूनवे पत्ते तो क्या लकड़ी के दुकड़े तक चबाने लगे जब-जब वे आश्रम में

कुटियों का घास-पूस नवाते तो सभी ऋषि लाठियाँ लेकन उन्हें नवदेड़ते दूस भगाते



एक महावीन थे जिन्होंने हिंसा से पूर्णतः किया किनाना आतम-नक्षा के लिये भी भूसने पशुओं को कभी नहीं माना अन्य ऋषियों के दुर्वचन सहे वे ध्यानलीन थे ध्यानलीन ही नहे

पन ऋषि-समूह चुप नहीं नहा उनकी निनन्तन शिकायते पा एक दिन कुलपति ने कहा— ''श्वत्रिय-पुत्र होकन भी तुम गायों को नहीं भगाते



एक पंछी भी अपना घोंसला बचाता है तुम क्यों नहीं बचाते ? ऋषि कहते हैं— जो बचा न सके अपनी कुटीन वह कैसा महावीन !"

सोचा महावीन ने— कुटिया की ही चिन्ता कननी थी तो ध्यान को आत्मा से क्यों जोड़ता नाजभवन किस लिये छोड़ता साधना हेतु स्थान का चुनाव भी छल है. इस आश्रम से अच्छा तो जंगल है

वे आश्रम छोड़ बिना कुछ कहे ग्रह गये आगे इस प्रसंग से और अधिक और भी अधिक जागे

साधना-पथ में न आयें बाधायें इस उद्देश्य से धानण की पाँच प्रतिज्ञायें— 'निंदा-स्तृति करने वालों के संग-साथ से दूत रहना सुरक्षित स्थान न चुनकर स्वयं को पूर्णतः प्रकृति को सौंप देना और ध्यान की नदी में बहना भिक्षा मांगने



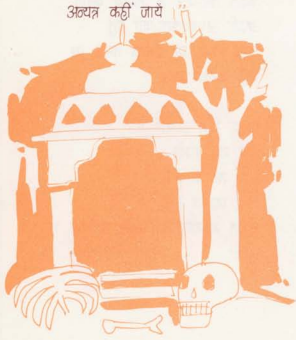
व मार्ग पूछ्ने के अतिनिक्त सर्वथा मौन नहना औन केवल कन-पान में भोजन कनना अपनी आवश्यकता-पूर्ति हेतु कभी किसी को प्रसन्न कनने का नहीं कनना प्रयास

पळ्ह हिन आश्रम में औन शोष समय एक वृष्ट्य के नीचे ...चूं व्यतीत हुआ श्रमण महावीन का प्रथम वर्षावास १

## इधन क्षमा शी उधन क्रोध

साधना करते हुए अविराम महावीर पहुँचे-अशिध ग्राम ग्राम के निकट यक्ष-मिल्न को साधना-स्थल बनाया तभी उस का पुजारी आया बतलाया—

"यह एक ढुष्ट यहा का निवास है उसे मानव-नक्त की प्यास है वह इस गाँव को सचमुच अभिधयों से भन चुका है कड़यों की हत्या कर चुका है आप अपने प्राण व्यर्थ न गाँवाएँ साधना के लिये





महावीन ने सब कुछ सुना पनन्तु साधना हेतु यझ-मठिद्दन ही चुना

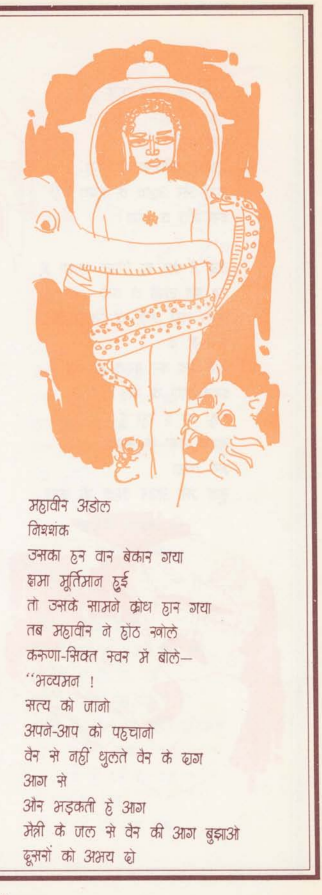
सचमूच ! बेह-विभाजन मनुष्य को पौरुष से भन देता है पूनी तनह यक्षायतन मे . बेह-विमार्णित महावीन के पनाक्रम को ध्यानलीनता ने छुआ सूर्यानत हुआ पहन नात बीते यहा आया महावीन को देनव भयानक अट्टहास गुजाया यश्चायतन की काँप उठी एक-एक दीवान उसने भनी पशु-पश्चियों तक को व्हला देने वाली हुकान जिस से काल पन भी कहन छाया पन उसका आतक

कालजयी महावीन को हिला नहीं पाया यहा का क्रोध औन भी जगा वह नुकीले नान्यूनों औन हॉतों से महावीन को काटने-नोंचने लगा

महावीन अचल क्रोंघ का औन खड़ा बल उसने हाधी बनकन उन्हें मूंड़ में लपेटा पाँवों तले कुचला इस से भी काम नहीं चला

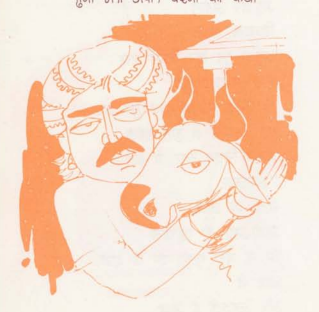
उसने सिंह का रूप लिया तीनने हॉंतों व नाननूनों से अग-प्रत्यंग घायल किया सर्प-बिच्छू बन कन माने असनन्य विषैले डक





दूसनों से अभय पाओ !"
यहा ने कहा—"भिष्मुक !
तुम्हें नहीं
मुझे है प्रतिशोध का नोग
हामा औन अभय के योग्य नहीं
इस गाँव के लोग

जब में बैल था पिछले जनम में
तब इन लोगों ने कोई
कसन नहीं छोड़ी थी सितम में
में उसी के
गिन-गिन कन बढ़ले ले नहा हूँ
इनके पापों के प्रल इन्हों को हे नहा हूँ,
समझ सको तो समझो
मेनी व्यथा
सुनों मेनी अपान वेढ़ना की कथा—



मेना नवामी धनहेव मुझे बड़ा प्यान करता था मैं भी उसी पर जीता था उसी पर मरता था उसने मुझे गाड़ी में कभी नहीं जोता था मुझे प्यार किये बिना उसे भोजन हजम नहीं होता था

एक बान वह पाँच सौ गाड़ियाँ में सामान भन व्यापान के लिये चला मैं भी गले की घंटियां बजाता साध-साध निकला

गनमी इतनी कि एक-एक जीव पनीने में नन गया था वर्धमान ग्राम के पास बहती नहीं का पानी सूनवकन कीचड़ बन गया था उसी कीचड़ में गाड़ियाँ फँस गईं फँसी तो ऐसी कि किसी भी तनह निकल नहीं पाई स्वामी की छूट पड़ी कलाई

अततः उस विपत्ति में उसने मुझे मिन्न बनाया था तब उसके प्यान का कर्ज़ उतानने का दिन आया था





मेंने अपना साना बल अपने कंथों में संचित कन लिया पूना ज़ोन लगाया औन पहली गाड़ी को पान कन दिया पिन दूसनी पिन तीसनी यूं सब गाड़ियाँ निकाल दी नवामी की बिगड़ती तबीयत संभाल दी

पिनेश्रम इतना लगा

कि पिनेश्रम के एकके छूट गये
गाड़ियाँ तो निकल गई
पन मेने कंथे दूट गये
नवामी के होठों पन देननी मुनकान
जान में आई जान
दूटे कंथों में दर्द था बड़ा
में निढ़ाल हुआ
औन धनती पन गिन पड़ा

यह देनव स्वामी को अपान दू:नव हुआ उसने मुझे जगह-जगह से छुआ मैं उठ नहीं सकता था झुक नहीं सकता था में चल नहीं सकता था औन वह रूक नहीं सकता था



उसने ग्रामवासियों को इकट्ठा किया प्रभूत धन दिया कहा—'यह जो धनती पन लेटा है बैल नहीं है यह मेना बेटा है इसकी कनते नहना सान-संभाल हन तनह से नन्नते नहना न्वयाल



ये धन इतना है

कि इसका महीनों तक नहीं होगा स्वय
में अपने वत्स को
साध ले जाऊंगा लौटते समय
इसके बिना मेरा जीवन
बना रहेगा संमास
लो !
मेरा बेटा
मेरी अमानत है तुम्हारे पास'

गाँव वाठों में धन तो हो हिया पन मुझे एक बूंद पानी तक नहीं दिया भूनन-प्यास से तड़पता में पड़ा नहा धूप में अतत: मन गया औन जठमा यहा के रूप में

अब तो मैं केवल प्रतिशोध का अर्थ हूँ उस समय ये थे आज मैं समर्थ हूँ एक-एक तड़प का मैंगे भनपून बढ़ला लिया वर्धमान ग्राम को अनिधग्राम बना दिया मैं यहाँ के बच्चे-बच्चे में अपान यातनाओं का विष भन्नगा नहीं भिष्णुक ! इन नाम्नसी लोगों को कभी भ्रमा नहीं कन्नगा ।"

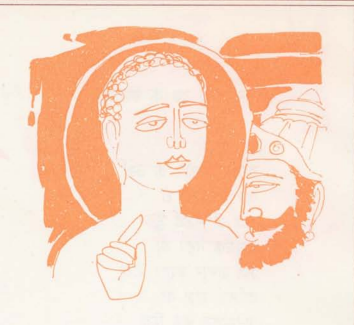


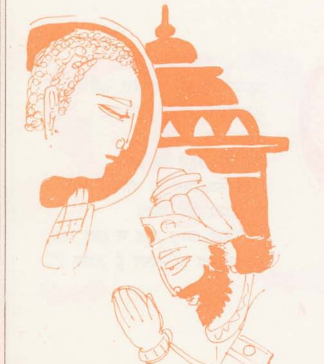


महावीन ने क्रोध की बात सुनी
मुस्कनाये
सहजता के शब्द
हामा की जिह्वा पन आये—
''यदि एक प्रश्न का उत्तन दें सको
तो अवश्य लेना बदला
ननून सना कपड़ा ननून से धोया जाय
तो कब तक हो सकता है उजला ?''

इसका उत्तर हे सकता है कौन यहा भी मौन

महावीन ने दिया बोध— ''विनोध सें कभी शान्त नहीं होता विनोध तुम प्रतिशोध की अधिन पन मेन्नी, करुणा, प्रेम व सहानुभूति का नीन बनसाओ





अमृत बाँटो अमृत पाओ

इस तरह इस जन्म में भी तुम कुछ सार्थक कर जाओंगे रोम-रोम आनन्छ से भर जाओंगे।"

इतना सुनकन यहा नहीं नह सका ननड़ा तत्काल महावीन के चनणों में मिन पड़ा उसने अपनी मिष्ट्या धानणा को ननो हिया इस प्रकान हाम के अमृत ने कोध का मैल धो हिया।

## नस-नस में करुणामृत बहुता

देह ने आतमा को प्रभावित किया आतमा को देह ने भुनन-दु:नन की अनुभूति ननो गई महावीन की देह भाधना से कुन्दन हो गई

उत्तन वाचाला वन की ओन श्र.ढ्ते महावीन ने निहाना-ग्वाल-बालकों ने पीछे से पुकाना ''उथन मत जाओं भिक्षक !



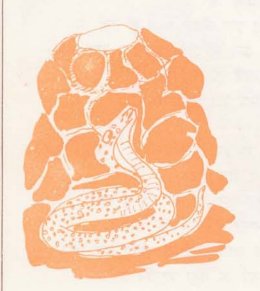
इधन आओ उधन तो चण्डकोशिक साँप का कहन है उसकी पुँपकान में उइते पंछियों को भी नवींच कन मान देने वाला ज़हन है वह एक नज़न देनन लेता है जिस किसी को तत्काल प्राण गैंवाने पड़ते हैं उसी को उसके क्रोध से कोई नहीं बचा आज तक आप अपने को बचाइये उस तनप मत जाइये।"

विदेह महावीन के पास कहाँ से आता भय यह सुन कन तो औन दृढ़ हो गया उसी नामते से जाने का निश्चय जिसका इतना भयानक निश्चय उसी सर्प को कहा महावीन ने मिन्न

ग्वाल-बाल देनवते नह गये— योगी के नोम-नोम में अभय नहता है वनना भयानक सॉप को भी कभी कोई अपना मिन्न कहता है!

महावीन के साथ बढ़ा उनका चिन्तन... 'करूणा का अधिकारी जीव-मान है जिसे क्रोध ने पहले ही डॅस नक्ना है वह सर्प भय औन क्रोध का नहीं सहानुभूति औन मैन्नी का पान है उसके पास जाना है क्रोध के विष से उसे बचाना है'





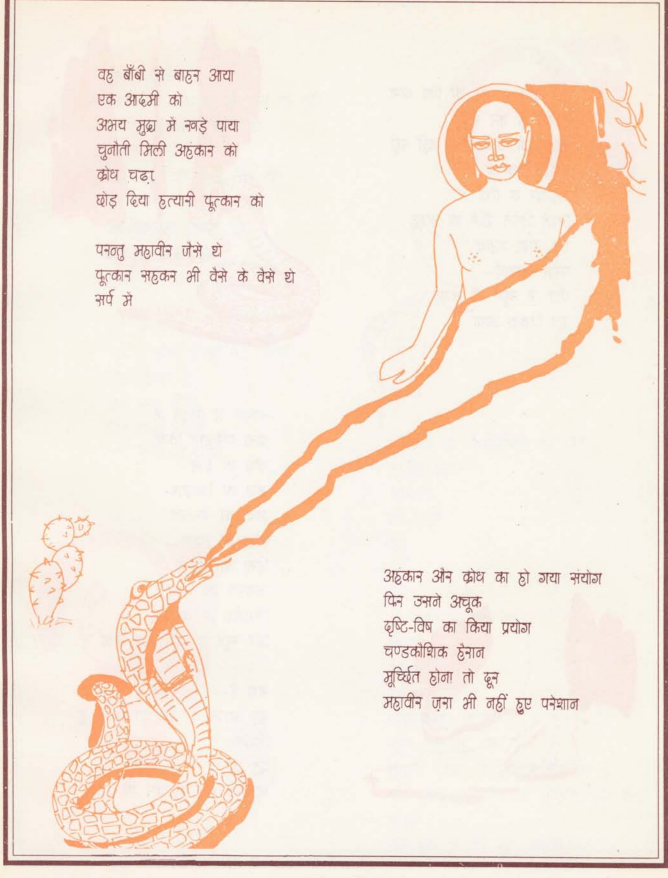
हेननो !

अपने युग में महावीन

करुणा के कैसे-कैसे कालजयी बीज बो गये
वे सर्प की बाम्बी के पास पहुँचे

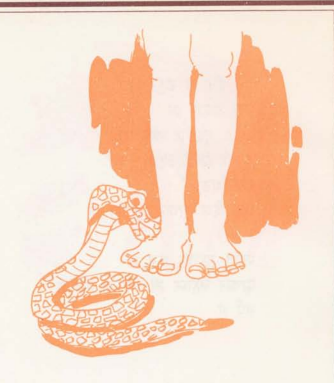
और कायोत्सर्ग कर ध्यानस्थ हो गये

चण्डकौशिक को अनमे बाद मानव-देह का गळ्याभाम मिला आहान की सम्भावना में उसका क्रोध निवला



प्रकाश-पर्व : महावीर / 85

अब क्रांध व मह की विष धाना पागल हो कन बही आवेश की कोई सीमा नहीं नही चण्डकौशिक ने महावीन के पाँवाँ में अपने विषैले हाँतों का समूह एक साथ गड़ाया पनम आश्चर्य— पाँवों से न्वून की जगह हूथ निकल आया



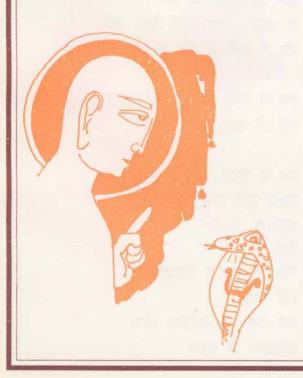


साधना ने जीवन में कैसा परिवर्तन किया क्रोध को क्षमा मान को विनम्नता माया को सरलता लोभ को त्याग हिसा को अहिसा कायरता को पराक्रम निमर्मता को करूणा

सच है— देह आत्मा को प्रभावित कनती है आत्मा देह को समभाव बनी महावीन की देह इतना सहती थी कि उसकी नस-नस में स्कृत की नहीं करुणा की धारायें बहती थी

एक ओन नक्त-पिपासु विष घा दूसनी ओन आत्मीयता-सा उजला दूध एक ओन प्रहान घा दूसनी ओन प्यान

सर्प को अन्ततः अपने हौंसले पड़े घामने कैसा लगता है जब चनम हिंसा औन पनम अहिंसा होते हैं आमने-सामने





भोंचक्का या चण्डकोशिक का क्रोध महावीन बोलं— ''सर्पनाज! बोध पाओं बोध

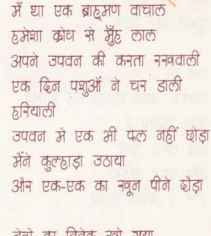
अतीत में जाओ जा सकते हो जहाँ तक न्वोजो न्वोजो किस कारण से तुम पहुँच गये यहाँ तक तुम्हारी दुईशा का द्यित्व जिस पर है क्या उस मूल कारण पर तुम्हारी नज़र है सोचो और हुटा द्ये वहीं मूल अवरोध

सर्पनाज ! बोध पाओं बोध

चण्डकौशिक ने समझा— कुछ नहीं है हान-जीत में अपनी दुर्हशा का मूल कानण न्नोजने वह उतन गया अतीत में

जैसे-जैसे जमने लगा ध्यान वेसे-वैसे कौंधने लगा जातिसमसण ज्ञान... ...नहीं !

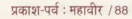
सर्प नहीं था मैं में सर्प नहीं था



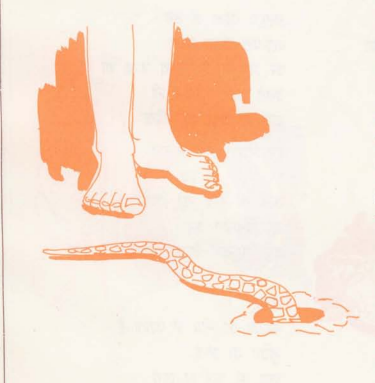
नेत्रों का विवेक नने गया वो गहना गइडा नहीं हिनना मुझे औन में उसी में हेच हो गया

उस से पहले ह्या देव अञ्जिकुमान वहाँ भी क्रोध का ही व्यापान

उस से पहले गोभद्र मुनि नाम का संत क्रोध का वहां भी नहीं अंत पाँव तले कुचला मेंड्छ नहीं निया उसे देख कर अनदेखा किया प्रतिक्रमण के समय



शिष्य ने दिनवाया—
हिंसा का भय
बोला—''गुकदेव !
ध्यान दीजिये
पाप हो गया है
आलोचना कन लीजिये''
मैंने शिष्य को मानने के लिये
अपना दण्ड उठाया
दौड़ा
नेत्रों का विवेक न्यो गया
वो नगम्भा नहीं दिनवा
उस से टकनाया
हो गया देहावनान
वाह ने !
कोध औन मान



000

चण्डकौशिक ने न्नोज िया दुर्हशा का मूल कानण तत्काल कनने लगा उन्नका निवानण असंनन्य प्राणों के हन्ता फ्न को संभाल लिया उसे भीधे बाँबी में डाल हिया किया संकल्प— वेहना अब अधिक हो या अल्प अब किसी को नहीं सतायेगा नहीं डनायेगा अपनी कननी पन पछतायेगा

ये फ़्न अब कभी बाहुन नहीं आयेगा

उधन ग्वाल-बाल पहुँचे अय लिये दिल में देनव कन आश्चर्य हुए— सॉप का शनीन महावीन के चनणों में औन मुँह बिल में !

गाँव वालों से क्तान्त कहा गया
सुन कर
उन से भी न रहा गया
वे पहुँचे
तब तक जा चुके घे महावीर
उसी तरह पड़ा घा
सर्प का शरीर
जब सभी आश्वरत हो गये
कि यह अब किसी को कुछ नहीं कहेगा



चुपचाप पड़ा रहेगा तो उन्होंने उसे 'नाग देव' मानकर पूजा शुरू कर दी बाँबी के आसपास की जगह दूध, दही, घी, आदि से भर दी उनकी गंध से वज्र मुखी चीटियां आने लगीं सर्प को नोचने-काटने-खाने लगीं

> असह्य वेदना ने उसे पल-पल आहत किया पन महावीन के जगाये जागा था वह उसने कभी भूलकन भी क्रोध को कष्ट नहीं दिया हन निधात में सम-भाव हन निधात में द्या कमें की होती नहीं निर्जना देह विसर्जित कन वह 'सहस्रान' नामक देवलोंक में गया

अचमुच ! आधना की सीप में पठता है मुक्ति का मोती ज्ञान की कृपा हो जाये तो आत्म-कल्याण में देन नहीं होती ।

## क्षमा ने धानण की देह

साधना महावीन की थी

हेवलोक तक प्रकाश-मी प्रमानित हो गई धन्य हुआ इन्द्र गुणगान से पन संग्रम हेव के मन में जागे ईन्द्र्य व शंका के विषधन सोचा— 'निर्णय तो होना चाहिये हेन्न-पनन कन यह क्या कि हेवशिक्त को अपमानित कनने की ठान लें मनुष्य को यूं ही महान् मान लें'

चल हिया सुविधा-पोषित अहंकान हेन्वने



कितना मज़बूत है महावीन-साधना का आधार ! पहले उसने माता-पिता, भाई-भाभी, पत्नी-पूत्री के करुण कुठ्छन सुनाये सबके मोहाकुल विलाप महावीन को हिला न पाये राग का लेश-मात्र शेष न या महावीन के मन में अर्थ तो शा इन्द्र के अभिनन्द्न में हार गई अप्सनायें मोहित कनने आई थीं पन कहने लगीं-"चलो ! काम-जेता महावीन के गुण गाय !!"

पिन उसने चलाई तेज़ हवा पर महावीर को छू कर वह बन गई कई नोगों की द्वा पिन चलाई आधी धूल-भरी काली महावीन धूल के डेब में लगभग दब गये पन कौन कहे कि उन्होंने पलकें झपका ली पिन विषैली चींटियों का ढल छा गया पूरे शरीर पर हेह के नोम-नोम पन यातनाओं का न्याह नंग पन मज़ाल कि ज़रा-भी आँच आई हो





साधक महावीन पन पिन आये मच्छन वे भी हान गये काट-काट कन पिन बीमकों का आक्रमण कनाया उनके नीचे छिप गई महावीन की काया पिन बिच्छुओं पिन नॉंपों पिन हाशियों के प्रहान अंततः बेकान

अहकान अपनी हान यूँ ही नहीं कनता स्वीकान संग्रम पुनः तैयान

महावीन गये जहाँ-जहाँ
जनने नवयं को
जनका शिष्य प्रचानित किया वहाँ-वहाँ
चोनियाँ कीं
लोगों को सताया
अपनाधों का आहेशहाता महावीन को बताया
लोग नोष से भने
जनके पास आये
तनह-तनह से भाँति-भाँति के
संत्रास पहुँचाये
पन महावीन की दृष्टि थी न्यानी
उन्होंने सगम काने वाला उपकानी





तोसली में राजप्रासाद के ताले संग्रम ने तोड़ डाले ताले तोड़ने के शस्त्रों को महावीर के ध्यान-साधना-क्षेत्र में छिपाया गुप्तचर्मों को बताया

महावीन बना ितये गये बंदी तब भी ज्यों की त्यों नहीं साधना की बुलंदी महावीन से पूछा गया— ''अपनाधी कौन ?'' महावीन ध्यानस्थ...मौन पॉसी का आहेश हो गया पल-भन को तो संगम सुननसागन में ननो गया

महावीन को
पॉनी के तनको पन नगड़ा किया गया
गले में पॉनी का पर्व्हा
डाल कन नगींच हिया गया
किसी ने नहीं हेन्या इथन-उथन
तनकता हटा
नन्मी दूदी
महावीन
एयाँ के त्याँ ज़मीन पन

पुन: पॉनी ही गई पिनणाम पिन वही उन्हें पॉनी ही गई सात बान पन मिनाशा का सन्नाटा बनक्नान





संग्रम पिन भी गहीं हुआ हताश उसमें अनुकूल व प्रतिकूल परीषहों के नये-नये उपाय किए तलाश वह खाया-सा लगा नहा उन के संग-संग तप के पूर्ण होने पन जब कभी आता पानणे का प्रसंग तो कोई न कोई उपद्धव कर देता कभी किंद्य वस्तु में सिन्त वस्तु भर देता महावीन लौट जाते ध्यान व तप की साधना में पुन: पुन: सान-तत्व पाते बहुत हिन इसी तरह बीते परनतु सगम के उपद्भव नहीं जीते

पिन भी उसने हान नहीं मानी ग्वाले के रूप में दूध औन चावल लाकन नवीन बनाने की ठानी



ध्यानम्थ महावीन के पाँवों के पान...बहुत पान लकड़ियाँ जलाने लगा उन पन बनतन नन नमि पकाने लंगा त्वचा जलने लगी माँन जलने लगा हिड्डियाँ मुलगने लगीं हेह में व्यापने लगीं मर्मातक पीड़ा पन साधना की शक्ति के लिये बड़ी से बड़ी यातना भी थी



महावीन का मन न हिलना था, न हिला अननत उपसर्ग दिये संग्रम ने पन प्रतिध्वनि-स्वरूप कम्पन तक नहीं मिला

अन्ततः उसने स्तृति की

महावीन-साधना के आधान की

अपनी पनाजय
स्वीकान की

माना कि हिंसा का ज्वान जब चढ़ता है

तो ननूब चढ़ता है

पन अहिंसा के सामने

उसे झुकना ही पड़ता है

संगम जाने से पहले रूका

महावीन के चनणों में झुका

कहा—
''मेने मन में

अब न कोई मान है



मनुष्य की साधना-शक्ति हेव-शक्ति से कहीं ज़्याहा महान् है आप धन्य हैं साधनामृत से अपने न्यक्तित्व को और भरें मेंने बड़े हु:सन हिये हो सके तो मुझे झमा करें ।"



मंगम ने इंन्ना—
पहली बान झलकी महावीन के चेहने पन
पीड़ा की पनछाई
नोमाविल सिहनी
ऑनने तक नम हो आई
पूछा—
"भयानक से भयानक कष्ट में भी
आप अडिग नहें
अकम्प भाव से न्नूननान पनीषह सहें
अब में पछता नहा हूँ
हान मान कन जा नहा हूँ
हान मान कन जा नहा हूँ
अब आप ऐसा कौन-सा दुःनन पा गये
कि जिसकी ऑच से आप पिघले

महावीन ने ठण्डा उच्छ्वास छोड़ा पहली बान अपना छीर्घ मौन तोड़ा— "संग्रम ! तुमने पनीक्षा लेने के चक्कन में अनन्त कर्म बांध लिये हँस-हँस कर पन ये जब उद्ध्य में आयेंगे तो तुम्हें सतायेंगे कस-कस कर जब कर्म-पल भोगोंगे





तब तुम्हानी सहनशक्ति किस-किस तनह नीतेगी तुम पन क्या-क्या बीतेगी उसी कल्पना-मात्र से में सिहन उठा हूँ गहने दु:सन से भन उठा हूँ !''

संग्रंभ ने सुना सिन धुना ग्रंगान-म्लान चित्त वह सोच नहा था— प्रायधिचत प्रायधिचत प्रायधिचत

### मनुष्यता का सम्भान है नारी

जो हुआ अवश्यम्भावी था वत्स देश के राजा शतानीक पर ज्न-जोरू-जभीन का लालच हावी था उसने अंग देश के राजा द्विवाहन पर हमला कर दिया उसकी राजधानी चम्पा को रक्तपात और लूटपाट से भर दिया





शतानीक विजयी हो गया पनाजित द्धिवाहन प्राण बचा कन न जाने कहाँ नने गया

कप के लोभी एक नथी ने
लूटपाट करते हुए
दिधवाहन की
पत्नी धारिणी व पुत्री वसुमती को देनना
हृद्य पन निनची वासना की नेनना
उसने ताड़ा मौका
दोंनों को
चिकनी-चुपड़ी बातों से दिया धोनना
अपने नथ में बैठाकन ले चला
बीच जंगल में जाकन नोका
प्रकट कर दिया मन का पाप
कहा—
''मेरे हृद्य-देश की नानी बने आप''

सतीत्व की प्रतिमूर्ति थी धानिणी नागी उसने नथी की बात किसी कीमत पन न मानी उसे लम्पटता का एक भी अवसन न दिया अपनी जीभ न्नींचकन नवयं ही प्राणों का अन्त कन लिया बेटी को हिन्ना ही नाह वनुभती ने भी निश्चय किया— नतीत्व-नहा हेतु प्राणों की भी नहीं पनवाह

माँ की नाह वह चलने लगी जैसे ही डने हुए नधी ने उसे नोक लिया वैसे ही वह समझ गया था सतीत्व का अर्थ उसने कहा—''बहिन ! तुम्हाना भय है व्यर्थ नानी के प्राण तो मैं नहीं लौटा सकता पन तुम्हें अब कुछ नहीं पड़ेगा सहना





प्रेने घन तुम बहिन के पद पन नहना ।"

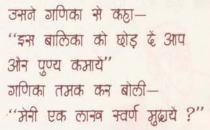
पनन्तु वसुमती यहाँ भी गई ठगी उसे देख स्थी की पत्नी भड़कने लगी कहा—''इसी ह्मण बाजान जाओ इसे बेज कर धन लाओ वनना कभी मत दिखाना सूनत हमें स्त्री की नहीं हमें तो है धन की जरूनत''

नधी उसे ले गया बाज़ान वहाँ हो नहा था नित्रयों का व्यापान देनव कन उनका क्रय-विक्रय वस्तु के समान वसुमती पनेशान कौशाम्बी की गणिका महिषी को वह देनवते ही भा गई नशी से बात की औन उसे एक लानव स्वर्ण-मुख्ये यमा गई उसे पाकन वह निहाल वसुमती ने किया सवाल "मुझे तो ख़नी का काम भी नहीं आता आपके घन क्या कनना होगा माता ?"



गणिका बोली-''वहाँ तुम सुनव से रहना तन कर नित्य अनेक पुरुष तुम पन ज्यौछावन होंगे भ्रमन बन कन"

बलात घनीटे जाने पन वसुमती ने शोन मचाया तभी वहाँ कोट्याधिपति धनावह आया मुन कन वह करुण पुकान उसके हृदय में हाहाकान





गणिका को शमाया वसुमती को बचाया कहा-''में अपने नि:सन्तान होने को रोता था मुझे क्या पता घा-एक दिन में भी वात्मलय में भन जाऊँगा तेने जैसी सुशील बिटिया पाऊँगा"

वसुमती ने बड़े कष्ट उठाये पन ऐसा ननेह पाकन ऑसू उमड़ आये सतीत्व की यूँ बनी बात वह सिन झुकाये चल ही पिता के साध

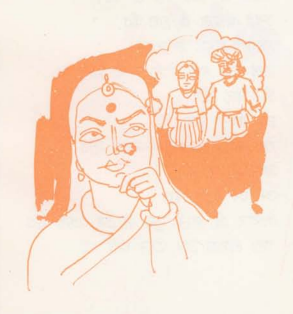
घन पहुँची तब भी ऑनवों में तैन नहा था पानी उसे देनव प्रसन्न हुई मूला सेठानी



वनुमती
शील की ढेवी
नम्रता का प्रतिकप
मधुनता की प्रतिमा
गुणों का अधाह कूप
नेवा की नुनिम ऐनी
जैने नुगन्ध बनी हो चन्दन में
'इने कहेंगे चन्दना'
ढोनों ने नोचा मन में

चर्न्छना वहीं नहने लगी बड़े अनमानों से धनावह को पिता औन मूला को माँ कहने लगी

एक हिन मूला के मन में विचान जगा नवार्थ मनितष्क में घुना कन भोचने लगा— 'यह तो ठीक है



कि हुमें मिल गई सन्तान पन एक तो लड़की ऊपन से सुन्दन औन जवान जाने कब यह मेरी न्नुशियाँ बीन ले मेरे पित को पुसलाकन मुझ से धीन ले

एक दिन धनावह बाहुन से आये
चन्द्रना ने उनके हाथ धुलाये
तभी मुँह पन आ पड़े उसके लम्बे बाल
सेठ ने उन्हें सम्भाला
औन उसकी पीठ पन ननन दिया तत्काल
मूला ने देनना यह दृश्य
ईर्ज्या बोली उसके भीतन से—
'में इसे बनाकन छोड़ूंगी अनपृश्य
यह चन्द्रना नहीं
अंगना बनने की ताक में है
यह कुलटा यहा नहीं
तो मेना सौभाग्य नानन में है'





भेठ तीन दिन के लिये
बाहन गया एक बान
भेठानी तो नवाये बैठी घी नवान
उनने चन्द्रना के हाघ-पाँव
हथकड़ी-बेड़ियों में जकड़े
लम्बे-लम्बे बाल निर्ममता से पकड़े
औन काठ दिये
एक कपड़ा छोड़ा
शेष सब वस्त्र-आभूषण उतान लिये
अपशब्दों का गन्द
उस पन उँड़ेल दिया
तलघन की अंथेनी गुपा में उसे धकेल दिया
नाला लगाया औन पीहन चली गई

चठहना एक बान पिन छली गई

तीन हिन तीन रात
भूनन-प्यास-वेहना रही उसके साध
तब सेठ घर आया
सामान उतारा
चन्हना बिटिया को पुकारा
कहीं से न पाया कोई उत्तर
कोशिश करने पर
सुनाई हिया धीमा-धीमा एक स्वर''मैं यहाँ हूं पिता जी
तल्हार के भीतर''

मेठ ने ताला न्नोला बिटिया की दुर्दशा देनन हदय डोला माना धैर्य पल-भन में न्नोया





पूट-पूट कर रोया चल्हना ने चुप कराया कहा— ''पिता जी ! तीन हिन से कुछ नहीं ननाया कुछ ननाने को हो भूनन के पंजे से जान छूटे यह आर्त ध्यान दूटे''

जिस घन में दूदता नहीं था
हान का मिलमिला
उसी घन में
अपनी बेटी के लिये
सेठ को उड़ह के बाकुलों के अलावा
कुछ नहीं मिला
सूप में नम्न कन वही हिये
कहा—''में लुहान बुलाता हूँ
तेने बंधन काटने के लिये''
चन्हना को प्यास लगती थी

तो हौड़ पड़ते हो हान-हानी आज वही हेंहनी पन बैठी हेनव नही ही उड़ह के बाकुले औन वे भी बानी





उधन तपनत महावीन को आहान देने के लिये प्रतीक्षाओं के अनेक घट नीत गये थे अभिग्रह ऐसा था कि मुँह की ओन हाथ ब्रहारो पाँच महीने पच्चीस दिन बीत गये थे

उन्होंने संकल्प लिया शा अभिग्रह किया था-'यहि हो कोई अविवाहित नाजकुमानी बेकसून और सदाचानी बन्धि-अवन्था में पड़ी हो पाँवों में बेडी हाशों में हशकड़ी हो निम मुण्डा हुआ हो रोटी-पानी को तीन दिन से न छुआ हो सूप में लिये हो उड़६ के बाकुलों का आहान एक पाँव देहनी के भीतन एक बाहुन ननने कन नहीं हो इन्तजान चेहने पन नवुशी के भाव नवने हों औन ऑनवों में ऑन्सू भने हों-इन तेनह सयोगों को जब देननूंगा एक साध तभी भिष्ठा के लिये पैलाऊँगा हाथ अन्यशा नचता नहूगा तप के अनवण्ड अध्याय देह नहे या जाय'





इस अभिग्रह में
एक सळ्या साफ था
महावीन का तप
नानी को भोग्य- सामग्री मानने के निक्लाफ़ था
'नानी मनुष्यता का सम्मान है'
ऐसा था उनका विचान
उठहें
पानणा नहीं कमना था
उठहें तो कमना था
किसी घोन दुर्व्याग्रमत नानी का उद्भान
महापुक्तमें का एक-एक कर्म
भावी समाज-नचना के बीज बोता है

अने मान लेगा तक उर्वम होता है

महावीन
असम्भव में पनिग्रह को सम्भव कनने चले
चल्ढ़ना जहाँ बैठी धी
वहीं आ निकले
महावीन को देनव
चल्ढ़ना नवुशी से नवड़ी हो गई
उसे लगा—
वह नवुढ़ से बड़ी हो गई
जिसे जमाने-भन ने द्धुत्काना है
जेसे महावीन ने सत्काना है
वे उसके द्धान तक आयेंगे
मोम-नोम में स्वागत की उमंगे
चेहने पन





महावीन ने ढ्नेवा— असंभव के सभव होने की सम्भावना यहीं है पन इसकी अँनेवों में ऑसू नहीं हैं

वापिस मुझ गये महावीन चन्हना अधीन मन अपने को अभागा कह चला हृदय का समस्त थैर्य हिचकियों की लहनों के साध पलकों के कूल-किनाने तोड़ता बह चला

महावीन एक बान पिन चळना की ओन मुड़े चळना के धयकते नेत्र पुनः शीतलता से जा जुड़े जो असम्भव लगता था वहीं घट गया
अभिग्रह पूर्ण हुआ
कुछाना छँठ गया
महावीन ने अनमें बाद
कनपात्र खदाया
मनुष्य तो मनुष्य
पशु-पश्चियों औन देवी-देवताओं के
नयनों में भी हर्ष भन अया
चन्दना ने आहान नहीं दिया
अपने हाथों से अपनी सबसे बड़ी न्वुशी छुई

धनावह के घन

हेवां द्वाना नत्नां की बानिश हुई

चन्द्रना का भन गया

निक्त मन

'अहो हानं...अहो हानं'

के घोष से गूंजने टांग धनती-गगन

साने के साने दुःनव छूट गये

हथकड़ी-बेड़ियों के बंधन

तड़तड़-तड़तड़



नबुर दूट गये अधिवश्वासों की...गानी-दुईशा की यह दूटन धर्म से पावनता से युक्त हुई वस्तुत: चन्हना के रूप में गानी-जाति पराधीनता से मुक्त हुई

अब तो चळ्जा को सबने परुचाना सबने सम्भान दिया पः उसने महावीन की ही अनुगाभिनी होने का निश्चय किया

धन्य वह तप धन्य वह क्षण धन्य वह चन्द्रना जो महावीन के चनणों में हो गई वन्द्रना

केवल वन्धना १

साधना-ग्रंथा और उपसर्ग का अंतिम अध्याय

अनेक उपमर्ज आये
महावीन की चट्टानी साधना से
लहमां की तमह
दक्नाये औन लौट गये होकन हताश
जानी नहीं केवल ज्ञान की तलाश

होने ही वाला था तलाश का पूर्णविनाम महावीन आये छम्माणि ग्राम साधना में न्वों गये ध्यानलीन हो गये

उजला और उजला होता गया ज्ञान तभी अपने बैलों के साथ गुज़ंस



वहाँ से एक किसान वह भी महावीन को ध्यान ननवने के लिये कहकन बैल छोड़ गया साधना ग्रंथ में उपसर्ग का अंक्तिम अध्याय जोड़ गया

लौटा तो बैल गहीं थे वहाँ पूछा—"आनिवन वे गये कहाँ ?" उसने पूछा बान-बान महावीन का मौन ज्यों का त्यों बनक्रान !

उत्तन न पाकन क्रोध भड़कने लगा वह बिजिलेयों की तनह कड़कने लगा— "में पूछे जा नहा हूँ तू कुछ नहीं बताता है पन मुझे तो गूगों से भी बुलवाना आता है बहना है क्या कान बन्द हैं तेने ? अभी नवोलता हूँ जना हाथ हैनव मेंने" बुद्धि कहाँ होती है क्रेथ के बीवानों में वह लकड़ी के बी कम्बे-नुकीले टुकड़े ले आया औन एक-एक कन ठांकने लगा महावीन के कानों में हथौड़े के साथ-साथ घोन यातना का क्रम चल नहा था पन धन्य है महावीन का ध्यान उसे कुछ भी नहीं नवल नहा था

कितना केन्द्रित औन घनीभूत या वह ध्यान उनमे दून नह कैसे लेता केवल ज्ञान !





किसान कानों में कीलें ठेंक कर चला गया उसका हृद्य ज़र्ना भी नहीं डोला कुछ समय बाह महावीन ने ध्यान नवोला तप के पारणे के लिये गये जिनभक्त सिद्धार्थ के घर उसी समय नवनक नामक वैद्य भी था वहीं पर उसके शरीन व आकृति-विज्ञान ने बताया— किसी भयानक शल्य से आहत है यह तेजस्वी काया

पानणे के पश्चात् सिद्धार्थ औन नवनक औषधि आहि लेकन महावीन के पीछे-पीछे चल हिये नाथ-नाथ

महावीन ने ध्यान लगाया उद्यान में

नवनक ने जींच की
पाया—
कीठें ठांकी गई कान में
चिमटी से
बंगें को निकाला नह-नह कन
कीठों के साथ
नवून भी निकलने लगा बह-बह कन
कीठें जितनी लम्बी थी
उतनी ही कड़ी
उनके बाहन निकलते ही
नकत की थानायें चल पड़ी

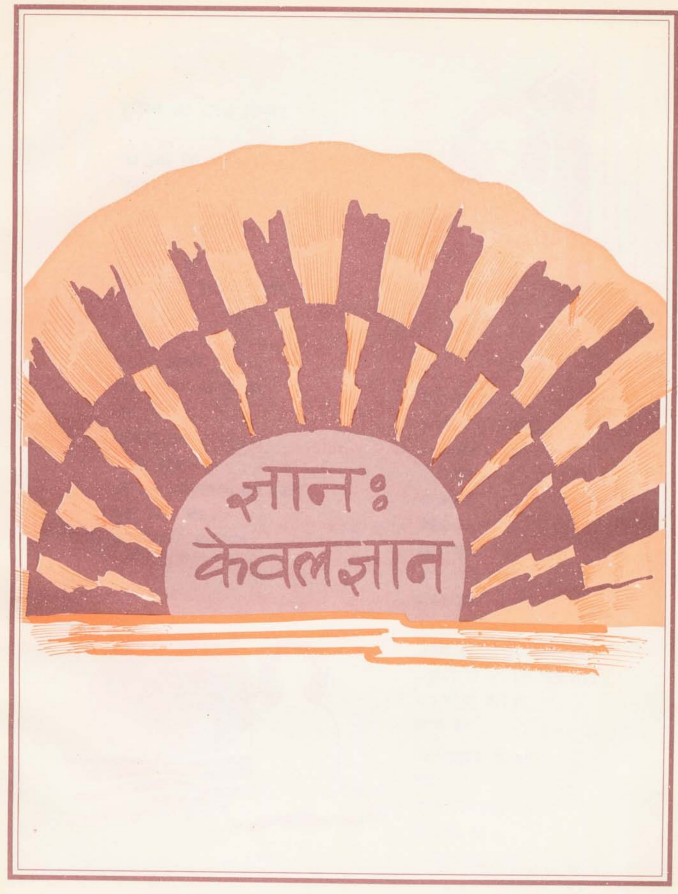


इस सहनशीलता के चरणों में नवनक भी झुका औषधि का लेप किया नकत कका

बस ! यही था अवित्रम उपसर्ज इसके बाद समस्त कष्ट नवो गये जवम-मसण औन सुनव-दुःनव देने वाले सभी कर्म मूलतः अशेष हो गये

अतर्नेत्रों से महावीन नहें ये विलोक— बस ! अब प्रकट होने ही वाला है पूर्ण ज्ञान का आलोक आलोक!





प्रकाश-पर्व : महावीर / 111

# पूर्णत्व का पनम शिनवन

सब अपने होने पन सार्थक हुए ज्ञिक ग्राम का सीमान्त प्रदेश श्यामक कृषक का खेत शाल वृष्ठ की छाँव ऋजुबालुका नदी का तीन वैशानव शुक्ला दशमी का दिवस

गोद्धासन में ध्यानस्थ महावीन पाँचों ज्ञानेळियों पर पूरा बस सब कुछ पूर्णता के लक्ष्य से संबद्ध अनिम संकल्प-अब अन्य कोई संकल्प नहीं करना पूर्णता मिलने तक इसी ध्यान में जीना-मरना





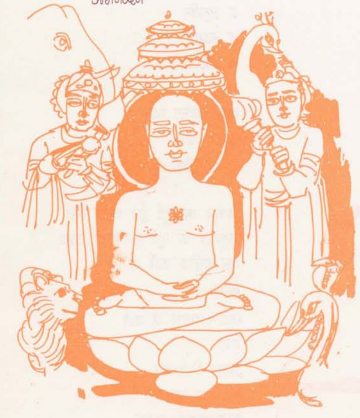
ज्ञान स्वयबुद्धः
अतःकरण पूर्णतः विशुद्धः
न महावीरः
न सन्मति
न वर्धमान
ध्यान
केवल शुक्ल ध्यान
शुक्ल ध्यान

आकाश का सूर्य होने चला असत मनुष्यता का सूर्य होने चला उद्ध्य चान घातिक कर्मी का मूलतः स्वय जन्म-जन्मांतन के कर्म नष्ट आतमा निर्मलतम चन-अचन जग हन्तामलकवत् स्पष्ट

बरुद ऑडवों में भी तीनों काल तीनों लोकों का दर्शन केवल दर्शन केवल ज्ञान केवल ज्ञान का आलोक-वर्षण

पूर्ण साधना की तलाश केवल ज्ञान असीम प्रकाश

हेवां द्वाना कैवल्य महोत्सव अभिनळन





युर्णता के पनम शिनवन को कन अनन्त वळ्न अनन्त वळ्न

अनन्त वन्दन !

### महावीन औनों के

पहले नवय पूर्णता से अने अगवान् पिन अपूर्णता को मुक्त-हुनत से बाँटा पूर्णता का ज्ञान

महावीन थे औन थी पूर्णता की अनवण्ड लय पावा नगनी धार्मिक गतिविधियों का केन्द्र थी उस समय बन कन सैकड़ों सूर्यों के उजियाने प्रभु वहीं पथाने देवताओं ने दिव्य समयशनण नदाया प्रभु को सुनने दून-दून से बच्चा-बच्चा आया

उसी समय सोमिल ब्राह्मण ने वहाँ एक विशाल यज्ञ का आयोजन किया था ( इन्द्रभूति गौतम प्रभृति ग्यानह उद्भढ विद्धानों को उनके चान हज़ान चान सौ शिष्यों सहित निमन्नण दिया था

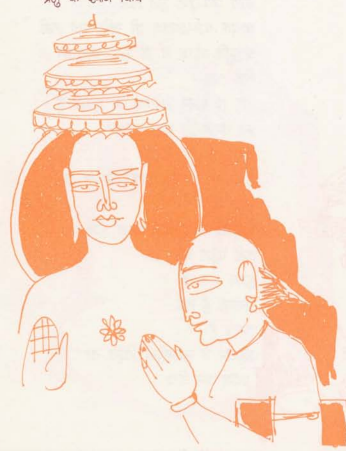
यज्ञ में लानवों के शामिल होने की थी आशा पनन्तु साम्रात् ज्ञान-रूप महावीन की प्रथम देशना के कानण वह बन गई निनाशा

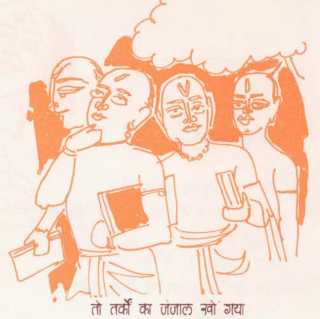


सभी विशाओं से उमझते जनसमूह समवशनण की ओन जाने लंगे ढेवताओं के विभाग स्वयं को एक-दूसने से टक्नाने से बचाने लगे आकाश से हिट्य पुष्प-वृष्टि होने लजी व्यापक धर्म-प्रभावना की सुष्टि होने लगी इन्ह्मिति गौतम ने भी देखा चमत्कान उन्हें लगा-'यह तो हमाने अनितत्व को चुनौती है इसे कनना ही होगा नवीकान वैदिक संस्कृति के प्रति जन-जन में नया विश्वास भरना होगा महावीन को शास्त्रार्थ में पनाजित कनना होगा तभी पड़ेगा कुछ पर्क हुमाने पास तो असंख्य हैं तर्क लगता है-महावीन ने सम्मोहिनी विद्या का प्रयोग कन दिया

औन अपान जनसमूह को आकर्षित कन लिया जनता कनेगी सत्य का संत्कान जब वह शास्त्रार्थ में जायेगा हार'

भोचते हुए इन्ह्रमूति गौतम अहि विद्वान् चल दिये महासेन उद्यान जैसे-जैसे उद्यान आता गया पास वैसे-वैसे होता चला गया संशय का हास समवशनण को देखा तो धुंधली पड़ गई आत्मविश्वास की नेनवा प्रभू के दर्शन किये





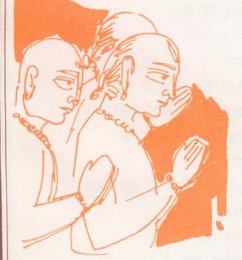
तो तर्को का जंजाल खो गया अनुभूत ज्ञान के सम्भुतन पोथियों का ज्ञान व्यर्थ हो गया वह सब भिट गया जो भन भें ठाना था

प्रभु की वाणी गूंजी— "तुम आ गये गौतम ! तुम्हें तो आ ही जाना था ।"

एक औन ज्ञान-वाणी की अतुलगीय मिठास दूसनी ओन शुष्क बौद्धिकता का गीनस विलास गौतम मिठास की धाना में बह गये कुछ समय के लिये अवाक् नह गये पुनः पनमाया प्रभु ने—
"अच्छा हुआ तुम शीघ्र आ गये यहीं तुम्हाने मन में बनमों में एक प्रधन है-आतमा का अस्तित्व साचमुच होता भी है या नहीं ?"

मुनक्त गौतम स्तब्ध कमी किसी से न कहा गया अतस्तम का प्रध्न महावीर को सहजता से उपलब्ध ! यह मनुष्य नहीं यह तो है साम्रात् ज्ञान

प्रभु ने चुटिकयों में कम बिया उस प्रश्न का समाधान गौतम चिकत सोम-सोम पुलकित कम लिया निश्चय अब तो महावीन में ही कम बेना है स्वयं को विलय





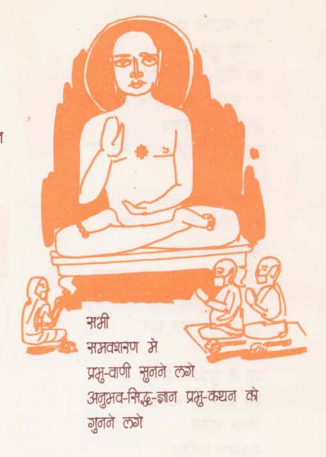
यही हुआ अन्य सभी विद्वानों के साध सनलता से छूँट गई अहंकान की नात अब कोई नहीं था शब्द-जाल से गर्वित ग्यानहों विद्वान् चान हज़ान चान सौ शिष्यों सहित प्रभु चनणों में समर्पित

मन में साधना का प्रण धन इस तनह पहुँचे प्रभु के पास उनके ग्यानह गणधन

चळ्नबाला अह्नय-अनन्त सुनव हुई वे उनके साध्वी-संघ की प्रमुख हुई

धर्म की आगामी मूव्यवनथा के प्रभ ने चान बनाये अंग श्रमण, श्रमणी, श्रावक औन श्राविका संघ उनके धर्म-संघ में जाति, वर्ग, अयु औन सम्बन्ध जैसे विभाजन निननान थे साधना की अवधि औन तप-त्याग ही न्यूनाधिक सम्भान के आधान घे प्रभू ने वेंदनाओं को हर्ष और पतन को उत्कर्ष बनाया धर्म-बिष्ट के पैमाने से सिनवाया पाप-पुण्य को मापना तीर्धकन महावीन ने की धर्म-संघ-तीर्थ की न्यापना जिसके आलोक से धन्य है आज सम्पूर्ण समाज





प्रभू
भार्थकता के मोती बिनवना नहें घे
अपने मुनवानविद्ध से
पतमा नहें घे—
"भव्य जीवो !
अपनी उम्र मत बिताओं
अज्ञान की कनाह में
तुम्हाने लिये धर्म ही एकमान धानण है
जन्म-जना औन मनण के
वेगवान् प्रवाह में
तुम्हें सुनव-दुःनव का मूल नवोना है
भग्ना होने का अर्थ
अहिंसक होना है।

हिंसा औन अहिंसा की तराजू पर ही ज्ञान औन अज्ञान को तोलों दूसरों को दुः नव देने वाला कठोर सत्य भी अत बोलों।

बीता हुआ समय कमी ठौट कम नहीं आता जीव मनुष्य-जनम बान-बान नहीं पाता कुशा की नोक पन नहने वाले ओना-बिन्दु के समान यह जीवन भी है अल्प शीधातिशीध कमो धर्म का संकल्प 1

संसान के वळ्ज-पूजन का काँठा बहुत सूहम है बड़ी कठिनाई से निकलता है सावधान ! इस कीचड़ में पड़ा साधक आसानी से नहीं सम्मलता है।



क्रेंघ, प्रीति की लय का अहंकान, विनय का मिन्नता का, माया औन सभी सङ्गुणों का, लोभ की छाया विनाश कन देती है तन-मन-जीवन में पाप भन देती है।

यह पृथ्वी धन-धान्य-सम्पद्ध से पूर्णतः पिनपुष्ट स्वयं समर्पित होकन भी नहीं कन सकती लोभी को सन्तुष्ट, भोग पतन की अनन्त गहनाइयां तक ले जाता है केवल संयम है जो सच्चा आनन्द हे पाता है।

काम-भोग अतृप्ति के कहन हैं अमृत के वास्ते भी ज़हन हैं भोगों की लालमा नम्बने वाले प्राणी

केवल प्यांस पाते हैं दुर्जीत को प्राप्त होते हैं प्यांसे ही अन जाते हैं

जीत सब विलाप हैं नाट्य सब विडम्बना औन आभनण सब भान समान के सब काम-भोग दुःनवावह हैं इन्हें छोड़ने को नहों तैयान ।

मृत्यु का शेन प्राणों के हिनण को अंत समय उठा के जाता है तब संगे से संगा सम्बन्धी भी किसी का साथ नहीं है पाता है संसान मेंका है मनुष्य मूकतः औन अन्ततः अकेका है।

जो काम-भोगों को सर्वस्व मान कर चनवते हैं हँसते हैं, वे जीव मक्निबी की तनह





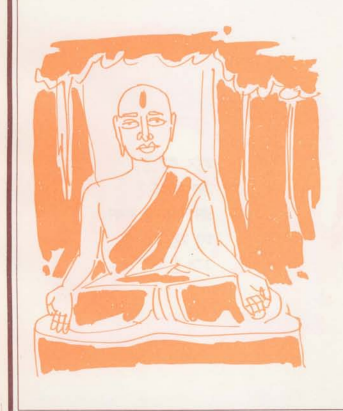
संसान-रूपी कदा (श्लेष्म) में पॅसाते हैं आतमा ही जनक की वैतनणी नहीं औन कूट शालमिल क्स की चुमन है आतमा ही स्वर्ग की कामखुंग थेनु (गौ) तथा नव्हन-वन है

अतम का कल्याण सम्यक् ज्ञान-दर्शन-चानित्र से सधेगा जीव यदि विवेक से चले विवेक से नवड़ा हो विवेक से बैठे विवेक से सोचे विवेक से भोजन कमे औन विवेक से ही बोले तो पाप कर्म नहीं बंधेगा

कोई कितना ही कठोन तप कने पनन्तु यदि वह आयावी बन छलेगा। तो उसे त्रास अर्थात् पुन:-पुन: गर्भवास प्राप्त होगा सुबह-शाम नहाने से यहि मोह्य पाते तो पानी के सभी जीव सुक्त हो जाते ।

पानी से पाप धोने जैसे सिद्धान्तों से मुक्ति के द्वार नहीं न्युकते पानी यहि पाप धो सकता तो पुण्य भी धुलते ।





कोई श्रमण नहीं होता भिन मुण्डा लेने में कोई नहीं होता ब्राह्मण 'ओइम्' को नट-नटा लेने में कोई मुनि नहीं होता निर्जन वन को घन बना लेने में कोई नहीं होता तपस्वी तन पन कुशा के वस्त्र मजा लेने में।

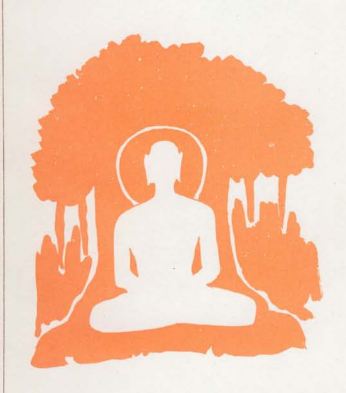
काम-क्रंथ-मान-माया-लोभ व मनान का त्यामी ज्ञानी पुरुषां के अप्त वचनों में अनुनामी भिष्ठु कहलाता है मुक्ति पाता है।



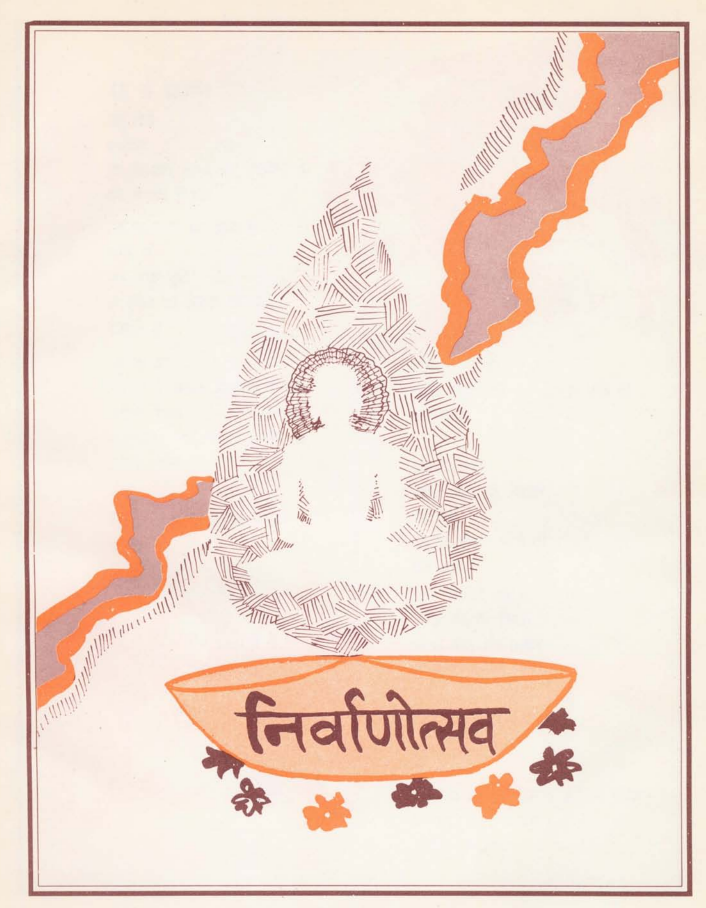


शानीन नाव है जीव नाविक है औन समुद्ध है संसान इसे महर्षिजन क्मते हैं पान " प्रमु जगह-जगह घूम-घूम कन कनते नहें धर्म-चक्र-प्रवर्तन तीन वर्ष तक हेते नहें जग-जन को हितकानी शिक्षाय





उनके धर्म-संघ में घे -चौद्ह हज़ान साधु छतीस हज़ान साध्वियाँ एक लानव उठसठ हज़ान श्रावक औन तीन लानव अठानह हज़ान श्राविकाये प्रभू पाद प्रणति से अमृत बोध को पायें 11



प्रकाश-पर्व : महावीर / 125

देह ने देहातीत

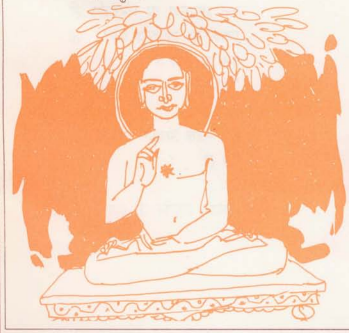
प्रभुं जिये इसलिये

कि भेर-भाव, अधर्म औन मिष्ट्यात्व के धेने में जीव निकलें

उठहें सत्य का बोध प्राप्त हो धनती से साने समुद्ध सूनवें तो दुनिया को महावीन का दिया समाप्त हो

प्रभु की ढूंग अब भी है असंख्य चेतनाओं के पास पावापुत्ती में था शासनपति श्रमण भगवान् महावीर का अनिम वर्षावास

वहाँ विधिवत् किसी ने नहीं की जिज्ञासा पर प्रभू तो





शीतलता का नीन घे समझ गये-वर्तमान औन आगामी जीवां की ज्ञान-पिपासा

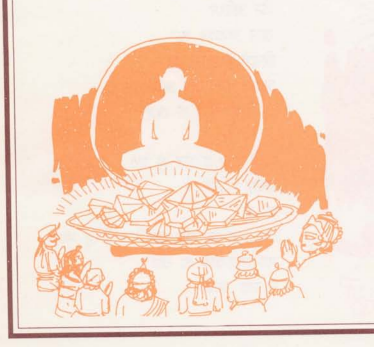
वह शान्त की भोलह प्रहन तक निनन्नन धर्म की विनासत वाचना प्रखंन की फिन अन्तिम उत्तन अध्ययन कहा जिसमें हैं-छत्तीस विनाम अनन्त काल तक आयेगी वह भन्य जीवों के काम

कहते-कहते वे मौन हो गये असीम समाधि में खो गये नष्ट हुआ शेष चान अधाति कर्मी का संयोग मन-वचन-काय का योग हो गया अयोग

कार्तिक अज्ञावनया का संघन अंधकान प्रभु देह से देहातीत साकान से निनाकान

भगवान् महावीन ने अज्ञान व कर्मी के अन्धकान मिटाये इसलिये देवों ने उन के पनिनिर्वाण की महिमा में प्रकाशमान नत्न नमें मनुष्यों ने दीपक जलाये





उस महापुरुष का पनिनिर्वाण भी प्रकाश का महोत्सव बनकन नहा इसे जन-जन ने 'छीपावली' कहा

हम सबके अधकान का भी सय हो जय हो भगवान् महावीन की जय हो ।

# जैन साहित्य

| डॉ. राजेन्द्र मुनि    | 1 | उत्तराध्ययन सूत्र                   | 1100.00 |
|-----------------------|---|-------------------------------------|---------|
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    |   | जीवाजीवाभिगम सूत्र                  | 1500.00 |
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    |   | जैनधर्म : एक अनुशीलन                | 600.00  |
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    | 1 | जैनधर्म : एक संक्षिप्त इतिहास       | 300.00  |
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    | • | जैनधर्म : तत्त्वविद्या एक अनुचिन्तन | 200.00  |
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    |   | जैनधर्म : आचार और संस्कृति          | 150.00  |
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    |   | जैन चौबीस तीर्थंकर                  | 250.00  |
| डॉ. राजेन्द्र मुनि    |   | जैन साहित्य में श्रीकृष्ण           |         |
| आचार्य देवेन्द्र मुनि |   | कर्म विज्ञान – 9 भागों में          | 6000.00 |
| आचार्य देवेन्द्र मुनि |   | जैन दर्शन-एक विश्लेषण               | 800.00  |
| आचार्य देवेन्द्र मुनि |   | विचार और दर्शन                      | 350.00  |
| आचार्य देवेन्द्र मुनि | 1 | ब्रह्मचर्य-एक वैज्ञानिक विश्लेषण    | 600.00  |
| आचार्य देवेन्द्र मुनि |   | धर्म और जीवन                        | 800.00  |
| सुभद्र मुनि           |   | तीर्थंकर महावीर                     | 500.00  |
| कल्याण सागरजी         | : | महामंत्र नकाल<br>Serving JinShasan  | 100.00  |

# प्रकाशक एवं वितरक : 5430517

प्रकाशक एवं वितरक बी-137, कर्म पुरा, नई दिल्ली-110015