-प्रवर्तक

सर्वज्ञ

संविप्त ॥



# ॥ ऋन्तिम-तीर्थंकर ॥ ऋहिंसा-प्रवतंक

सज्ञव

# भगवान महावीर

॥ संदिप्त ॥



लेखक गुलाबचन्द वैद्यमुधा

**छिन्द्वाड़ा** 

H. N.

प्रकाशक श्री गुलाबचन्द बैद्यमुथा छिंदबाझा म. प्र.

> प्रथम त्रावित्ति-१००० मूल्य १॥)

> > मुद्रक ं देवेन्द्र गोविन्दराम त्रिवेदी विजय प्रिंटिंग प्रेस स्क्रिंदवाड़ा, म. प्र.

की मेर्नेजर -त्रा थसी विजय

Sania

अपने पमहनः २ ट्रेम कापने भगवान पुस्तान क्षित्र में भने पुस्तान संक्षित्र में भने ग वर्णन काराती है। पांच सी तो यहीं स्वप म

भगवान महावीरका जीवनचरित्र लिखना कोई सरल काम नहीं है। इस विषयका जितना ऋध्ययन किया जाता है वह उतना ही गम्भीर ऋौर ऋव्यक्त प्रतीत होता जाता है। भग-वान महावीरके जीवनकी सविस्तर घटनाएं व उनके ज्ञानपूर्ण उपदेशोंकी चर्चाएं बहुत ही त्राकर्षक त्रौर त्रात्मप्रबोधक भिन्न-भिन्न सूत्र ऋौर शास्त्रोंमें उपलब्ध हैं, जिनमें कल्पसूत्र, श्राचारांग सूत्र, त्रावश्यक सूत्र एवं दिगम्बर त्राम्नात्रोंके त्रिलोक सारादि शास्त्र व भगवानके समकालीन बौद्ध शिलालेख मुख्य हैं। यद्यपि भग-्वान महावीरके जीवनकी ज्ञानयुक्त ऋौर युक्तिपूर्ण रचनाएं विर-क्ततासे पाई जाती हैं, पर वे ऐसी विचित्र, भावगर्भित, गहन श्रौर विवेकपूर्ण हैं कि उनपर एक-एक उपयोगी विशाल प्रन्थ की स्वतन्त्र रचना हो सकती है। त्र्यगाध ज्ञान भएडार एवं त्रात्मकल्यागाके त्रतिरिक्त लौकिक संसार-शांति-स्थापक सामग्री यदि कहीं उपलब्ध है तो वह केवल भगवान महावीरके जीवनसे ही प्राप्त हो सकती है।

खेदका विषय है कि हमारे बहुतसे भाई लोग अज्ञानता-वश भगवान महावीरको श्रीराम भक्त 'हनुभान जी' ही सभक्त बैटे हैं। यह एक भारी भूल है। भगवान महावीर, जिनका नाम 'वर्द्धमान स्वामी' भी है, ऋन्तिम ऋहिंसा प्रवर्त्तक चौबीसर्वे जैन तीर्थंकर हैं जो त्र्याजसे पच्चीस सो वर्ष पूर्व इस भारतर्पकी पवित्र मुमिपर त्रवतीर्गा हुए थे । इस पुस्तकमें उक्त शास्त्रोंके त्राधार व मुनि महात्मात्रों एवं पणिडतों के सम्पर्कसे जो कुछ प्राप्त हो सका वालोत्साहसे धेरित लेखकने अपनी चुद्र बुद्धिसे भगवानकी मुख्य-मुरुय लीलात्र्योंका संचिप्त तथा यथाशक्ति सरल एवं याह्य वर्गान किया है । उस गहन विषयमें मतमेद, विरोध एवं मृलोंका होना त्र्यनिवार्य है । त्र्यतः लेखक चमाप्रार्थी है त्र्यौर त्र्याशा करता है कि विरोधको भूलकर, तथा भृलोंको सुधारकर पठन करके पाटकगण् इस पुस्तक द्वारा ऋपनी ऋात्माका स्तर भली भांति ऊंचा उठावेंगे ।

इस सरल, शांतिदायक संचित्त भहावीरके जीवन चित्रि का भारतके घर-घरमें सदुपयोग हो, यही श्रमिप्राय एवं शुभ कामना है।

छिन्द्वाड़ा, म. प्र. ता. १०-४-१६५१

गुलाबचन्द वैद्यमुथा

# कालचक्र



जैन विशेषज्ञों ने इस काल चक्र के दो विभाग किये हैं। एक का नाम उत्सर्पिणी काल और दूसरे का नाम अवसर्पिणी काल है। इन दोनों को मिलाने से कालचक्र होता है। ऐसे अनन्त कालचक्र पूर्व में हो चुके हैं और अनन्ते ही भविष्य में होते चले जावंगे। इसलिये काल का ऋादि और श्रन्त नहीं है ऐसा सर्वज्ञों का कथन है। जब उत्सिपिणी काल अपनी चरम सीमा तक पहुँच जाता है तब अवसर्पिणी काल का आरंभ होता है । और

जब अवसिप्णी काल अपनी अन्तिम सीमा तक चला जाता है तब उत्सर्पिणी काल का उदय होने लगता है। इस प्रकार क्रमशः कालचक्र में उन्नति आर अवन्नति हुआ करती है।

जैन धर्म में प्रत्येक सर्पिणी के छै छै विभाग किये हैं। उत्सर्पिणी काल के छै भाग, जिन्हें 'त्र्यारे' भी कहते हैं इस प्रकार  $rac{3}{6}:--(१)$  दुःखमा **दुः**खम् (२) दुःखम् (३) दुखमा सु<mark>खम्</mark> (४) सुखमा दुःखमा (४) सुखम् श्रौर (६) सुखमा सुखम्।

इस काल का स्वभाव है कि यह दुःख की ऋवस्था में प्रवेश होकर क्रमशः उन्नति करता हुत्रा सुख की चरम सीमा तक पहुँच कर शेष हो जाता है ऋौर पश्चात् अवसर्पिणी काल आरंभ होता है।

त्रवसिर्पणी काल के छै विभाग (त्रारे) इस प्रकार हैं:— (१) सुखमा सुखम् (२) सुखम् (३) सुखमा दुःसम् (४) दु:खमा सुखम् (४) दुःखम् (६) दु:खमा दुःखम्।

इस काल का स्वभाव है कि वह सुखकी अवस्था में प्रवेश होकर दुःखकी चरम सीमातक पहुँचकर खतम हो जाता है स्त्रौर बाद में उत्सर्पिणो काल लग जाता है। इस प्रकार यह कालचक घूमता रहता है।

जैन शास्त्रनुसार उक्त दोनों कालों में चौवीस चौवीस तीर्थ-कर, बारा बारा चक्रवर्ती, नौ नौ बलदेव, नौ नौ वासुदेव ऋर्थात् नारायण ऋौर नौ नौ प्रतिवासुदेव ऋर्थात प्रतिनारायण होते हैं। इस प्रकार प्रत्येक सर्पिणी काल में समय समय ६३ महान पुरुषों की उत्पत्ति होती है। इन्हें 'त्रेषठ शलाके पुरुष 'कहते हैं। इन

महापुरुषोंके चरित्र-श्री हेमचन्द्र सुरिकृति ' त्रेषठ शलाका पुरुष चीत्र ' में हैं।

भगवान महावीर जिस सर्पिणी काल में उत्पन्न हुए हैं वह अवसर्पिणी काल कहा जाता है। इस अवसर्पिणी काल में प्रथम तीर्थं कर भगवान ऋषभ देव जी हुए। उनके बाद २३ तीर्थं कर **ऋौर हुए हैं जिनके नाम कमशः इस प्रकार हैं (२)** ऋजीतनाथजी (३) श्री संभावनाथजी (४) श्री ऋभिनन्दनजी (५) श्री सुमति-नाथजी (६) पद्मप्रभूजी ю) श्री सुपाश्वनाथजी (८) श्री चन्द्रप्रभू जी (६) श्री सुविधिनाथजी (१०) श्री शतिलनाथजी (११) श्री श्रेयान्सनाथजी (१२) श्री वासुपूज्यजी (१३) श्री विमलनाथजी (१४) श्री अनन्तनाथजी (१४) श्री धर्मनाथजी (१६) श्री शान्ति-नाथजी (१७) श्री कुंथुनाथजी (१८) श्री श्रमरनाथजी (१६) श्री मितनाथजी (२०) श्री मुनिसुत्रतनाथजी (२१) श्री निमनाथ र्जा (२२) श्री नेमिनाथर्जा (२३) श्री पार्श्वनाथर्जी ऋौर (२४) श्री महावीर खामी ॥

इस प्रकार तीर्थंकरों की ऋमावली पूर्ण होते हुए काल निर्माण का इतना समय वीत चुका है कि जिसकी गणना प्रत्येक तीर्थं कर की त्रायुष्य त्रीर उनके मध्यकालीन वर्षां की गिनती लगाने से ही प्रतीत हो सकती है। ये गएना जैन शास्त्रों में इतनी बताई गई है कि जिसे संख्यामें तो लिख सकते हैं परन्तु उस संख्या को पढ़ नहीं सकते। इसका कारण यह है कि आधुनिक समय में उतनी संख्या पढ़ने के लिये शब्द ही निर्माण नहीं हुए। इसीसे जैन धर्म की प्राचीनता का पता चलता है कि यह कितना पुराना सनातन धर्म है।

# **भाभे प्राचीनता** 🕼

जैन धर्म भारत का प्रचीन धर्म है जो अनादि काल से श्राविच्छत चला श्रा रहा है। यह एक स्वतंत्र सर्वज्ञ भाषित धर्म होने के कारण इसके सिद्धान्त बहुत ही उच कोटि के हैं। इस धर्म की पवित्र छत्रछाया में किसी भी प्राणी की स्वतंत्रा का श्रपहरण नहीं हो सकता । प्राणीमात्र को इच्छितवस्तु इसी धर्म से प्राप्त हो सकती है और वह है ' जीना ' अर्थात् अपना अपना जीवन । इस धर्म के आश्रय में प्राणीमात्र स्वच्छन्द और निर्भ- यता से विचर सकते हैं। विश्वशांति के लिये इसी धर्म ने ऋहिंसा एवं दया का सुन्दर पाठ संसार को पढ़ाया है। इस धर्म की अहिंसा में ही मानव सभ्यता, विश्वव्यापी सुख और अपूर्व शान्ति की निर्मल धारा वहती है। प्राचीन से प्राचीन ऋषियों के सिद्धान्तों में इस धर्म की छटात्र्योंका स्थान स्थान में उल्लेख पाया जाता है। इसीसे प्रतीत होता है कि यह धर्म बहुत ही प्राचीन श्रीर विश्वव्यापी धर्म है । इसकी प्रचीनता के विषय में अनेक प्रमाण मिलते हैं जिनमें से कुद्धएकका संिच्छत उल्लेख यहां किया जाता है।

- राजा शिवप्रसाद सितारे हिन्द ने ऋपने 'भूगोल हस्ता-मलक ' में लिखा है कि अदाई हजार वर्ष पहिले दुनिया का अधिक भाग जैन धर्म का उपासक था।
- २. ऐतिहासिक प्रमाणों से भी सिद्ध होता है कि वेदकाल के पूर्व भी जैन धर्म का ऋस्तित्व था। इसीलिये वेदों की ऋचाऋों में जैनियों के तीर्थं करों के नाम आते हैं, जैसे:-
  - यजुर्वेद ( ऋध्याय २६ ) ' ॐ रत्त रत्त ऋरिष्ट नेमि (i)स्वाहा ' ऋथीत, हे ऋरिष्ट नेमि भगवान हमारी रचा करो ॥ ( नोम नाथ जिन्हें अरिष्ट नोमि भी कहते हैं जैनियों के २२ वें तीर्थं कर हैं )।
  - यजुर्वे ( अध्याय २६ ) ' ॐ नमोऽईन्तो ऋपमों '। (ii) अर्थात अर्हन्तनामधारी ऋषभदेव को नमस्कार हो। ऋषमदेव जी जैनियों के प्रथम तर्थिकर हैं जिन्हें श्रदिनाथजी भी कहते हैं श्रीर श्रईन्त श्री नवका-उमंग का पहला पद है।

- ३. ऋग्वेद-'ॐ त्रैलोक्य प्रतिष्ठतानां चतुर्विशति तर्थिकराणां। ऋपभादि वर्द्धमानान्तानां सिद्धानां शरणं प्रपद्ये ॥'
  - अर्थ-तीन लोक में प्रतिष्ठित श्री ऋषभदेव से लेकर श्री वर्द्धमान स्वामी तक चौवीस तीर्थंकर हैं उन सिद्धों की शारण प्राप्त होता हूं।
- ४. ऋग्वेद-' ॐ नग्नं सुधीरं दिग् वाससं ब्रह्मगर्भ सनातनं चैपमि वोरं पुरुषमईतादित्य वर्श तमसः पुरस्तात् स्वाहा '।
  - त्र्रथं-नग्न धीर वीर दिगम्बर ब्रह्मत्वरूप सनातन ऋहेत आदित्य वर्ण पुरुष की शरण प्राप्त होता हूं।
  - ऋग्वेद- ऋ २ सू ३३ वर्ग १०- 'ऋ न विमर्षि सायकांति धन्त्राहीभिष्कं यजतं विश्वरूपम् ऋहेन्नदं दयसे विश्वमम्बं न वा ह्यो जी-यो रुदत्यहस्ति।
  - भावार्थ-हे ऋईन वस्तु स्वरुप धर्म रूपी वाणी को, उपदेश रूपी धनुषको तथा आत्मचतुष्ठय रूप श्रिनन्त ज्ञान, श्रमंत दर्शन, श्रमंत वीर्य, श्रमंत सुख ] त्राभूषणों को धारण किये हो। हे त्रर्जुन त्राप संसार के सब प्राणियों पर द्या करते हो श्रौर कामादि को जलाने वाले हो, श्रापके समान कोई रुद्र नहीं है।
  - ऋरवेद-मंडल १ सु-६४ मंडल ४ सू -४२-४ में श्री ऋषभ-देव की इस प्रकार स्तृति की गई है:-

'ऋष्यं मा सभासानां, सपत्नानां विपासहितम्, हेतारं शत्रुणां ऋधि-विराजं गोवितंगवाम् ॥

यजुर्वेद-स्न ६ मंत्र २५ में कहा है :-

'स्वास्ति न इन्द्रो वृद्ध श्रवाः स्वस्तिनः पूषा विश्ववेदाः स्वस्ति न स्तोत्यो छारिष्ठनेमी **मृहस्प**तिद्धातुः।'

इस मंत्र में इन्द्र, पूषा जिन तार्थकर ऋरिष्ट नेमि और षृहस्पति से मंगल कामना की गई है इत्यादि।

#### ५.**–महाभार**तः<del>---</del>

युगे युगे महापुण्यं दृश्य ते द्वारिकापुरो अवर्ताणे हरियंत्र प्रभास शाशि भूषणः। रेवताद्रौ जिनो नेमियुगादिविमलाचले ऋर्षात्मात्रमा देव मुक्ति मार्गस्य कारणम्।।

अर्थ-युग युग में द्वारकापुरी महात्तेत्र है जिसमें हरि का अवतार हुआ, जो प्रभास चेत्र में चन्द्रमा की तरह शोभित हैं, गिरनार पर्वत पर [ रेवतान्द्रौ ] नेमनाथ श्रौर सिड।चल श्रर्थान् विमलाचल पर्वत पर श्रादि-नाथ याने ऋषभ देवजी सिद्ध हुए हैं । ये चेत्र ऋषियों के आश्रम होने से मुक्ति मार्ग के कारण हैं।

नोट-इससे म। सूम होता है कि महाभारत के पूर्व भी जैन धर्न की मान्यता थी आरे उनके रेवतादि श्रर्थात् गिरनार श्रौर विमलाचलादि श्रर्थात् सिद्धा-चल शेत्रुंजय पर्वत तीर्थ भी मौजूद थे।

६.-योग वसिष्ट प्रथम वैराग्य प्रकरणमें - राम कहते हैं --नाहं रामो न मेवाञ्छा, भावेषु च न मे मनः । शान्तिमास्थातुमिच्छामि चात्मन्येव जिनोयथा ॥

ऋर्थात्-भगवान रामचन्द्रजी कहते हैं कि 'न मैं राम हूँ, न मेरी कुछ इच्छा है और न मेरा मन पदार्थों में है; मैं केवल यही चाहता हूँ कि जिनेश्वर देव की वरह मेरी आदमा में शांन्ति हो।

#### ७.-मनुस्मृति:---

कुलादिबीजं सर्वेषां प्रथमो विमल वाहनः। चज्जुष्मांश्च यशस्वी बाभिचन्द्रो य प्रसेनीजत् ॥ मरुदेविच नाभिश्च भरतेः कुल सत्तमः। श्रष्टमो मरूदेव्यां तु नाभेजाति उरु ऋनः॥ दर्शयन् वर्से वीराणां सुरासुर नमस्कृतः। नीति ।त्रितय कर्ता यो युगादौ प्रथमोजिनः ॥

भावार्थ-सर्व कुलों का ऋादिकारण पहला विमल बाहन नाम ऋौर चत्तुष्मान नाम वाला, यशस्वी ऋभिचन्द्र श्रौर प्रसेनजित मरुदेवी श्रौर नाभिनाम वाला, कुलमें वीरोंके मार्गको दिखलाता हुआ, देवता और दैयों से नमस्कार पानेवाला, और युगके आदिमें हकार, मकार, धिक्कार ये तीन प्रकार की नीतिका रचनेवाला प्रथम जिन भगवान हुआ।

नोट-विमलावाहनादिको जैन शास्त्रोंमें कुलकर कहा गया है। यहां महायुगके आदिमें जो अवतार हुआ है उसे जिन अर्थात जैन धर्मका आदि देव लिखा है। इसके ऋतिरिक्त मोहेनजदारोसे प्राप्त कमसे कम ५००० पांच हजार वर्ष पूर्व की सीलों श्रीर सिक्कोंमें पुरातत्ववेत्ता डा० प्राणनाथ विद्यालंकार के कथानानुसार ' नमों जिनेश्वराय ' लिखा मिलता है। इससे भी विदित होता है कि युगके श्रादिमें जिन धर्म विद्यमान था। इसलिये सब धर्मों में जैन धर्मही प्राचीन धर्म प्रतीत होता है।



## जैन धर्म पर जगत् प्रसिद्ध सम्मतियां



१. पंडित राजेन्द्रनाथ (राय प्रपन्नाचार्य) ने ऋपनी ' भारत मत दुर्पेण ' नामर्का पुस्तक के पृष्ठ १० पंक्ती ६ से १५ में लिखा है कि पूज्यपादबाबू कृष्णनाथ बैनरजी ने ऋपनी 'जैनिज्यम् ' नामकी पुस्तकमें बताया है कि भारतमें पहले चालीस करोड़ जैन थे। उसी मतसे निकलकर बहुत लोगोंके अन्य धर्ममें चले जानेसे उसकी संख्या घट गई। यह जैन धर्म बहुत प्राचीन है। इसके नियम बहुत ही उच श्रीर उत्तम हैं। इस धर्मसे देशकों भारी लाभ पहुंचा है।

नोट-उन्त कथनमें जैनोंकी संख्या बहुत ही बढ़ी हुई मालूम होती है। परन्तु संभव है कि इतनी बड़ी संख्या भगवान ऋषभ देवजी से लेकर किसी भी तीर्थंकर के मध्यान्ह कालमें इस भूमंडल पर रही हो; क्योंिक जैनियों के प्राचीन से प्राचीन मूल प्रन्थोंमें इस धर्म के सिवाय अन्य किसी का धर्म उल्लेख ही नहीं पाया जाता, जैसा कि पहले बताये हुए अन्य धर्मीमं जैन तीर्थकरों का उल्लेख मिलता है। इसीसे इस धमें की विशालता और प्राची-नता सिद्ध होती है।

- २. महामहोपाध्य पं० गंगानाथ का एम० ए० डी० एल॰ एल॰ इलाहाबाद -- 'जबसे मैंने शंकराचार्य द्वारा जैन सिद्धान्त का खंडन पढ़ा तब से मुफे विश्वास हुआ कि इस सिद्धान्त में बहुत कुछ रहस्य भरा हुआ है जिसको वेदान्त के आचार्य ने बिलकुल नहीं समभा। जो कुछ अब तक मैं जैन धर्म को जान सका हूं उससे मेरा यह विश्वास दृढ़ हुआ है कि यदि वे (शंकरचार्य) जैन धर्म को श्रौर उसके श्रयल प्रन्थों को देखने का कष्ट उठाते तो उन्हें जैन धर्म से विरोध करने की कोई बात ही न मिलती '।
- नोट-- उक्त सम्मतिसे यह सिद्ध होता है कि शकराचार्य द्वारा जैन सिद्धान्त का खंडन कपोलकिल्पत श्रोर भ्रमात्मक है।
- ३. महामहोध्याय ड कटर सतीशचन्द्र विद्याभूषण एम ॰ ए॰, पी० एच० डी०, एफ० ऋाई० ऋार० एस० सिद्धान्त महोद्धि प्रिंसिपाल संस्कृत कालेज-कलकत्ता

आप अपने २७ दिसम्बर सन् १६१३ के काशोमें दिये व्यख्यान में प्रस्तुत करते हैं कि:—

- (i) 'जैन धर्म की प्राचीनता का अनुमान लगाना बहुत ही कठिन है। परन्तु इस धर्म के साहित्यने न केवल धामिक विभागमें किन्तु आत्मोन्नति के अन्य विभागों में भी आश्चर्यजनक उन्नति प्राप्त की है। न्याय श्रीर श्राध्यात्म विद्याके विभागमें तो इस साहित्यने ऊंचेसे ऊंचे विकास त्रौर क्रमको धारण किया है।
- (ii) एक गृहस्थ का जीवन जो जैनत्वको लिये हुए है इतना ऋधिक निर्दोष है कि भारतवर्ष को उसका ऋभिमान होना चाहिये।
- (iii) ऐतिहासिक संसारमें यदि भारत देश सैसार भरमें अपनी आध्यात्मिक और दार्शनिक उन्नतिके लिये ऋदितीय है तो इससे किसीको भी इन्कार न होगाकि इसमें जैनियोंको ब्राह्मणों श्रीर बौढों की अपेचा अधिक गाँख प्राप्त है।
- ४. पं स्वामीराम मिश्रजी शास्त्री, भूतपूर्व प्रोफेसर संस्कृत कालेज-वनारम

काशीके पीष शुक्ल १ संवत् १६६२ के व्याख्यान में आप दर्शावे हैं कि:-

(i) वैदिकमत और जैनमत सृष्टि की आदि से बरावर श्रविच्छित्र चले आये हैं। इन दोनों मतोंके सिद्धान्त एक दूसरे से विशेष घनिष्ठ संबंध रखते हैं। ऋथीत् सत्कार्यवाद्, सत्कारणः वाद, परलोकास्तित्व, त्रात्माकानिर्विकारत्व मोत्त का होना त्रीर उसका नित्यत्व, जन्मान्तर के पुरुष पापसे जन्मान्तर में फल भोग, वृतोपवासादि व्यवस्था, प्रायश्चित व्यवस्था, महाजनपूजन, शब्द प्रमाएय इत्यादि समान हैं।

- (ii) त्राप फरमाते हैं—' सज्जनों इस धर्ममें ज्ञान, वैराग्य, शान्ति, चान्ति, अदम्भ, अनीर्षा, अक्रोध, अमत्सर्य, अलो जुपता, शम, दम, अहिंसा और समदृष्टता इत्यादि गुणों में एक एक ऐसा है कि वह जहां पाया जाय वहां पर बु दिमान लोग उसकी पूजा करने लगते हैं। तबतो जैनोंमें पूर्वीक्त सब गुण निरित्शयसीम होकर विराजमान हैं। यह कायरों का धर्म नहीं है। एक दिन वह था कि जैनाचार्यों की हुंकार से दशों दिशाएं गूज उठती थी। परन्तु काल चक्र ने जैनमतके महत्वकी ढांक दिया है इस्वीलिये उसके महत्वको जानने वालेभी अव नहीं रहे।
- (iii) सज्जनों ! आप जानते हैं कि मैं वैष्णव साम्प्र-दायका कट्टर आचार्य हूं तोभी भरी सभा में सत्यके कारण मुभे यह कहना त्रावश्यक हुत्रा है कि जैनोंका प्रन्थ-समुदाय सारस्वत महासागर है। उनकी प्रन्थ संख्या इतनी ऋधिक है कि उसकी यदि सूची बनाई तो एक विशाल प्रन्थ वन जायगा । इनके प्रन्थ बहुत गंभीर, युक्ति-पूर्ण, भाव-पूरित, विशद और अगाध हैं। यह वात वे ही जान सकते हैं जिन्होंने मेरे समान किञ्चितमात्र इनका मनन किया हो।
- (iv) सञ्जनां ! जनमत तबसे प्रचलित हुआ है जबसे संसार सृष्टिका आरंभ हुआ। मुभेतो इस प्रकार कहनेमें भी संदेह नहीं होता कि जैन दर्शन वेदान्ताटि दर्शनों से भी पूर्व का है। 'इत्यादि

#### भारत शिरोभारी लोकमान्य पं. वालंगगाधर तिलक

त्रापके ३० नवम्बर सन् १६०४ के बड़ोदा में दिये हुए व्याख्यानसे अकलंक प्रेस, मुलतान से प्रकाशितः—

- जैनधर्म और ब्राह्मण धर्म दोनों ही प्राचीन धर्म हैं।
- २. जैन धर्म अनादि है यह विषय अब निर्विवाद हो चुका हो और इस विषय में इतिहास के दृढ प्रमाण हैं।
- ३. अन्तिम तीर्थंकर महाबीर स्वामीका शंक चलते चौवीस सौ वर्ष से अधिक हो चुके। शक चलाने की कल्पना जैनियों ने ही उठाई थी। इनसे भी जैन धर्म की प्राचीनता सिद्ध होती है।
- ४. ' ऋहिंसा परमोः धर्म ' इस उदार सिद्धान्तने ब्राह्मण धर्म पर चिरस्मरणीय छाप मारी है। पूर्व कालमें यज्ञके लिये त्र्यसंख्य पशु हिंसा होती थी; परन्तु इस घोर हिंसाका ब्राह्मण् धर्म से बिदाई ले जाने का श्रेय जैनधर्म हीके हिस्सेमें है। अत: ब्राह्मण धर्म को जैन धर्म हीने ऋहिंसा धर्म सिखाया। यज्ञोंकी हिंसा जो दोनों धर्मीके वीच भगड़े की जड थी वह अब मिट गई।
- ५. ब्रह्मण अरे हिन्दू धर्म में मांस भन्नण और मदिरा पान बंद होगया, यह भी जैन धर्मका ही प्रताप है।
- ६. जैनधर्म श्रौर ब्राह्मण धर्म का बाद में कितना निकट संबंध हुत्रा है सो ज्योतिषशास्त्रो भारकराचार्य के प्रन्थसे विशेष

उपलब्ध होता है। उक्त आचार्यने तो जैनधर्मके रत्नत्रय अर्थात्-दर्शन, ज्ञान त्रौर चरित्रको ही धर्मका मृल तत्व बतलाया है।

### साहित्य रत्न-डाक्टर रवीन्द्रनाथ टैगोर

पचीस वर्ष पूर्व एक सभामें धर्म विषय पर कथन करते हुए आप दर्शाते हैं कि 'महावीर (जैनियों के चौबीसवे तीर्थकर) ने डीम डीम नादसे ऐसा संदेश फैलाया कि धर्म यह मात्र सामा-जिक रूढि नहीं है परन्तु वास्तिविक सत्य है। मोच्च यह बाहरी क्रियाकांड पालनेसे नहीं मिलता परन्तु सत्य धर्म स्वरूपमें आश्रय लेने से मिलता है। धर्म और मनुष्यमें कोई स्थायी भेद नहीं। कहते त्राश्चर्य होता है कि इस शिचाने समाजके हृदयमें जडकर बैठी हुई दुर्भावनात्रों को त्वरा से भेद दिया त्र्यौर सम्पूर्ण देश को पुनः धर्म मार्ग पर अप्रसर करके वशीभूत कर लिया। इसके पश्चात् बहुत समय तक इन चत्रीय उपदेशकों के प्रभाव बलसे बाह्यणोंकी सत्ता अभिभूत होगई। जैनधर्म में अहिंसा की उत्तम शिचा और स्वतंत्र विचार पद्धति धार्मिक चेत्रमें अपना विशेष स्थान रखती है ' इत्यादि ।

### मैक्समृतरः--

' जैनधर्म हिन्दूधर्मसे सर्वथा स्वतंत्र है। वह उसकी शाखा या रूपान्तर नहीं है क्योंकि प्राचीन भारतमें किसी धर्मसे कुछ तत्व प्रथक लेकर नूतन धर्म प्रचार करने की प्रथाई। नहीं थी। यह धर्म बिलकुल स्वतंत्रतापूर्वक श्रनहिंद कालसे प्रचलित है '।

जर्मन डाक्टर जैकोबीः—

' जैन फिलांसफीमें बहुतसी ऋाश्चर्यजनक बातें हैं जिसका

वैज्ञानिक लोगों को पता तक नहीं है मैंने अपने मुल्कमें कुछ लोगोंका ध्यान इस त्र्रोर त्र्राकर्षित किया है। त्र्राज चालीस वर्षोंसे में इस फिलासफीका अध्ययन कर रहा हूं।

सरस्वती १२ मार्च सन् १६१३ से उधृत

कनेडियन मिशिन कालेज-इन्दौर के इतिहासवेत्ता प्रोफेसर जोहरी मिशिनरी:--

ईस्वी सन् १६१७-१८ में लेखक जब उक्त कालेज की बी॰ ए० क्वासमें पढता था तब उसे उक्त प्रोफेसर साहब से बात-चीत करनेका कई बार मौका मिला उक्त प्रोफेसर साहब का कथन था किः—

'' स्वार्थियोंके ' न गच्छे।ञ्जन मन्दिरम् ' इस वाक्य ने संसार को सुख और शान्ति पहुंचाने वाले जैनियों के अमुल्य रत्न भंडार प्रन्थोंको स्रज्ञानकी चार दीवारोंके स्रन्दर बन्द कर दिया। यदि जैन धर्मके सिद्धन्तों का प्रचार दुनियां भरमें होता तो संसार के किसीभी भागमें पाशविक ऋत्याचार ऋौर रक्तकी नदियां न बहती जैसाकि अजकल हम यूरोपियन खंडमें सुन रहे हैं। यह धमे उत्तम त्रादर्शों का लेकरही श्रनादिकालसे संसारकी सेवा करता चला त्रारहा है। यह धर्म कबसे प्रचलित हुत्रा यह तो इतिहास भी नहीं बता सकता, परन्तु यह अवश्य कहना पड़ता है कि इस धर्मके अने ह उच्च सिद्धान्तोंमें से अहिंसाका सुन्दर सिद्धान्त मनन करने योग्य है। "

श्री महावीर जयन्त्युःसव समारोह नागपुर — ता० ३०-३-१६४२ त्र्रध्यज्ञ−नागपुर हायकोर्ट के माननीय जिस्टस

नियोगीने श्रपने भाषण में कहाकि 'जैन धर्म मार्टिनल्यूथर के प्रोटेस्टैंट धर्मके अनुसार उठ खड़ा हुआ । वेद और महाभारत में जैन धर्मका उल्लेख है। जैनोंका संख्याकी न्यूनता कोई महत्व नहीं रखती है, जब तक एकभी जैन जीवित रहेगा, जैन धर्म चलेगा । जैनधर्म पूर्णतया प्रजातन्त्रतावादी धर्म है, जिसमें स्वतंत्रता एकता, प्रेम और सहृद्यता का आधिपत्य है। जैनधर्ममें तीन श्रमृल्य बातें हैं-भक्ति कर्म श्रौर ज्ञान जिससे व्यक्तिगत मुक्ति प्राप्त होती है।

- ' दैनिक−नवभारत ' नागपुर ता० ३ ऋष्रेल ≀६४२
- 'लोकमत'

इस प्रकार इस धर्मकी प्राचीनता, स्त्रतंत्रता श्रीर उत्तम भावनात्र्योंके त्र्यनेक प्रमाण् इतिहासमें विद्यमान हैं। यह धर्म वैज्ञानिक और स्वतंत्र धर्म होने के कारण सुदृढ़ और सार्वप्राही है। प्रचारकों की कमी श्रीर संकीर्णताके कारण इस धर्मका प्रकाश जैसा होना चाहिये था वैसा नहीं होरहा है। इस धर्ममें वीतराग भाव होने के कारण यह न्यायपूर्ण और निष्पत्त धर्म प्रतीत होता है। इस धर्ममें विशेषकर गुराही पूजा जाता है। जबतो इस धर्मके प्रसिद्ध जैनाचार्य श्रीमद् भट्टाकलंक देवने नीचे के रलोक में कैसे मनोहर श्रीर निष्पत्त भावोंसे परमात्मा को नमस्कार किया है-

यो विश्वं वेद वेद्यं जननजलनिधेभिङ्गिनः पारदृश्वाः । पूर्णीयवीविरुद्धं वचनमनुषमं निष्कलंकं यदीयम्॥ तं वंदे साधुवंदां सकलगुर्णानिधि ध्वस्त दोषद्विषंतम्। बुद्धं वा वद्धमानं शतद्त्वानिलयं केशत्रं वा शिवं वा ॥ भावार्थ-जानने योग्य सम्पूर्ण विश्वको जिसने जान लिया, संसार रूपी महासागरकी तरंगे दूसरी पारतक जिसन देखली, जिसके बचन परस्पर श्रविरुद्ध, श्रनुपम श्रौर निर्देश हैं, जो सम्पूर्ण गुणों का भंडार श्रोर साधुश्रों द्वारा वन्दनीय है, जिमने राग द्वेषादि श्रठारह शत्रुरूपी दोषोंको नष्ट करदिया है, स्त्रौर जिसकी शररामें सैकडों लोग आते हैं ऐसा कोई पुरुष विशेष या महान आत्मा है उसे मेरा नमस्कार हो; फिर चाहे वह शिव हो, ब्रह्मा हो, विष्णु हो, बुद्ध हो श्रथवा वर्द्धमान (महावीर) हो।



## भगवान महावीर के पहिले



यह तो हम पूर्व ही बता चुके हैं कि यह अवसर्पिणी काल है जिसमें चौबीस तीर्थकर हुए हैं। उनमें से भगवान महावीरका स्थान अन्तिम तीर्थंकरका है। इनके ढाई सौ वर्ष पूर्व भगवान पार्श्वनाथ स्वामी, तेवीसवें तीर्थंकर हुए है। बस इन्हींके बादका काल भारतके इतिहासमें कालिमासे पुता हुन्ना है।

भगवान पार्श्वनाथ स्वामी के मोच्च जाने तक भारत वर्ष में जैन धर्मका भारी उद्योत था । इसी समय में बढ़े २ ब्राह्मण इसधर्म के धुरंधर पंडित थे । बड़े २ राजा ऋौर महाराजा लोगभी इसी धर्मका पालन करते थे। कर्नल टाड साहेबने ऋपने राजस्थानीय इतिहासमें लिखा है कि भारतवर्षमें एक समय ऐसा था कि सोर देश में जैन राजा राज्य करते थे स्त्रीर उस समय उनके राज्यें। में पूर्ण शान्ति थी। संभव है कि पीछे वतलाई हुई जैन संख्या इसी समय में इतने विशाल रूममें रही हो।

त्र्यागे चलकर टाड साहब पुनः लिखते हैं कि जैन लोग हिमालय से लेकर कन्या कुमारी तक और उससे भी आगे लंका द्वीप तक श्रौर व रांचीसे लेकर बंगाल, ब्रह्मदेश, स्याम श्रौर जावादि देशों तक फैले हुए थे। ऋनेक देशोंका व्यापार भी इन्हीं लोगोंके ऋधीन था। प्रत्येक प्रान्तमें उसी समयके बड़े २ जैन कार्यालय, विशाल जैन मन्दिर श्रीर श्रनेक श्राश्रमादि लोकोपयोगी संस्थाएँ इतिहास प्रसिद्ध हैं। अने क स्थानों में आजतक भी उनके पुरातन तीर्थस्थान मौजूद हैं जिनकी शिल्पकारी देखकर उनकी उन्नित श्रीर प्राचीन सभ्यताका अनुमान श्रासानीसे हो सकता है।

भगवान पार्श्वनाथ स्वामीके स्वल्यकाल पश्चात्ही भारत वर्षमें धार्मिक श्रृंखला टूट चुकी थी और अधर्मका राज्य फैलने लगा था। ब्राह्मण लोग अपने ब्राह्मण्त्व को भूलकर स्वार्थके वशीभूतहो अपनी सत्ताका दुरुपयोग करने लगे थे। चत्रीलोग भो ब्राह्मण्येके हाथ की कठपुतली वनकर श्रपने कर्तव्योंसे विमुख होगये थे। समाजमें बहुत ही विकाल विश्रंखला उत्पन्न होने लगी थी। समाज और प्रवंध ऋताःचारियों के हाथमें जा पड़ा था। सत्ताउनमाद श्रोर श्रहंकारकी शिकार बन चुकी थी। राजमुकुट श्रधर्म के शिरपर मंडित था। समाजभर में त्ररहि त्राहि मच गई थी । भारत वर्षके धार्मिक ऋौर सामाजिक इतिहास में यह काल वड़ाही भीषण् था । समाजके ऋन्तर्गत ऋत्याचारोंकी भट्टी वारोंसे थधक रहीथी। धर्म के नामपर स्वार्थका राज्य सवार था। धर्म श्रौर समाजकी ऐसी दुर्दशा हो चुकी थी कि वे चोग चोग हो-कर कई दुकड़ोंमें विभाजित हो चुके थे। जिधर देखो उधरही श्रधमं, पाप श्रौर हिंसा ही हिंसा दृष्टिगोचर हो रही थी । ऐसी भीभत्स भयंकरता के कारण समाज की उन्नतिके स्थानपर महान श्रवन्नति दिखाई दे रही थी । पशुवध श्रौर उन्नहिंसामय यज्ञकर्म तो भारतव्याप्त होगया था। कहीं ऋश्वमेघयज्ञ (जहां सहस्रों घोड़ें ऋिम होम दिये जाते थे ), कहीं गोमेघयज्ञ (जहां गौएं

जलादी जाती थी ), कहीं अजमेघयत्त (जहां बकरों की बली दी जाती थी ), ऋौर कहीं कही तो नरमेघयज्ञ ( जहां मनुष्यों तक को भयंकर अनिज्वालामें भूज दिया जाता था ) भारवर्ष भरमें नित प्रति होने लगे थे। निरपराधी असंख्या प्राणियोंके रुधिर से पृथ्वी सिंचित हो रही थी। सर्वत्र हाहाकार मच रहा था। म्क पशुत्रों का कोई नाता दृष्टि में नहीं पड़ता था। ऐसी भयंकर भीभत्स अवस्था में सारी सृष्टि एक ऐसे महान् आतमा की राह देख रही थी जो इन मूक प्राणियोंको नितप्रतिके दारुण दु:खों से मुक्त कर अभीत करे।

इन प्राणियोंकी ऋभिलाभा पूर्ण हुई। भगवान महावीरने जन्म धारण किया और उक्त सब भयंकर दशाको अपनी बुलंद श्रावाज द्वारा शान्तकर धार्मिक श्रीर सामाजिक सुधारके साथ भारतवर्षमें पुन: शान्तिका साम्राज्य स्थापित किया। ऋहिंसा श्रर्थात् श्रभयदानका पाठ पढ़ाकर प्रांगीमात्रको श्रभीत श्रर्थात् निर्भय वनाया । प्रभु महावीरका पवित्र चरित्र बुद्धि ऋगम्य है । पूर्वीय और पश्चास इतिहासकारोंने भगवान महावीरके विषयमें बड़े २ प्रन्थ निर्माणकर मुक्त बंठसे प्रशसा उच्चारित की है। श्रतः उन्हीं भगवान महावीरका सांचित्र जीवन चरित्र इस पुस्तकका मृल विषय है, जिसे पढ़कर प्रत्येक आत्मा शान्ति लाभ कर सकती है तथा जिसके पठनसे सारा संसार समय समय पर हिंसाकी धधकती ज्यालासे बचकर अपूर्व शान्तिका चिरकाल तक अनुभव कर सकता है।



### जन्म भूमि श्रीर माता त्रिशला के स्वप्न



ईस्वी सन् ४९६ वर्ष पूर्व यह भारतदेश छोटे छोटे राष्ट्रोंमें भिन्न २ नामसे विभाजित था । उस समय बिहार प्रान्तमें वैशाली नामकी नगरी थी। उसके अन्तर्गत चत्रीय कुंड नामका ग्राम था। जिला गयामें जहां पर आज लखवाड़ नामका प्राम बसा हुआ है। वहीं चत्रीय कुंड ग्रामकी स्थिति बतलाई जाती है। वहीं भगवान महावीरकी पुरुय जन्मभूमि है।

यद्यपि यह चत्रीय कुंड वैशालीके अन्तर्गत होते हुएभी वह एक स्वतंत्र राजधानी भी था। वहांके राजाका नाम सिद्धार्थ था। राजा सिद्धार्थके आर्धान कोई बड़ा राज्य न था फिरभी उनके राज्यकी शिचा, वेभव, मान-सन्मान त्रौर कला-कुशलता त्र्रन्य पर्ौसी राज्योंसे बहुतही बढ़ी चढ़ी थी। राजा सिद्धार्थ की रानी का नाम त्रिशला था । कहीं कहीं रानी त्रिशलाको त्रिशला च्रत्राणी के नामसे भी समेवोधित किया गया है। इससे भी मालुम होता है कि राजा सिद्धार्थ कोई छोटेसे राज्यके ही चुत्रीसरदार थे। परन्तु उनका राज्य धन धान्य एवं सुख सम्पतिसे परिपूर्ण था; इसिलये वे ऋपने समयके गौरववान राजा गिने जाते थे। राजा सिद्धार्थनाय अर्थात् झाय या ज्ञात वंशी चत्रीय जातिके मुखिया सरदार थे जिनका गोत्र काश्यप था।

संसार सुख भोगते हुए रानी त्रिशला गर्भवती हुई। प्रसव के दिवस जब निकट स्राने लगे तब एक दिन रात्रिके समय आधी जगी हुई आधी सोई हुई अवस्था में रानी त्रिशलाने चौदह स्वप्न देखे । किसी किसी जैन ऋम्नायवालोंका कथन है कि रानी त्रिशला ने सोलह स्वप्न देखे । उन शुभ स्वप्नोंमें से (१) पहले उन्हें एक श्वेत हाथी दिखा (२) दूसरेमें वृषभ उनके साम्हने से निकला (३) तीसरे में एक केशरी (सिंह) देखा (४) चौथे में लद्दमी देवी के दर्शन हुए (५) पांचवे में खिले सुगंधित पुष्पों की माला नजर ऋाई (६) छटवें में चन्द्र के दर्शन हुए (७) सातवें में सूर्य दीख पड़ा ( ८ ) ऋ।ठवें में फहराती हुई ध्वजा (६) नवमें में कलश (१०) दशवें में खिले हुए कमलों से भरा हुन्ना तालाब ( ११ ) ग्यारवें में विस्तीर्ण चीर सागर अर्थान् दूध का समुद्र (१२) बारवें में देव विमान (१३) तेरवें में रह्नोंका ढेर ऋौर (१४) चौद्वें में उन्होंने निर्धूम जाब्यब्यमान अमि की शिखा देखी। इनमें रत्नजड़ित सिंहासन और धरणेन्द्र का भवन सम्मिलित करने से सोलह स्वप्न हो जाते हैं।

नोट- किसी आम्नाय वालों ने ध्वजा की जगह महलिके जोड़ेको माना है।

उक्त कथित स्वप्नों को देखकर रानी त्रिशलाकी नींद खुली। वह अपने स्वप्नोंके फलोंका विचार करने लगी। वह सोचने लगी कि इन शुभ स्वप्नोंके देखनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि अब शीब ही अत्याचारों का अन्त होगा। हिंसा, घृगा और पापाचार दुनिया से उठकर उनके स्थान में ऋहिंसा, प्रेम और विश्व-शांति का साम्राज्य स्थापित होगा। इसी प्रकार जो भी रानी त्रिशला ने अपने स्वप्नों का फल निश्चित कर लिया था तो भी इन स्वप्नों का संदेह उसने राजा सिद्धार्थ को देना उचित समभा।

प्रातः काल होते ही रानी त्रिशला ऋपने सदन से राजा सिद्धार्थ के शयनागार में गई ऋौर राजा को ऋपने स्वप्नों का पूर्ण वृतान्त कह सुनाया। राजा स्वयं शास्त्रज्ञ था। स्वप्नों का सुनतेही उसने रानी त्रिशलाके समानही स्वप्नोंके फलोंका प्रभाव जान लिया था। फिरभी ऋति पुलकायमानहो शीघही शौच, मुखमार्जन, व्यायाम, विलेपन और स्नानादि से निवृत होकर, सुन्दर, त्राभूषण, वसनादिसे सुसन्त्रित राजा सिद्धार्थ राजसभामें पधारे 'फिर उन्होंने स्वप्नशास्त्र विशारद पंडितों को बुलौवा भेजा। राजज्ञा शिरोधार्य पंडितगण भी राजसभामें आये । राजाने भी उन्हें त्रादरपूर्वक योग्यतानुसार त्रासन दिये। फिर विनयपूर्वक एकके बाद एक पूर्व कथित स्वप्नौंका उनके सम्मुख वर्णन किया श्रौर उनसे इन स्वप्नोंका फल निरूपण करने के लिये कहा।

इस प्रकार राजाका सन्देश सुन स्वप्नशास्त्र विशारदोंका मुखिया बोला कि राजन्। स्वप्नशास्त्रमें स्वप्नोंकी संख्या ७२ प्रकारकी बतलाई गई है। उनमें से ३० स्वप्न बहुतही शुभ फलके देने वाले होते हैं इन्हीं तीसोंमें से १४ या १६ स्वप्न उस रमणी रत्नको दिखते हैं जिसकी गोदसे किसी तीर्थंकर या चक्रवर्तीकी उत्पत्ति होती है। रानी त्रिशलाको तो उक्त सब स्वप्न एकसाथही दृष्टिगोचर हुए हैं। इससे प्रत्य**च**जान पड़ता है कि त्रापके राज्यमें लच्मी ऋौर गौरवको निःसंदेह विस्तार होगा। महारानीके गर्भा-धानका समय पूर्ण होनेपर उनकी कोत्तसे एक महान पराक्रमी सर्वगुर्ण सम्पन्न चऋवर्ती सम्राट त्रथवा तीर्थकर का जन्म होगा।

उससे संसारके अत्याचार एवं अनथींका दर्घिकालके लिये अन्तहो जावेगा। ऐसी महान त्रात्माके स्नाने से संसार भरमें सुख स्नौर शान्तिकी बृद्धि होगी। वह भव्य स्रात्मा जगत् पूज्य होगी स्रौर संसारके संतप्त जीवों को कल्या एका मार्ग बतावेगी।

इस प्रकार स्वप्न विशारदोंके वचन सुनकर राजा स्त्रौर रानी हर्षके मारे मनही मन फूल उठे। पश्चात् उन्होंने स्वप्न पाठकों को श्चानन्द पूर्वक बहु मूल्य भेंद देकर विदा किया। प्रसंबके दिन ज्यों ज्यों निकट बाने लगे राजा सिद्धार्थके राज्य में धन, धान्य और राजाका सन्मानभी चारों स्रोर उत्तरोत्तर बढ्ने लगा।



# भगवान महावीर का

#### जन्म

#### 卐

स्वप्न पाठकोंके शुभ वचन सुन हर्षायमान रानी त्रिशला ऋपने गर्भकी भली भांति सम्हाल करने लगी। शास्त्रानुकूल प्रवर्तिमें गर्भाधानकाल सुखपूर्वक बीतने लगा । एक एक दिन गिनते हुए पूरे नौ मास त्रौर साढ़े सात दिन बीत चुके। बस उसी समयसे जगत् की अनुचित प्रवृत्तियोंने कुछ पलटा खाया। दशोंदिशास्रों में त्रानन्द त्रौर त्रनुरागकी लहरें उमड़ पड़ी। चारों स्रोर शीतल

मंद श्रौर सुगंधित वायुका संचार होने लगा। ऋतुराज वसंतने प्रकृतिको सुगंधित श्रौर स्वादिष्ट पुष्प एवं फलोंसे श्राच्छादित कर दिया । जिधर देखो उधर अ.नन्द श्रौर हर्षका साम्राज्य प्रसारित होने लगा । सर्वत्र सुन्दर ।निमित्त त्र्यौर शुभ शक्कन स्वाभाविक प्रवर्तने लगे। ऐसी फूली फली मनोहर आनन्द युक्त बसन्तका वह शुभ दिन ईस्वी सन् ५६६ वर्षके पूर्वका चैत्र मासके शुक्ल पत्तकी तेरसका था जिस समय चन्द्र हस्तोत्तरा नत्त्रत्रमें था श्रौर श्रन्य प्रह <del>श्र</del>नायास उच्च स्थान पर विराजमानथे उस समय रानी त्रिशलाके गर्भसे सिंह लच्चणवाले, स्वर्णके समान कान्तियुक्त, दिव्यरूप राशि पुत्र रत्नका जन्म हुत्र्या ।

जिस रात्रिमें भगवानका जन्म हुत्र्या उसी रात्रिमें दैविक गतिसे राजा सिद्धार्थके कोप भंडारादि के धन धान्य, वस्त्राभूपणादि में विपुत्त वृद्धि हुई। दुःखिया प्राणीगण सहसा सुखका त्र्यनुभव करने लगे। चौसठ इन्द्र और असंख्य देवी देवताओंने सुमेरंगिरि पर भगवान का जन्म महोत्सव मनाया । दूसरे दिन राजा सिद्धार्थ ने पुत्र जन्मकी खुशीमें दीन गरीव याचकों को ऐच्छिक दान दिया । जिन मन्दिरों में जगह जगह बहुमृल्य द्रव्यादि से पूजा रचाई; बन्दीखानेसे कैदियोंको छुड़वाया; नगरमें तोल स्त्रौर माप बढ़ाया ऋौर नानाप्रकारके महोत्सव करवाये । तीसरे दिन चन्द्रसूर्य दर्शन, छट्टे दिन रात्रि जागरण और ग्यारवें दिन श्रशुचिकर्म दूर करवाया । बारवें दिन बारसा महोत्सव करके जाति एवं सगे संबंधियों को भोजन वस्ताभूषण पुष्पमालादिसे सत्कार किया; श्रौर पुत्र जन्मके बाद अपने राज्यमें सर्व प्रकार की अनोखी वृद्धि होनेके कारण अपने पुत्र का नाम श्री वर्द्धमान रक्खा। तत्पश्चात

श्रीवर्द्धमान (भगवान महावीर) दूजके चन्द्रमाके समान वृद्धि पाने लगे।

नोट-दैविक गतिसे धनकी वृद्धि शात्रोंमें इस प्रकार बताई गई है कि जब कभी महान त्रात्मात्रों का जन्म होता है तब उनकी पूर्व पुन्याईके योगसे देवता लोग अपनी दैविक शाकि से जमीनमें गड़ा हुआ तथा ऐसा धन, जिसका कोई मालिक न हो, लाकर उनके कोष या भंडार भर देते हैं।

### बाल्यावस्था श्रीर बल

भगवान महावीर की बाल्यावस्थाके विषयमें बहुत कम उल्लेख पाये जाते हैं। परन्तु कल्पसूत्रादि प्रंथोंसे जो कुछभी थोड़े बहुत उपलब्ध हैं उससे भगवानकी बाल्यावस्था पर ऋच्छा प्रकाश पड़ता है। जब भगवानका जन्म महोत्सव सुमेरू पर्वत पर देव-तात्रोंने मनाया था, तथा साढ़े सात वर्षकी ऋवस्थामें वालकीड़ा के समय प्रभुने ऋपने बलका परिचय दिया था उसीका संचिप्त वर्णन हुम करते हैं।

भगवानकी ।दिव्य कान्ति, तप, तेज, उत्तम प्रतिमा श्रौर श्रगाध शाकि त्रलौकिकही थी । पूर्वकथित जन्मोत्सव मनाते समय मेरूगिरि पर जब देवता लोग भगवानको चीरोदकसे स्नान करा रहेथे तब इन्द्रको सन्देह हुआ कि भगवानतो इतने छोटेसे हैं, इतने पानीसे स्नान करानेसे कहीं प्रभु बह न जावें। तीन ज्ञानके धारी प्रभुने ऋपने ऋवधिज्ञानसे इन्द्रके सन्देहको जान लिया। उसका भ्रम निवारण करने के हेतु भगवानने श्रपने पांव

के अगूंठेसे मेरु पर्वतको किञ्चत् हिला दिया । तवतो एकदम इन्द्रका सन्देह दूर होगया पश्चात् प्रभुके ऋतुलनीय बल पर मुरध हो, भूरि भूरि प्रसंशा करते हुए इन्द्रने भगवान वर्द्धमान का नाम महावीर रख दिया । तबही से भगवान वर्द्धमान महावीर नामसे प्रसिद्धि पाने लगे।

यों तो भगवान महावीर की बाल्यावस्थाके साहस श्रीर वीरता को छोटी-मोटी अनेक कौतुकजनक बातें शास्त्रोंमें उपलब्ध हैं; परन्तु हम यहां उनके वलका एक वूसरा उदाहरा बतलाना चाहते हैं जिससे यहभी शिक्षा मिलती है कि छल अपट वाले शत्रु को प्रहार करके परास्त करने या दंड देनेमें कोई अन्याय या पाप नहीं ।

एक समय प्रामके कुछ बालक अपने वचपनमें बालकीड़ा कर रहे थे। उनका खेल इस प्रकार था कि एक लड़का बुश्चपर भढ़ जाता था और दूसरे लड़के उसे खूने के लिये वृज्ञपर चढ़ते जो लड़का उसे खू लेता तब वह लड़का उसकी पीठकर खड़कर नियमित दूरतक जाता और वहां उसे छोड़ आता था। भगवान महावीरकी अवस्था तब साबेसात वर्षकी थी तब वे भी इस खेलमें एक दिन सम्मिलित हुए। जिस समय यह खेल हो रहा था उस समय इन्द्र ने अपनी सभामें भगवानके अतुलनीय बलकी प्रसंशाकी । उसपर एक देंच बहुत क्रोधित हुआ और प्रभुके बलकी परी हा करने के लिये पूर्यावेगसे वह धरातल पर उतर आया उस देंचने तुरन्त बालरूप धारण किया और उक्त बालकोड़ामें प्रभुके साथ शामिल होगया । खेलते-खेलते योगानुयोग भगवान महाबीरको उस देवकी पीठपर चढ़नेकी पारी ऋाई। ज्योंही

भगवान उसकी पीठपर चढ़े त्योंही वह देव भगवानको लेकर पूर्ण वेगसे ताइके वृत्तके समान उत्परको उठने लगा। यह कौतुक देख दूसरे बालक भयभीत होकर भागने लगे। तबतो उसे मायावी कोई कपटी शत्रु समभक्तर महाबीरने एक साधारण मुष्टिका प्रहार उस देवर्का पीठपर किया । प्रहार होतेही बह देव तुरन्तही नीचे श्रोर धरातल पर भुक गया। यह देख बालकगण वर्द्धमान की प्रसंशा करने लगे श्रीर उनका भयभी दूर होगया। भगवानकी मुष्टिके प्रहारसे उस देवका गर्व भी चूर-चूर होगया । उसने तुरन्त अपना श्रासली रूप धारण किया श्रीर प्रभुके सामने नतमस्तक हुत्रा । पश्चात विनय भाव पूर्ण भगवानसे ध्रपनी धृष्टताकी चमा याचना करके बह देव पुन: देव लोकको चला गया । यह घटनाभी भगवान वर्द्धमानके महाबीर नामधारी होनेका सम-र्थन करती है भगवानके साहस श्रीर बलकी झनेक घटनांएं हैं जिससे उनके श्रतुलनीय बल श्रीर पराक्रमका पता चलता है। पाठक गर्ध अन्यत्र शास्त्रोंमें ऐसी अनेक घटनाओं के विषयमें पढ सकते हैं।

नोट-जैन शास्त्रोंमें ऐसी घटनाएँ यह सिद्ध करती हैं कि शत्रुको दमन करनेके लिये महारादिसे या ठोक-पीटकर काम लेना कोई अनीति नहीं है।

### विद्याध्ययन

जब प्रभु महावीर सात चर्ष के हुए तब उनके माता-पिताने उन्हें अध्यापकों के पास शिक्षा प्राप्त करने के लिये भेजा। अध्या-पक लोग ज्यों-ज्यों उन्हें पढ़ाते, भगवान उनसे भी आगे पढ़ जाते। जो कुछ ऋघ्यापक उनसे पूछते, उन सब वातोंका उत्तर महाबीर श्चनायासही दे देते । उपाध्याय लोगजो इनको पढाते थे इनकी श्राद्धितीय तात्रवुद्धि देखकर अचंभा करने लगते। ऋध्यापकोंके प्रश्नों के उत्तर जब महाबीर सरलतासे देने लगे तो वे लोग पुन: कठिन से कठिन प्रश्न करना आरंभ करने लगे। परन्तु ज्यों-ज्यों कठिन प्रश्न प्रभुके साम्हने आते त्यों-त्यों महावीर अपने सरल स्वभावसे उनका ठीक ठीक उत्तर दे देते। इस प्रकार अनुलनीय तीब्रबुद्धि इस बालककी देखकर अध्यापकों को कुछ दूसराही श्रभास होने लगा।

एकदिन ऋध्यापक ऋौर उपाध्यायोंने मिलकर प्रभु पर सबसे ऊची कचा के प्रश्न करना आरंभ किया। वे प्रश्न इतने कठिन थे कि जिनका उत्तर उपाध्यायभी शीव्रतासे नहीं दे सकते थे। परन्तु महावीरने तो उन प्रश्नों का उत्तर भी उसी सरलता से प्रथक-प्रथक ठोक-ठोक दे डाला । ऋबतो ऋध्यापक और उपा-ध्यायोंकी त्राखें खुली त्रीर इस वालकके रूपमें उन्होंने किसी महान आत्माको देखा । ऐसे तीत्र बुद्धि वालकको पाकर अध्यापक ऋौर उपाध्याय इस सोचमें पड़ गये कि इस बालकको पढाया क्या जाय । यह तो जो कुछभी तर्क-वितर्क युक्त प्रश्न हो उसका उत्तर त्र्यनायासही सही सही दे डालता है।

इसप्रकार ऋध्यापक ऋौर उपाध्यायोंको चिन्तित देख इन्द्रने ब्राह्मणुका रूप लेकर उस विद्यालयमें प्रवेश किया। उसनेभी श्रध्यापकों श्रीर उपाध्यायों पर महत्व भरे शास्त्रीय प्रश्न किये जिनका उत्तर वे लोग तो न दे सके । परन्तु महावीरने उपाध्यायों की आज्ञासे उन सब प्रश्नोंका उत्तर थोड़ेही देरमें न्याय सङ्गत श्रोर युक्तियुक्त रूपसे दे डाला। जिसे देखकर, वहां जो लोग उपस्थित थे, वे दर्षयुक्त आश्वर्यावित हो गये। श्रीर वह ब्राह्मण् भी विचार मम्र होगया। फिर उस ब्राह्मणने निम्नलिखित इस विषयोंके प्रश्न ऋौर किये जो बहुतही जटिल ऋौर पेचीदा थे। मगर राजकुमारने उन सव प्रश्नों को बात की बातमें युक्तियुक्त सुलभा दिया। वे प्रश्न इन विषयोंसे संबंध रखते थे। (१) संज्ञा सूत्र (२) परिभाषा सूत्र (३) विधि सूत्र (४) नियम सूत्र (४) प्रतिष्ठा सूत्र (६) अधिकार सूत्र (७) अतिरेश सूत्र (८) अनुवाद सूत्र (६) विभाषा सूत्र ऋौर (१०) निपात सूत्र ।

कहते हैं भावी भगवान महावीर से निकले हुए इन्हीं प्रश्नों के स्पष्टीकरणने त्रागे चलकर एक वृहत व्याकरणका रूप धारण किया। यही जैनेन्द्र व्याकरण के नामसे प्रचलित हुआ और फिर इसीका ऋतुकरण जैनाचार्य मुनि शकटायन श्रौर पाणिनीने भी किया।

तर्पश्चात् त्राह्मण्रूप इन्द्रने महावीरकी भूरि भूरि प्रसंशा की श्रीर कहाकि यह बालक निकट भविष्यमें संसारमें एक बड़ाही विचित्र महारुपुष सिद्ध होगा। प्रखर बुद्धिमत्ता रखते हुए श्रमिमान रहित इस बालकके लच्चाए ऐसे जान पड़ते हैं कि यह अपनी विद्या श्रीर बुद्धिसे संयम, सत्य, त्याग श्रीर श्रिहिंसा का सुन्दर पाठ संसारको सिखाकर, दुखी जीवों के तापको मिटाकर, शान्तिका राज्य स्थापित करेगा । इतना कहकर ब्राह्मण तो अपने स्थानकी स्रोर चला गया स्रौर उपाध्याय जी राजकुमार महावीरको साथले राजाके पास गये । राजाने उचित सन्मान दे उपाध्यायजी से राजकुमारकी शिचाके विषयमें पूछा । उत्तरमें उपाध्यायजी ने

उक्त कथित सम्पूर्ण वृतान्त राजाको आद्यान्त सुनाया । यह सुन राजाभी बहुत अचंभित और हपीयमान हुये, और उपाध्यायजी को बहुमूल्य पुरस्कार दे पुलाकित बदन बिदा किया।

### युवावस्था

बालकाल और विद्याध्ययन-काल समाप्त करते हुए युवावस्था का भी आगमन हुआ। इस समय भगवान महावीरके जीवनमें दो प्रकारके हेतु उपस्थित हुए। एक तरफ युत्रावस्था अपना पूर्ण विकास पाकर खिल रही थी तो दूसरी ओर आत्मभाव तेजीके साथ प्रकाशित हो रहे थे। संसारके मोहक पदार्थींसे श्रापका मन हट गया था खीर विरक्त भावनाएं वद रही थी। इस बातका पता आपके माता पिता और कुटुंन्वियोंको भी मालूम पड्ने लगा था। ऐसी ऋवस्थामें मातापिता पुत्र प्रेमके वशीभूत होकर बर्द्धनानके विवाहका प्रपञ्च रचने लगे।

जैनियोंकी दिगम्बरादि सम्प्रदायें भगवान महावीरको ऋखंड बालब्रह्मचारी बतलातें हैं । परन्तु श्वेताम्वर त्राम्नायके कल्पसूत्रादि ब्रन्थोंमें लिखा है कि भगवान की इच्छवान होने पर भी माता पिता की त्राज्ञा भंग करना ऋनु चित समभ उन्होंने महाराज समरवीर की कन्या 'यशोदा ' के साथ अपना विवाह किया। (प्रकृतिका नियम है कि पूर्व संचित कर्म भोगे विना छुट नहीं सकते; फिरभी ज्ञानियोंके लिये भोगभी कर्म निर्जराका हेतु होता है ) वद्जुसार भगवान महावीरको कुछ कालतक गृहस्थावास भी करना पड़ा। त्र्यापकी एक ' प्रिय दर्शना ' नामकी कन्याभी हुई जो राजकुमार जामाली को व्याही गई थी।

इस प्रकार संसार सुल भोगते हुए भगवान महावीर जलकमलवत् संसारमें गृहस्थावास करते रहे। द्यापका जीवन एक
पवित्र योगीकी तरह व्यतिकम होता रहा । परम वैरागी होते
हुए भी क्रापने ३० वर्षकी क्रायुष्य तक दीचा न ली । इसका
कारण यह था कि क्रवधिज्ञानसे क्रापने, क्रपने उत्पर माता पिता
का अनुलनीय मोह देलकर, यह निश्चय कर लिया था कि जबतक
माता पिता जीवित रहेंगे तबतक मैं दिचा प्रहण न करूंगा । एतदर्थ गृहस्थावासमें भी ख्रापका जीवन दीचित साधुकी तरह ममत्व
रहित अवस्थाने वीता ।

नेट—तिर्थकर तो गर्भमें आतेही मीते, श्रुति और अवधि ये तीन ज्ञानके धारी होते हैं । इसमें अवधिज्ञानसे उसे कहते हैं कि जिसके द्वारा आत्माको अपने तत्कालीन आस्तित्वके समयसे भूवका सम्पूर्ण ज्ञान हो।

## दीना

"शुद्धातमस्स प्रीतरे, कोई बिरला ठाने। निद्रा मोह कषाय न जामे, पुश्यपाप विपरीतरे।। कोई ॥ जामे कर्म शुभाशुभ नाहिं, बंधमोचिकी रीतरे।। कोई ॥ दर्शन ज्ञान विकल्प न तामें, शुद्ध चेंतना मीतरे॥ कोई ॥ स्वामी सेवक भेद जात नश, रहत हार न जीतरे॥ कोई ॥ भये न हैं हैं होत सिद्ध नहिं, विन चेतन परतीतरे॥ कोई ॥ प्रीतहोत नश जात भूल चिर, जगसों होत श्रमीतरे॥ कोई ॥

गो, म, माला

यह वात पहिलेही बनलादी गई है कि पूज्य मातापिताका ऋपने उत्पर नितान्त मोह देखकर भगवान महावीरने यह निश्चय कर लिया था कि उनके जीते जी संयम (दीचा) गृहण न करूंगा। तद्नुमार जब भगवानकी ऋवस्था २८ वर्ष की हुई तब राजा सिद्धार्थ ऋौर रानी त्रिसलाका स्वर्गवास होगया । मातापिताके वियोग से उनके परिवार ऋौर विशेषतः भगवान महावीरके बड़े भाई नन्दिवर्द्धनको बड़ाही श्रसहनीय दुःख हुत्रा । संसारकी जन्म मरण परिणतिका अनुमान कर वैरागी श्रभुने अपने बड़े भाई को बहुत सान्त्वना दी, पर उनके हृदयसे पिनृ वियोगकी वेदना दूर न हुई । तिसपर प्रभु महावीरने उन्हें पुनः समम्भाया वे बोले, 'भईया ! संसारमें उत्पाद श्रीर व्यय होना स्वाभाविक है। जन्म श्रीर मरण का दुःख संसारी जीवोंके साथ अनादिकालसे लगा हुआ है। ज्ञान दृष्टिसे त्रिचार करो त्र्यौर ऐसे उगय सोचो कि भविष्यमें ऐसे दु:खदाई संबंधही न होने पावे । आत्मिक धर्म क्या है और यह जीव जन्म मरणके दारुण दुःखसे कैसे रहित हो सकता है इसपर विचार कीजिये । संसारकी मोहमायामें ऋात्मा सदैव शान्ति प्रिय है। अशान्तिके कारणोंमें उलमकर आत्माको दुःखित करना भारी भूल है। मोह--ममताको मनसे हटाइये श्रोर संतोषको धारण कीजिये '। इत्यादि भगवानके वचन सुनकर नन्दिवर्धनको संतोष हुआ।

पश्चात् तत्कालीन चित्रियगणों ने मिलकर नन्दिवर्धनको पुरातन पृथानुकूल राजतिलक किया । निन्दिवर्धनका राज्याभिवेक होनेके वाद् उनसे स्वामीवर्द्धमानने दीचा की श्राज्ञा मांगी । इसपर बड़े भाई निन्दबर्धन बोले, " भाई हालही में तो हमारे मातापिता का वियोग हुत्रा है स्रभीतो हम उसी दुःखसे पीड़ित हैं। उसमें

जो कुछ संतोप है वह केवल तुम्हारे समीप रहनेसे है। अत: अभी कुछ दिन श्रीर ठहरो तथा राजकाज चलानेमें कुछ सहायता करो जिससे परिजनोमें संतोप श्रौर प्रजाजनोमें सुखका सब्चार हो प्रभु वर्धमानने अपने पिता तुल्य ज्येष्ट बन्धुकी बात मानकर कुछ कालके लिये गृहवासमें ही साधु जीवन विनाना आरंभ किया। जब एक वर्ष व्यतीत हो चुका तव लोकान्तिकदेवने आकर अगवान से विन्तीकी कि 'प्रभु ! संसारमें ऋज्ञानान्धकार फेल रहा है। जनता त्रापमें एक महापुरुषकी छवि निहार रही है। लोकमें शान्ति स्थापित करना परम त्रावश्यक है। इसलिये दीचा प्रहण-कर जगतके दु:खी जीवोंको सुखका मार्ग दशीइये इत्यादि ।'

लोकान्तिकदेवके उस प्रकार वचन सुनकर ऋपने ज्येष्ट बन्धु निद्वर्धनकी त्राज्ञा से भगवानने एक वर्ष तक नित्यप्रति वर्षा-वर्षीय महादान देना आरंभ किया। एक वर्षमें यह दान करोंड़ों मोहरोंका हुआ जिसे पाकर याचकवृन्द भी महान हुए। दान द्वारा इसप्रकार त्याग करना ऋथवा परिश्रह रहित होनां मोज्ञमार्ग में संलग्न होने की पहली सीढी थी।

पश्चात् भगवान महावीरने नरनेरद्र तथा देवदेवेन्द्र द्वारा रचित महामहोत्सवपूर्वक अगहन बदी दशमीके दिन स्वयं दीचा धारणकी । उसी समय भगवानको चौथा मनः पर्यव ज्ञान उत्पन्न हुन्ना।

नोट-जैन लोग ज्ञानके पांच भेद मानते हैं (१) मतिज्ञान (२) श्रुतज्ञान (३) श्रवाधिज्ञान (४) मनःपर्यवज्ञान श्रौर (४) केवल ज्ञान ऋथीत सर्वज्ञ ऋवस्था।

## भीषगा प्रतिज्ञा

#### || चमा वीरस्य भूषग्म् ||

भगवान महावीरने जिस दिन दीचा प्रहणकी उसी दिन इस नाशवान शरीर द्वारा पूर्वीपार्जित कर्मी का वदला चमताके साथ शान्ति-पूर्वक चुकानेका अटल निश्चय कर लिया। स्रतुलनीय वल त्रौर प्रखर बुद्धि होते हुएभी उन्होंने ऐसी कठिन प्रतिज्ञा करली कि " यदि कोईभी देव दानव मनुष्य एवं तिर्यञ्च कितना ही कष्ट क्यों न दे, बह सब मुफे सम्यक प्रकारसे शान्तिपूर्वक सहन करना होगा।" क्योंकि ऐसा करने से ही दुष्ट कर्मीका नाश होकर सचे सुखकी प्राप्ति होगी। इसप्रकार प्रतिज्ञा करने के बाद भयंकर से भयंकर कष्ट एवं उपसर्ग स्त्राने परभी मन, बचन स्त्रीर काया से चमापूर्वक शान्तिके साथ उसे सहन करनाही भगवानका एकमात्र ध्येय हो गया । पाठकगण देखेगें कि अवतो भगवानके पौद्गलिक ( जड़ ) राज्यमें द्राडों का विधान और पापियों से घृणाका अन्त हो गया, और उनकी जगह घोरसे घार अपराधके लिये इस आत्मशासनमें केवल समा और उसीके द्वारा पश्चाताप करके षापोंके प्रचालनका विधान बन गया।

प्राणीमात्र को अपनाअपना जीवन प्रिय है, चाहे वह छोटा हो या बड़ा । इस संसारमें प्रसेक प्राणी जीना चाहता है । किसी भी जीवको किसी तरहका कष्ट पहुंचाना श्रधर्म है। सब जीव अपने-अपने जीवनमें जीवित रहनेका समान अधिकार रखते हैं। सवही सुखकी वाञ्च्छा करते हैं। ऋतः उन्हें मन, वचन अथवा कायासे दुःखी करना महान पापका कारण है। ऐसी उच्च कोटि की साम्य भवना प्रमुके हृद्य में जायत होगई।

पहले प्रभुकी असाधारण विद्या, अलौकिक प्रतिभा और प्रचंड वीरताका उपयोग राजकाज संचालनमें होता था परन्तु ऋव डन्हीं शिक्तयोंका सदुपयोग जगतकी स्थिति, हित स्रौर उत्थानमें होगा । संसारकी दसों-दिशात्रोंमें अब समता उनकी साथिन बनेगी।

जब प्रभुने दीचा धारणकी उस समय भगवानके बदनपर इन्द्रने जो वस्त्र रखाथा वह केवल एक वर्ष तक रहा। वादमें भगवान महावीर दिगम्बर अवस्थामें स्वतंत्र बिहार करने लगे। परन्तु अपूर्व अतिशयके कारण्ये किसीको नग्न नहीं दिखते थे। उनका दृश्यही ऋलौकिक था।

श्रव उक्त कथित निश्वय को पूर्णरूपसे पालन करनेके लिये भगवानने द्रव्य श्रौर भावसे प्रायः मौनन्नतको ही धारण किया । जब तक प्रभुकी छर्मस्थ स्रवस्था रही तब तक स्रनेक प्रकारके कष्ठ सहते हुए प्रभुने इसी वृतका पालन किया। यह छद्मस्थ श्रवस्था लगभग बारह वर्ष पर्यंत रही।

नोट-केवल ज्ञान प्रगट होनेके पूर्वकी श्रवस्था छद्मस्थ अवस्था कहलाती है। तीर्थकरोके जीवनमें और दृश्यमें कुछ म्रालोकिक विशेषताएं होती है जिन्हें उनका त्रातिशय जाता है।

## प्रथम बिहार श्रीर उपसर्ग

लह्मी की परवाह न रखते, भले बुरेका ख्यःल नहीं। मृत्यु खड़ी दुरवाजे पर हो, तो भी डरका काम नहीं।। लालच, भयके चक्र जिन्होंपर, चलते निशदिन जहां कहीं। तो भी न्याय मार्गसे विचलित, होते हैं नर वीर नहीं॥

दीचाके वाद भगवान महावीरका बारह वर्षका जीवन उम्र तपस्याका जीवन था । इन वारह वर्षीमें भगवान महावीरको जिन-जिन संकटोंका सामना करना पड़ा उन्हें पढ़कर आहमा कंपायमान हो जाती है, हृदय विदीर्णसा वन जाता है; धैर्य छूट जाता है ऋौर महाविकराल भयंकर कृरता का नम्न दृश्य सामने त्रा जाता है। परन्तु भगवान के उत्कट वल, साहस ऋौर ऋगाध सहनशिक के सामने वे सब संकट ऐसे फांके पड़ जाते हैं कि जैसे सूर्यके पूर्ण प्रकाश के सामने चन्द्रका तेज उदास मालूम होने लगता है।

भगवान महाबीर को अब अपने पूर्वीपार्जित कर्मीका कर्ज चुकाना है। कर्ज चुकाने लिये जिस प्रकार कोई मनुष्य अपने साहूकारों को एकत्रित करता है अौर वे सब अपना अपना कर्ज वसूल करने को त्र्याकर खड़े हो जाते हैं। ठीक उसी प्रकार भगवानभी अप पूर्वीपार्जित कर्मीका कर्ज चुकाने को अपने पैरों पर खड़े हुए हैं। पाठकगण देखेंगे कि किस प्रकार भगवान भयंकर उपसर्गोंका वदला अपूर्व चमा, शांति, अहिंसा, सहिष्सुता, त्याग त्रीर संयम के साथ चुकाते हैं त्रीर उनपर विजय प्राप्त करते हैं। ऐसा ऋद्वितीय उदाहरण एवं ऋादर्श संसार में शायदही अन्यत्र भिल सकेगा।

भगवान ही दीचा महोत्सवके समय चंदनादि उत्तमोत्तम सुगं-धित पदार्थींका जो लेप हुआ था उसकी सुगन्धसे भौरे मस्त होकर दशों दिशा स्रोंसे आकर भगवानके शरीर पर बैठने लगे स्रीर उसका रसपान करने लगे। यहां तक कि उस सुगन्धिके समाप्त होते तक उन भ्रमरोंने भगवानके शरीरका रक्त श्रीर मांस चूसना श्रौर नोचना त्रारंभ कर दिया। उस समयकी वेदना महान

दुःखदायक श्रोर श्रवर्णनीय थी परन्तु धीर गंभीर भगवानने उसे हंसते हंसते हर्षे एवं शान्ति पूर्वक सहन करली।

दूसरी त्रोर बनद्वियां भी उसी विलेपन की महकसे उसी स्थान पर पहुंची जहां प्रभु महावीर थे। वे भी प्रभुके लावएय शरीरमें उठती हुई तरूए।ई को ऋौर प्रेम भरी चितवनको निहारकर मोहित होगई और उन्हें अपने मोहंजालमें फसानेके लिये अनेक प्रकारके लुभाने वाले हाव भाव दिखलाने लगी। परन्तु जिस प्रकार फूलकी पंखुरियां हीरेको बेध नहीं सकती उसी प्रकार बन-देवियांभी प्रभुके पवित्र सुन्दर भावोंपर रंच मात्रभी ऋसर न कर सकी । प्रभु अपने निश्चयमें मेरुपर्वतके समान अटल रहे।

ऐसी स्रनोखी वैराग्य मुद्राका उन युवीतयों पर इतना प्रभाव पड़ा कि वे लजित हो अपने सीन्दर्यके प्रति खानि करने लग गई। उनके रूप लावण्य युक्त देहाभिमान चूर-चूर होगया श्रीर उसी च्रण उनमें शुभभावनात्रोंका संचार होने लगा। सच है पारसकी संगितमें लोहाभी सोना बन जाता है।

इसप्रकार उन शान्तिमुर्ति भगवानने दोनों उपसर्गीको समभाव से सहन किया। ऋर्थात् मांस तक काटनेवाले भ्रमरों पर किसी तरहका द्वेष नहीं त्रार मनको लुभानेवाली देवियोंके हावभावपर राग नहीं किया । यही तो भगवान महावीरकी ऋनुपम सहिष्णुता एवं वीरताका ऋादर्श नमूना है।

इस तरह मार्गमें उपसर्गोंका सामना करते करते जब दे। घड़ी दिन रह गया तब प्रभुने कुमार गांवके निकट एकान्त स्थानमें ठहरनेका निश्चय किया और वहीं जाकर नासिका के अप्रभाग पर दृष्टि जमाकर ध्यानमें खड़े हो गये।

नोट-जैन योग शास्त्रमें शुक्ल ध्यान ध्याते समय कायी-रस्म (काउसमा) करते वक्त द्यष्टिको नासिका के अप्रभाग पर कोन्द्रत किया जाता है पश्चात् ध्यान मग्न होते हैं।

# ग्वालों की कूरता

कुमार गांवके एकान्त स्थानमें जब भगवान खड़े खड़े ध्यानमें मग्न थे उस समय एकाएक कुछ ग्वाले श्रपने बैलोंको चरानेके लिये वहां निकल आये। थोड़ी देरके बाद ग्वालोंको कुछ कामके लिये वहांसे अन्यत्र जाना पड़ा। उन्होंने विचार किया कि यह मुनि यहां खड़ा खड़ा अपने वैलों को देखता रहेगा। इसे जताकर ्र श्रपन लोग त्रपना कार्यकर त्रावें । ऐसा सोचकर उन्होंने प्रभुको जतलाकर बैलोंको वहीं चरते हुए छोड़ दिया और श्रपने कार्यके लिये चले गये। परन्तु भगवान तो ध्यानस्थ थे। उन्हेंतो किसी भी बातका प्रयोजन न था। कुछ देरके बाद बैल वहांसे चरते चरते इधर-उधर चल दिये। पश्चात ग्वाले अपना काम करके लौटे श्रीर वहां त्राकर देखा तो उन्हें बैल नहीं दिखे। तबतो उन्होंने वैलों को ढूंढना ऋगरंभ किया। बहुत देर तक ढूढ़नेके बाद जब बैल उन्हें नहीं मिले तो वे क्रोधित हो हताश से हो गये और वहां श्राये जहां प्रभु महावीर ध्यानमग्न खड़े हुए थे। वहां श्राकर देखा तो बैल प्रभुके पास ही चर रहे थे। इसपर खालों को बहुत संदेह हुआ। वे सोचने लगे कि हो न हो इसी ध्यानी पुरुषने हमको इतना त्रास दिया। यह चोरभी हो सकता है क्योंकि यदि हम इतनी खोज श्रथवा जांच पड़ताल न करते तो संमव है कि यह हमारे वैलोंको चुराले जाता । इसानिये इसे मारकूटकर यहांसे भगा देना चाहिये नहीं तो ये कुछ श्रीर ऐसे उपद्रव करेगा। ऐसा उपद्रव करेगा। ऐसा विचारकर खालों के पास जो रस्सी थी उससे उन्होंने भगवानको निर्देयता पूर्ण सड़ा—सड़ मारना प्रारंभ कर दिया। परन्तु भगवान श्रपने ध्यानसे किञ्चित भी विचलित न हुए। ग्वालोंकी भी भीभत्स क्र्रताको भी उन्होंने श्रपने पूर्वी-पार्जित कर्मीके फलोंकी श्रदाईका सस्ता श्रीर सरल सौदा समभा।

भगवानके साथ जय यह भीषण कांड हो रहा था तब इन्द्रने अपने अवधिक्षानसे मालुम किया कि थोड़ाही समय हुआ है। प्रभुने दीसा धारणकी है और आज इतना भयंकर उपसंग हो रहा है; कुछभी हो इस समय भगवानकी रहा करना परम आवश्यक है। ऐसा विचारकर शोधातिशीघ इन्द्र उस स्थान पर आया और खालोंको उनके दुर्व्यवहारसे रोका और उन्हें वहांसे भगा दिया। तदनन्तर प्रभुका ध्यान समाप्त हुआ तब इन्द्रने उन्हें विनयपूर्वक नमन कर नम्र भावसे प्रार्थनाकी कि "प्रभु! अभीतो दीन्नाका थोड़ासा समय बीता है, अभी बारा वर्ष और बीतना है। इतने समयमें न मालुम कैसे कैसे भयंकर उपसंग आवेंगे। अभीसे शरीर की ऐसी दशा हो रही है इसी शरीर द्वारा तो जगतका कल्यास होने वाला है। अतः आज्ञा दीजिये तो हम सेवक के रूपमें आपने के शरीर रन्नक बनकर आपके साथ रह सकें।"

इसपर प्रभुने बड़ेही शान्त श्रौर प्रसन्न बदन हो इन्द्रको उत्तर दिया "देवराज! ऐसा कभी हुआ न होगा, कर्मोंका फल तो स्रवश्यही भोगना पड़ेगा। जो तीर्थंकर होते हैं वे दूसरोंकी सहायता कभी नहीं चाहते। वे अपनी ही प्रतिभासे, अपनी ही स्रात्माकी अनन्त शक्ति द्वारा समस्त बाधाओं एवं परिसहोंका धैर्य त्र्यौर गंभीरता से सामना करते हैं त्र्यौर शान्तिके साथ उन्हें सहते हैं। वे अपनीही आत्माके विकाश पर कैवल्य ज्ञान प्राप्त करते हैं चाहे उनका यह सौदा कितनाही मंहगा क्यों न हो। शकेन्द्र ! इस कथनमें न तो अभिमानका आभास है और न आपकी सहायताकी अवहेलना ही है। "

यह सुनकर इन्द्रेन मनहीमन भगवानक रचालम्बनकी प्रसंशा की और इन्हें नमन कर अपने स्थानकी खोर प्रस्थान किया। परन्तु भगवानके इतना कहने परभी स्वस्थानको जाने के पूर्व, इन्द्रने सिद्धार्थ नामक देवको भगवान पर उपसर्गां को रोकनेके लिये वहां रत्तकरूपमें रखहीं दिया। उधर भगवान भी ऋपने कर्मी की निर्जरा करने लिये पुनः ध्यान मग्न हो गये।

नोट-महान आत्मात्रों के पुन्य के प्रभाव से इन्द्रादिक देव भी प्रभावित होकर उनकी सेवाके लिये तत्पर हो जाते हैं ऐसा जैन शास्त्रों का कथन है इसमें ऋतिशयोक्ति नहीं है।

## प्रथम चतुर्मास

भगवान महावीरकी छद्मस्य अत्रस्थाकी अवधि बारह वर्ष की थी । भगवान पर इन बारह वर्षीमें भयंकरसे मयंकर उपसंग हुए पर हम यहां उनमें से कुछ मुख्य मुख्य उपसर्गोंका संचिप्न वर्णन करेंगे।

प्रभु महावीरका प्रथम चतुर्तुमास मोराकसन्निवेशमें हुन्ना। वर्षा ऋतुके आरंभ होते ही प्रभुने मोराक सन्निवेशमें दुइजन्त नामक एक तापसके आश्रममें अपना निवास आरंभ किया। उस ऋाश्रम का कुलपति प्रभुके पिताका मित्रथा । इस ऋाश्रममें ऋौर भी अनेक तपस्वी रहते थे। परन्तु आश्रमके जिस स्थानमें प्रभु ठहरे थे वहां वे सदैव ध्यान मग्न रहकर ही राव दिन बिताते थे यहां तक कि उस स्थानके ऋ।सपास इतनी घास ऊग गई थी कि वहां आश्रम की गौएं आकर चरती और उसे तहस नहस करती तोभी ध्यानस्थ प्रभु उसकी कुछभी परवाह न करते। इस तरह वह स्थान दिन बदिन नष्ट होने लगा उसे देख दूसरे इर्षालु तपस्वी कुलपितसे प्रभुकी शिकायत करने लगे कि न मालूम यह कैसा तपस्वी है कि अपने स्थानके आसपास की परवाह तक भी नहीं करता त्रार न उसे साफ स्वच्छ रखता है। यह बहुत कायर मालून होता है ऐसा तापस आश्रममें नहीं होना चाहिये; इत्यादि।

तपित्रयोंके वचन सुनकर कुलपितभी उनकी बातोंमें आगये श्रीर प्रभु जहां पर ध्यान करते थे वहां श्राकर उन्हें कुछ बातें सुनाई । परन्तु चमाशील प्रभुने कुलपितकी सब बातें प्रसन्न वदन सुनली ऋौर उनके प्रति जराभी रोष न लाया । परन्तु लोक मर्यादा श्रौर साधुमार्गमें प्रवृत होने वाले लोगों की रत्ताके लिये उनके भनमें एक विचार उत्पन्न हुन्ना । इस बिचारके उत्पन्न होतेही प्रभुने उसी समय निम्न लिखित पांच प्रतिज्ञाएं कर वहांसे श्रन्यत्र चल देनेका निचश्य कर लिया वे पांच प्रतिज्ञाएं इस प्रकार थी।

- श्रप्रीतिकारक स्थान में कभी न ठहरना. (8)
- प्रायः मौनवृत में ही रहना. **(**₹)
- कहीं भी रहें कायोत्सर्गही धारण कर रहना. (३)
- श्रंजली ही को पात्र मान उसीमें श्राहार करना. (8)

(५) गृइस्थसे विनय न करना ऋर्थात् दीनवृत्ति न दिखाना ।

ऐसी कड़ी प्रतिज्ञाएं कर वर्षा ऋतुके समाप्त होतेही भगवान ने उस त्राश्रमसे एकदम विहार कर दिया श्रीर श्राधिक प्राममें पधार गये।

इसः आस्थिक गांवमें शूलपाणि नामक एक यत्त रहता था, जो गांवके जीवधारियोंको मारकर खाया करता था श्रौर उनकी हिंडुयोंके ढेर लगाया करता था; जिससे उस गांवका नाम आस्थिक गांव अर्थात हाड्डियोंका गांव पड़ गया था। गांवके कुछ मनुष्योंने उस यज्ञको खुश करनेका प्रयत्न कर रक्खा था जिसके द्वारा उस नरभक्ती यक्तसे उनकी रक्ताहो सके। गांवमें प्रभुने यह बात सुनकर उस यक्त के यक्तालय में ही ठहरने की अपनी अभिलापा प्रगट की। इसपर लोगोंने प्रभुसे प्रार्थनाकी कि 'स्वामिन् उस यज्ञ के समीप निवास करना उचित नहीं, क्योंकि उसके पास जाकर प्राण बचाना कठिन है। इसलिये हम लोगोंकी प्रार्थना है कि आप वहां जानेका और ठहरनेका विचार त्याग दीजिये। परन्तु भगवान उस यत्तके भयसे कब भयभीत होने वाले थे।

प्रभु वहांसे चलकर शलपाणि के यद्यालयमें जा पहुंचे श्रौर उसके एक कोनेमें रहनेका विचार कर लिया स्त्रौर ध्यान करने लगे । रात्रिका समय होने लगा, कालिमा चारों ओर छार्गई; परन्तु मौनवृती प्रभु श्रपने कायोत्सर्ग ध्यानमें ज्योंके त्यांही श्रचल खड़े रहे । रात्रिके नियत समय पर वह यत्त वहां स्राया । तपस्वी भेषमें प्रभुको अपने यचालयमें देख उसके क्रोधकी सीमा न रही। उसी समय उसने एक भयंकर गर्जनाकी, जिससे आस पासके पशु पत्ती घवरा गये परन्तु भगत्रान जराभी चल-विचल न हुए । पश्चात उसने एक बहुत षड़ा डरावना रूप बनाकर भगवानको भांति-भांतिसे डराना शुरू किया, किन्तु वीर प्रभु पर उसका कुछभा त्रासर न हुत्रा। तीसरी बार उसन एक विकराल सर्पका रूप धारण किया श्रोर जोर-जोरसे फुफकारता हुत्रा भगवानको जगह-जगह डसना शुरू कर दिया, पर ऋटूट श्रात्मबल और घोर तपोवल के प्रभावसे प्रभुका कुछभी न विगड़ा चिंक उनकी मुख मुद्रा पर निर्भयता ऋौर ऋानन्द प्रभा दुगनो भलक उठी।

सिद्धार्थ व्यन्तर देव यह सब हाल देखही रहा था; वह तुरन्त उस यत्तके पास आया और उसे कहने लगा कि ' अरे! अरे! तूने यह क्या किया उपद्रव मचा रक्तखा है; तू नहीं जानता कि इन्द्र महाराज भी इन्हें ऋपना पूज्य मानते हैं ऋौर इन्हें नमन करते हैं। तूने इन के मुखचन्द्रसे भी न पहचाना किये तो जगत्पूज्य श्रात्मा हैं। दूसरे तो तेर डरसे ही दूर मागते हैं पर ये तो खुद श्राकर तेरे यत्त लय में ठहरे हैं, इसीसे तुमे मालूम करलेना था कि ये अवश्य कोई अपूर्व बलधारी आतमा हैं। चल चल यहां से दूर हो इत्यादि "

यत्ततो अनो अनोति और अत्याचारोंका प्रभु पर कुछभी श्चसर न देख मनहीमन कायल हो ही रहा था, तिसार सिद्धार्थ व्यन्तर देवके कथन से तो उसकी क्रूरता विलक्कलही विलीन हो गई। वह मन ही मन पछताने लगा ऋौर प्रभुसे श्च⊰ने दुष्क्रत्योंकी बार बार चमायाचना करने पर तत्पर हो गया ।

त्रात्मशिक ने राच्नसी शिक्त पर विजय पाई। वह यच्च त्रपने क्रूर कर्मीकी निन्दा करने लगा। वह प्रभुके चरणों में त्राकर गिर पड़ा और नानाविधि से अपने पूर्व कृत्यों पर परचाताप करने लगा। प्रभुके तपोबल एवं आत्मशिक यच्चकी काया पलट करदी। वह उसी समयसे सम्यक्त्वो बन प्रभुकी उपासना में लग गया।

# चएडकौशिक सर्प की सद्गति

भगवान महावीर वाचाल सिन्नवेश से बिहार करके ज्योंही श्वेताम्बरी नगरीकी खोर रवाना हुए त्योंही मार्गकी एक भयानक अटवीमें एक ग्वालसे उनकी भेंट हुई। भगवानकी अनुपम शान्ति और गंभीर शारीरिक स्थितिको देख उस ग्वालने पूछा 'प्रभु द्याप किस खोर पधार रहे हैं ?'

प्रभुने उत्तर दिया—' श्वेताम्बरीकी ऋोर'। इसपर उस ग्वालने विनय पूर्वक भगवानसे विन्तीकी कि 'स्वामिन् ' श्वेता-म्बरीका यह मार्ग तो बिलकुल सीधा है परन्तु इस मार्गमें बहुत बड़ा भय है। इसरास्तेमें एक बहुतही भयानक दृष्टिविषवाला 'चंडकोशिक'नामक सर्प रहता है जिसकी दृष्टिमात्रसे मनुष्यतो क्या उससे भी बड़े बड़े विशाल प्राण्धिमी नहीं ठहर सकते। यदि कोई ऋकस्मान् वहां जा निकले तो वह शीघ्रही भस्मीभूत हो जाता है। ऋतः श्वाप छुपाकर दूरके अन्य मार्ग से श्वेताम्बरीको पधारें तो ऋच्छा हो।

भगवान महावीरतो एक नितान्त निर्भय आतमा थे। वे इस ग्वाल की भयोत्पादक बातोंसे बिलकुलही विचलित न हुए और

उन्होंने उसी मार्गसे जानेका निश्चय कर लिया। उन्होंने सोचा कि उस सर्पके अन्दर इतनी भारी शाकि है और वह उसका दुरु-पयाग कर रहा है याद उसे किसी तरह बोध होजावे तो वह उसी शक्ति द्वारा सदुपयोग करके अपना कल्याण भी कर सकता है। क्योंकि शक्तिते त्रात्माका निजगुए है। जिस शक्तिते जीव घोर नर्क्या नीव डालता है उसी शक्ति द्वारा वह मोचभी प्राप्तकर सकता है। ऐसा विचारकर भगवान उसी सर्प की स्रोर रवाना हो गय श्रोर उसकी बामीपर जाकर ध्यान लगा दिया।

भगवान को ध्यान लगाये जब कुछ समय बीत चुका तब वह सर्प भी अपनी बामीसे बाहर निकला। वहांसे बाहर निकलनेही उसकी द्राष्ट्र ध्यानस्थ प्रभु पर पड़ी । बस उसके क्रोधकी सीमा न रही। वह क्रोयसे ज्यालामय होकर सोचने लगा कि ''मेरे इन निर्जन शान्त राज्यमें जहां हिंसक जानवरों तकको प्रवेश करने की हिम्मत नहां होती वहां इस निर्भीक श्रचल मनुष्यको खड़े रहनेका साहस कैसे हुआ ?" वस, इतना सोचकर उसने ऐसी भयंकर विषभरी फुंफ धार छोड़ी कि उस जंगलमें सर्वत्र विषकी चिनगारियां फेल गई और चारों ओर नोल वर्णकी आभा छ। गई। उससे द्र द्र तक बचेकुचे जीवजन्तु भस्म हो गये। परन्तु भगवान पर उसका कुछ भी ऋसर न पड़ा। तबतो वह क्रोधके मारे ऋौर भी त्राग बवूला हो गया त्रीर पूर्ण बेगसे लपककर उसने भगवानके पैरके एक ऋंगूठेको जोरसे इस लिया। तब भी भगवान पहले के समान ही ऋटल ऋौर धुत्रकी तरह अचल ध्यान मग्न खड़े के खडे रहे। उन्हें सर्वकी फ़ंफकार ऋौर काटने का कुछ ध्यान ही

न था। तत्र तो सर्पको बड़ा ऋाश्चर्य हुआ। पहले तो उसे ऋपने विषप्रयोगका भारी गर्व था, परन्तु भगवानको विलकुल स्वस्थ ऋौर शान्त रूपमें खड़ा हुआ देख उसका सारा गर्व चूर-चूर हो गया। फिर भी उसने अपनी शक्तिकी एक बार और परीचा की। उसने अबकी वार लपक-लपककर भगवानके शरीरमें इधर-उधर पूर्ण वेगसे काटकर उन्हें धराशायी करना चाहा । परन्तु ऋात्मवल के सामने उसे इसवार भी पूर्ववत विफलता ही मिली।

श्रवतो सर्प टकटकी लगाकर प्रभुके तरफ देखने लगा । इतने कड़े उपसर्गके बादभी उसने प्रभुके मुख मंडल पर शान्ति चमा श्रीर द्याकी उज्ज्वल ज्योति ही देखी । इस अनीखे दृश्य को देखते ही सर्प तो मुग्धसा बन गया। उसके मनके परिणाम श्रापंस श्राप वदलने लगे। उसका अन्तःकरण स्वच्छ और निर्मल होने लगा जैसे जैसे वह भगवानको निहारता वैसे वैसे उसकी विषमयी करता विलीन ऋौर मनके परिगाम शुद्ध होकर उत्तम उत्तम भावनाएं जात्रत होने लगी। ऋब सर्प की ऋात्माने पलटा खाया। वस उसका यही दृष्टिकोस तो भगवानको अपनी आत्मशक्तिस पलटाना था कि सर्पने आत्मकल्यागुकी स्रोर दृष्टि फेरी।

जब भगवानकी थ्यान मुद्रा खुली तब वे बोले 'रे चण्ड कौशिक ! समभा। समभा। तू अपने पूर्व भवको स्मरण कर और इस भवमें की हुई भूलों पर पश्चाताप कर। सोच तू कौन है, कहांसे आया है और क्या कर रहा है ? इत्यादि भगवानके शान्ति मय वचन सुनतेही उसे 'जाति स्मरण ' ज्ञान उत्पन्न होगया जिसके आधारसे उसे अपने पूर्वभवका स्मरण हो आया। उसने

देखा कि ऋहो !!! मोच ही साधनाके हेतु वना हुआ पूर्वभवका साधु, मैं क्रोधके कारण कर्म बांधकर 'चण्ड कौशिक 'र्सप हुआ हूं। फिरभी इस समय महाक्रोध कर अनेक जीवोंके प्राण हर रहा हू और त्रास दे रहा हूं। इतनाही नहीं जगत्पूज्य करुणासागर भगवानको भी मैंने निर्वयतासे इसा है। न जाने अब मेरी क्या गति होगी। बस अत्रतो उसकी शक्तिने पूर्णरूपसे पलटा खाई। सर्प, पहले जितना उम्र क्रोधी था, त्राजसे उतनाही शान्तताकी मूर्ति बनगया, मानो एक मोत्ताभिलाषी त्रात्माने वैराग्य मुद्राको धारण कियाहो । सपने श्रा शान करना आरंभ कर दिया और श्रपने त्रायुष्य कर्मको पूर्णकर त्राठबें स्वर्गको प्राप्त किया । पाठक गण ! जिस सर्पको भगवानकी शान्ति मुद्राने त्राठवें स्वर्गका स्वामी बनाया ! यहीतो प्रभुकी प्रभुता है जहां उत्तम समा, शान्ति, सत्य श्रौर श्रहिंसाका प्रचण्ड प्रभाव मूर्तिमान हो कर दृष्टिगोचर होता है।

नोड-जड्घाटी लोग विषेले सपेके काटने और फिरभी जीवित रहजाने में सहसा विश्वास नहीं कर सकते। परन्तु आज भी देखा जाता है कि मंत्रादि क्रिया के प्रभावसे बड़े बड़े भंयकर सर्प बसमें किये जाते हैं। मंत्रादि शब्द जड़रूप होने परभी इतना प्रभाव रखते हैं तब त्रात्म शक्तिके प्रभावमें तो ऋपूर्व बल भरा हुत्रा है तिसपर महानयोगीके शरीर पर विषका असर न हो यह स्वभाविक अर्थात् अतिशयोक्ति-रहित है। इसपाठमें चना और क्रताके युद्धका मनोहर वर्णन श्रौर चमाकी सुन्दर विजयका दिग्दर्शन कितना शिचाप्रद है।

## सुदृष्टदेव का उपसर्ग

#### पूर्वभग का बदना

अनेकोनेक स्थानोंमें विहार करते हुए एकदिन भगवान सुरभी-पुरकी स्रोर पधार रहे थे। मार्गमें गंगा नदी पार करके सुराभिपुर जाना पड़ता था। जब भगवान गंगानादिके किनारे पहुंचे तो मल्लाहकी दृष्टि उनके शान्त श्रौर मनोहर मुख मंडल पर पड़ी। वह ऐसी छबि देखकर एकदम प्रसन्न हो उटा ऋौर भगवानसे विन्ती करने लगा कि ' प्रभु !' आप नावपर पर्धारिये मैं आपको उसपार उतार कर अपने. को कृतकृत्य समभूंगा । भगवानने उसकी प्रेमसनी वाणी स्वीकार करली ऋौर नावपर सवार हो गये। मल्लाहने नाव खेना आरंभ करदिया।

इधर गंगानदी के किनारे एक 'सुदृष्ट नामक देव रहता था वह पूर्वभव में एक सिंह की योनि में था। वह सिंह बिना कारण ही पूर्वभव में 'त्रिष्टृष्ट वासुदेव ' नामक शरीरधारी भगवान महावीर द्वारा शिकार हो गया था। उसे इस समय भगवानसे त्रपने पूर्वभव का वदला लेनेकी सुभी। वह मनही मन सोचने लगा कि ' अपने बलके गर्वमें आकर इन्होंने निष्कारण ही मेरा वध किया था, ऋतः इस ऋवसर पर इनसे बद्दला लेना अच्छा है अब मैं भी इन्हें जीवित न रहने दुंगा।' कम की सत्ता सबसे बलवान होती है। जो जैसे कर्म करता है उसे उसका बदला अवश्य चुकाना पड़ता है। कर्म की इससत्ता के आधीन होकर कोईभी कर्जदार अपना कर्जा चुकाए विना ऋण मुक्त नहीं हो सकता, चाहे वह राजाहो अथवा रंक, ऊंचहो या नीच, तीर्थंकर हो या अवतार-कर्म अपनी शासन सत्ता एकसी चलाते हैं)।

इतना विचार मनमें आतेही वह सुदृष्ट देव अपना बदला लेनेको उस नाव पर लपका । उसने नावके पास जाकर एक भयं-कर गर्जनाकी । उस गर्जना से जितने मनुष्य नावमें बैठे हुए थे, वे सब भयभीत हो गये किन्तु भगवान महावीर ज्योंके त्यों धैर्यता से बैठे रहे। फिर वह देव भगवानको सम्बोधन कर बोला 'कि त्र्यरं तू त्र्यव त्रपने पूर्वजन्मका खाता चुका; त्रव मेरे चुंगल से तू जिन्दा नहीं बच सकता; तूनेभी विना कारण मेरे प्राण लिये थे सो अब तू भी अपने प्राण देनेको तैयार हो जा।'

इतना कहकर उसने अपनी मायासे एक बड़े वेगकी आधी छोड़ी। पानीकी लहरें जोर-जोरसे उछाल लेने लगी। भाड़ टूट-द्रटकर गिरने लगे। नाव बीच नदी में भयंकरता से ऊपर नीचे जाने लगी। मल्लाहने भी घवराकर अपनी पतवार छोड़ दी। पानी की भीषण भरीहट से सबके होशाइवाश उड़ गये। नावके डूबजाने में कोईभी कसर नहीं दिखती थी। परन्तु इतनी भयंकरता का दृश्य देखते हुए भी भगवान महावीर जराभो न घवराये। प्र**भुका ऋलौकिक साहस ऋौर धैर्य देखकर सबके** सब ऋपनी करुण दृष्टि उन्धींकी तरफ लगाये अपने अपने इष्ट देव को याद करने लगे।

इस भयभीत दृश्यको सम्बल और कम्बल नामके देवभी देख रहे थे। ये देवभी उसी जातिके थे जिस जातिका सुदृष्ट था। भगवान पर यह आपात्त देख ये देव तुरन्त प्रभुके पास आये और सुदृष्टको मार भगाया और उसकी कुल माया दूर करदी। तबतो सबके जीवमें शान्ति त्रायी । नावभी पार लग गई त्रौर सब लोग प्रभु हे प्रभावकी प्रसंशा करते हुए नावसे पार उतरे।

### गोशाला

मंखली नामक एक चित्रपट दिखानेवाला ऋौर उसकी गर्भवती स्त्री एक समय शखरा प्राममें पहुंचकर बहल नामके **ब्राह्म**णकी गोशालामें ठहरे । वहां उसकी गर्भवती स्त्रीको पुक्ष पैदा हुआ। वह बालक गोशालामें जन्मा था इसलिये उसके माता पिताने उसका नाम गोशाला रख दिया । समय पाकर गोशाला दड़ा हुआ। उसने भी अपने पिताका धंधा करना आरंभ किया। गोशाला बहुतही चालाक और विचित्र स्वभाव वाला था । थोड़े दिनके बादही वह अपने माता-पितासे अलग हो गया और अपनी श्राजीविका चलाने लगा। एक दिन गांव गांव फिरते फिरते वह राजगृहमें स्त्रा निकला वहीं भगवानभी विराजमान थे। इस समय भगवानकी तपस्यका एक मास पूरा हुआ था और दूसरा दिन पारणे का था। दूसरे दिन पारणे के लिये भगवान ऋहार निमित्त रवाना हुए। प्रभुको भित्तार्थ आये हुए देख विजय सेठने अढा श्रौर सत्कारके साथ भगवान को निरवद्य श्रहारदान दिया। श्रहार लेतेही देवताश्रोंने वहां कनक रत्नादि पांच द्रव्योंकी वर्षाकी यह समाचार विजलीकी तरह सारे शहरमें फैल गया । गोशालाने भी यह बात सुनी। वह उसी समय भगवानको ढूढ़ता हुन्ना विजय सेठके यहां त्राया त्र्यौर उक्त कथित पूर्ण वृतान्त सचाईके साथ अपनी आंखों देखा। वह सांचने लगा कि 'यह भिद्ध ह साधारण भिद्धकके समान नहीं है; यह कोई पहुंचा हुआ महा-पुरुष है। अपार मैं भी इसका शिष्य हो जाऊं तो कभी न कभी मेराभी भारय उद्य हो ज.यगा' । **ऐस**. मनमें ठानकर वह गोशाला प्रभुके सन्मुख आया और भगवानके विना 'हां 'व 'ना '

कहेही वह ऋपने को भगवानका शिष्य समभने लगा । उसी समयसे वह अपनी आजोविका भिचात्रित से करने लगा।

भगवानका दूसरा मासच्च त्रण हा पाःगा स्त्रानन्द श्रावकके यहां झौर तीसरा सुद्रीन सेठके यहां हुआ उनमेंभी पूर्ववत पांच द्रव्योंकी वर्षा देवताओंने की ।

भगवान के चौथे मासच्च नए के पार ए का दिन कार्तिक शुक्ल पौर्णिमा समीप त्राया। उस समय शंकितहर्य गौशालाने भगत्रानके ज्ञानकी परीचा की । उसने भगत्रानसे पूछा 'भगत्रन् ! श्राज घर घरमें बार्षिक महोत्सव बड़े धूमधामसे मनाया जावेगा, त्रातः प्राज मुक्ते भित्तामं क्या मिलेगा ?' भगवानको हो अच्छा श्रीर बुरेका कोई भान न था। तथा साधुके लिये क्या श्रन्छा क्या बुरा सब बराबर ही है। जैसा भोजन मिला उसीमें संतोष चाहे रूखा हो चाहे सूखा हो मगर निखदा चाहिये। फिरमी भगवानने उसे उत्तर दिया कि श्राज तो मुभे सड़ा भोजन मिलना चाहिये। भगवानके इन वचनोंको सुन गोश ला ने कुछ उपेचा की श्रीर भिचाके लिये चल दिया। दिनभर घूनने के बाद जब उसे किसीने भोजन न दिया तो शामके समय एक प्रहस्थने उसे पुकारकर वासी सड़ा हुत्रा भोजन दिया। भूखके मारे उसने उसी भोजनसे संतोप पाया त्र्यौर भगवान के वचनामें शक्ष करके मन ही मन पद्धताने लगा।

चौथे मासचन एके पूर्ण हो जानेपर जब गोशाला भिचार्थ चस्तीमें गया हुत्रा था तब भगवानने बहांसे बिहार करादिया श्रीर कोल्लाक नामक गांवमें पधार गये। बहां जाकर उन्होंने बाहुल नामक अह्माएंक यहां पारणा किया । वहां भी द्रव्यों की विपुत्त वर्षा हुई जिसे देख वहांके लोग चाकित हो गये।

भिचा लेकर ज्यांही गोशाला वहां आया तो उसे प्रभु न दिखे। वह व्यकुल हो उठा ऋौर प्रभुको ढूंढता हुऋा वहीं श्रापहुंचा जहां भगवान विराज मानथे। वह प्रभुसे बोला भगवन् ! अवना अपपर भेरी पूर्ण श्रद्धा हो गई। अवतो मैं त्रापका शिष्यत्व अंगीकार करता हूं । आजसे आप मेरे धर्म गुरु हुए ' अब भें आपको छोडकर कहीं न जाऊंगा।' इस प्रकार गःशाला भगवानका आपसे आप शिष्य वन गया।

गोशाला भगवानका शिष्य तो बन गया था परन्तु वह सचा साधु न था। उसमें स्वार्थ, अत्तमता और क्रांध तो ज्यों के त्यों ही भरे हुए थे। रास्तेमें विहार करते उसे एकदिन श्री पार्श्वनाथ स्वामीके समुदायके चन्द्राचाय मुनिसे भंट हो गई। गौशालाने उन्हें ढोंगी स्त्रीर धूर्त कहकर संम्बोधित किया स्त्रीर उनसे बादाविबाद करने लगा । विबाद बढ़ जानके कारण कोधमें आकर उनके प्रति चिल्ला-चिल्लाकर कहने लगा 'हे वेपधारियो । जान्त्रो तुम्हारा उपाश्रय इसी समय जलकर भस्म हो जाय।' इसपर उन साधुत्रों ने गोशालाको समकाया कि 'तू साधु है। साधुको कभी भी क्रोध न करना चाहिये। उसे तो चमता धारण करनी चाहिये। साधुत्रोंको तो कोध, लोभ ऋौर मोहस सदा दूर रहना चाहिये। तरे इस शापसे न तो हमको ऋथवा हमारे उपाश्रयको कुछ हो सकता है परन्तु तेरे व्यर्थ कर्म बंबते हैं। पूर्वीपार्जित कर्मीकी निर्जराके बदले तू तो उल्टे कर्म बांधता है यह साधुके लियं तो विलकुत्त ही अनर्थ का कारण है।' यह सुन गोशाला वहांसे चल दिया और शोब भगवानके पास आगया।

नोट - धर्मके मुख्य चार प्रकार होते हैं (१) दान (२) शील या [ब्रह्मचर्य] (३) तप और (४) भावना इनमें से प्रत्येक की महिमा शास्त्रकारोंने ऋलग ऋलग बतलाई है। दान की अपूर्व महिमाका उल्लेख इस पाठमें किया गया है। यों तो संसारमें त्र्यनेक प्रकारके दान धर्म किये जाते हैं परन्तु सुपात्र दान के वराबर कोई दान नहीं हो सकता । सुपात्र को दान देने ऋौर उसकी तप्त आत्माको शान्ति पहुंचानेमें देवतात्रों तकको खुशी होती है स्रौर उससे प्रभावित हो वे दानीके यहां द्रव्य वर्षा कर देते हैं। इस समय भी दान पुरुयकी महिमा किसी संकट के त्राड़े त्राती है। फिर यदि महान योगी श्रात्मात्रों को देकर द्रव्यसे भंडार भरपूर होवें इसमें अचंभा ही क्या है।

#### राजदगड

बिहार करते करते भगवान ख्रीर गोशाला जव चोराक प्राममें पहुंचे तो वहां कुञ्ज राजकर्मचारी गुप्तरूपेण चोरोंका पता लगा रहे थे। उनके मनमें साधु वेषधारी भगवान और गोशालाके प्रति शंका उपस्थित हुई। इसी संदेहमें उन्होंने भगवान खीर गोशाला को पकड़ लिया। उन्हें पकड़कर वे लोग प्रामके ऋधिकारी के पास ले गये। अधिकारीने भी कर्भचारियों की बातों में आकर उन्हें चोर ही समभा और बिना किसी प्रकार की पूछतांछ कियेही हुक्मजारी कर दिया कि इनके हाथ पांव खूव जकड़कर बांधके ांबना सिद्वों के कुएमें डालदो । इतना हुक्म मिलते ही सिपाहियों ने उन्हें बांधकर निर्देयता से एक कुएमें ढकेल दिया। भगवान पर तो इसका कुछभी असर नहीं हुआ किन्तु गोशाला चिल्ला-चिल्लाकर

रोने लगा और ऋपने भाग्य को कोसने लगा । जब गोशाला बहुत ही व्याकुल होने लगा तो समताधारी भगवान बोते 'गःशालां! तू विपत्तियों को विपत्ति न समफः; ये तो प्रकृति की विभूतियां हैं। जिस तरह बिना वादलों की टक्करके बिजलो का प्रकाश महीं होता, उसी तरह विपित्तयों के विना गुर्णोका पूरा-पूरा विकास नहीं हो पाता। वब भगवान इस प्रकार जीवन में चमक श्रीर सुन्दरता लाने वाली बात गोशाला से कह रहे थे उसी समय भगवान प!र्श्वनाथके शासनकी दो साध्वियां वहांसे निक्ली। उन्होंने कुएमें शब्द सुने स्त्रीर वहां जाकर देखा तो उन्हें भान हुन्ना कि इतने घोर संकटमें पड़ा हुआ साधु कितनी शान्तिके साथ वृसरे दुःखित साधुको बोध दे रहा है। इस प्रशान्त, प्रसन्नित, धीर, बीर, गंभीर तथा अपूर्व तेजस्वी महापुरुषकी बातचीतसे ऐसा प्रतीत होता है कि हो न हो **शस्त्र नु**सार कहीं ये ऋक्तिम र्तार्थकर न हाँ । क्योंकि मरणासन्न विवत्तिकालमें भी उनके चेहर पर अनुपम गंभीरता, प्रसन्नता, निर्भिकता और पूर्वीपाजित कर्मीके कठोरसे कठोर फलोंको चुकाने की उत्सुक्ता, शरीरकी कमनाय काना ऋौर ऋसाधारण तेज ये सव गुण एक साथ यह वता रहें हैं कि ये महापुरुष अवश्य हीं अन्तिम तीर्थंकर होना चाहिये।

इस प्रकार विचार कर वे साध्यियां शीघढी उस स्थान हे अधिकारीके पास गई और उन्हें सारा वृतान कह सुनाया। अधि-कारीने साध्यियोंकी बांते सुन सिपाहियोंको हुक्म दिया कि शीबही उन महापुरुपोंको कुएमें से निकालो । आज्ञा निजतेही सिपाई। लोग कुरके समीप पहुंचे और भगवान और गोशालाको उसमें से निकाला । अधिकारीभी वहां आपहुंचा और भगवानको

उक्त कथित सर्वगुण सम्बन्न देखकर बहुत लिज्जित हो बार बार पछताने लगा। अपने बिना बिचारे अपराधके लिये वह बारंबार भगवानसे समा याचना करने लगा। करुणहृष्टि भगवानने भी अपना हाथ ऊंचा कर अधिकारी और सिपाहियोंको समा प्रदान की कीर क्यांगकी आंद बिहार कर दिया।

वहाँ से चलकर प्रभु हरिद् नामक गांवमं आये और गांवके वाहर एक वृद्धि नाचे ध्यान लगा दिया । वहां राश्चिको ठहरे हुए च्यापारियोंने शीतकाल के ठंड के कारण आग जला रक्षी थी। वह आग जलते जलते प्रभुके पांव के आम पास चारों और फैल गई। गोशाला तो वहांसे दूर भाग गया परन्तु भगवान ज्यों के त्यों अपने ध्यानमें निश्चल खड़े रहे। प्रातः काल होते ही जब भगवानकी ध्यान मुद्रा खुली तो गोशाला ने पुनः भगवानकी अवहेलनाकी और कहा कि आप अपने पांचकी ओर निहारये। प्रभुने उत्तर गद्या कि 'गोशाला! मुक्ते इससे कुछभी संताप नहीं, कर्मोंका खाता तो ज्याज समे । चुकाना ही पड़ेगा। ये टल नहीं सकता। इस लिय चमता के साथ इसे खुशोसे भेगनाही साधुके लिये अधिक हितकर है। पुनुकी इस बार्गीका सुन गोश ला भी उसी दिन से प्रभुके समान चमताधारी बनने की भावना करने लगा। पश्चात प्रभुने वहां से भी विहार कर दिया।

अनेकानक कष्टोंको सहन करते हुए गोशाला के साथ जब प्रभु विहार कर रहे थे तो एक दिन राह चलते चलते दो मार्ग मिले। यहां गोश:लाने भगवानसे कहा 'प्रभु! कष्ट सहते सहते मेरा जी ऊव गया। मैं चाहता हूं कि आपका साथ न छोडूं, पर भगवन्! मैं इन कठिन वेदन आंको अधिक काल तक सहन

नहीं कर सकता। अतः में आपसे अब अलग होकर अपने भाग्य का निपटारा स्वयं करना चाहता हूं।' इस प्रकार विदा मांग३र गोशाला प्रभुसे अलग होकर दूसरे मार्गसे चल दिया और कड़ तरहके नवीन कर्म उपार्जन किये जिसका वर्णन अन्यत्र प्रत्थों स पाया जाता है।

## श्रनार्य देश

भगवान महावीरने अपने चार चतुर्मास तो उक्त कथित स्थानों में अनेकानेक उपसर्गोंको सहन करते हुए बिलाये। उन्होंने श्रपना पांचवा चतुर्मास भिंदतपुरमें, छटवां भिंद्रकापुरीमें, सातवां त्रालंबिकापुरीमें त्रौर त्राठवां चतुर्भास राजगृहमें किया। इन चतुर्नासोंमें भगवान पर शालामी नामक एक व्यंतरी के उपसर्गी को छोड़कर कोई उपर्स्ण नहीं हुए।

इधर नानाप्रकारके कष्ट श्रीर श्रपनानोंको सहता हुआ गोशाला प्रभुकी खोज करने लगा। उसे ऋब मालूम हुआ कि बिना प्रभुकेसत्संग के गति नहीं । एक समय जब प्रभु भद्रिकापुरी में पधारे तो गोशालाभी अवस्मात प्रभुको ढूंढता हुआ वहां आ पहुंचा । प्रभुके पास आकर उसने अपने अपराधाकी समा मांगी श्रौर प्रार्थनाकी 'प्रभु ! मुक्ते फिरसे अपनाइये, मैंने जैसा किया वैसा पाया; मेरे ऋपराध समा कीजिये।' परम दयालु भगव।नने उसे फिर ऋपना लिया ।

विचरते विचरते प्रभु महावीरने ऋपना नवमा चतुर्मास अनार्य देशमें करने का निश्चय किया और उस स्रोर खाना हो

गये। अनार्य देशको लाटदेशभी कहते थे। वहां के लोग बहुत कृर और घोर हिंसक थे। ताड़ना, मारना और भांति भांतिके कष्ट पहुंचाना ये तो उनके प्रतिदिनके कार्य थे। ऐसे क्रूर और अविवेकी मनुष्योंको अपने आदर्श स्वभावसे सीधी राह पर लाने के लिये त्रौर त्रपने कर्मींकी निर्जरा के हेतु ही भगवानने त्रपना नवमां चतुर्मास अनाय देशमें किया।

जव भगवान ऋनार्य देश ( लाट देश ) में पहुंचे तो वहां के लोगोंने कौतूइलवश उनपर डंडे चलाना त्र्यौर गदली गालियां देना शुरू कर दिया । उनपर कोई धूल फेंस्ता, कोई कुत्ते छुळलता श्रौर कोई कोई नानार्त्तिध पीड़ा पहुंचाकर खुशी मनाते थे। भग-वान इन सब वातोंको विना द्वेष आनन्दपूर्वक सहते जाते थे। जब प्रभु किसी खंडहरमें ध्यान करनेके लिये जाते तो वहां के पड़ोसी उन्हें धक्का मुक्का मारकर निकाल देते थे। इतनाही नहीं कहीं कहीं तो प्रभुको थप्पड़ों ऋौर घूंमोंका भी स्वागत करना पडता था । नानाप्रकारसे शारीरिक दण्ड देते समय जब वे लोग भगवानसे उनका परिचय पूछने ऋौर मौन या ध्यानके कारण प्रभुके मुखसे वे कुछ न सुनते तबतो उनके क्रोधकी सीमा न रहती। वे उन्हें ढोंगी त्र्रथवा पक्का चोर समफ उनपर कोड़ोंकी मार बरसाने लगते और कहीं कहीं उन्हें जकड़कर बांध भी देते थे। परन्तु भगवान तो इन सव परीसहोंको प्रसन्न वदन सहन कर लेते ऋौर कभी कोई खंडहर मिल जाता तो वहीं ध्यान मग्न हो जाते थे । इस ऋनार्य देशमें कड़ाके की ठंडमें और गर्मीके दिनोंमें पूर्ण तप्त चट्टानों पर कई दिनों तक ध्यान मग्न रहते देख मानव हृद्य कंपायमान हो जाता था। परन्तु भगवान अपने कर्मीकी

निर्जरा मेरुके समान अचल और साम्यभावके साथ करनेमें कटि-बद्ध थे। इस प्रकार विचरण करते करते अपरिमित कायिक और मानसिक कष्टोंको प्रसन्नचित सहते सहते प्रभुने ऋपना नवमां चतुर्मास उसी लाट देशमें विता दिया। गोश लाने भी प्रभुके साथ साथ सभी कष्ट शक्ति अनुसार सहे। चतुर्गास पूर्ण हो जाने पर प्रभुने उस ऋनार्य देशसे विहार कर दिया।

### तेजो लेश्या श्रीर श्राजीविका सिद्धान्त

अनार्य देशसे भगवान महाबीर कूर्म गांवमें पधार । उस गांवमें वैशायन नामका एक तपस्वी रहता था जो हो हो दिनके उपवासकी तपस्या करता था श्रौर सूर्याभिमुख होकर ध्यानमें स्थिर रहता था। उसके सिरकी वड़ी बड़ी जटात्रों में जूएंभी रगने लगी थी । इस उप्र तपस्याके यथावत प्रभावसे उसे तेजोलेश्या की सिद्धी हो चुकी थी जिसके द्वारा ऋग्निकी ज्वालाएं प्रगट होकर मनुष्य को भस्म कर सकती थीं।

एक दिन गोशालाभी घूनते-घूनते वहां से निकला। उसने <del>उस तपस्</del>वीको देखकर तिरस्कार किया और उसकी तपस्याकी घोर निन्दाकी ऋौर हंसी उड़ाई। तबतो वह तपस्वी गोशालाके प्रति कद्ध होकर अपनेको न सम्हाल सका श्रौर उसी समय उसने श्चपने तपोवलसे तेजोलेश्या नामक तपोशक्ति गोशालाके विरुद्ध छोड़ी। उस ऋरिनकी भयंकर ज्वालाएं जब गोशालाके निकट पहुंचने लगी तब तो वह भयभीत हो वहां से भागा और शीघाति शीव्र भगवान महावीरके पास आकर चिल्लाने लगा 'भगवन् ! मुक्ते बचाइये, मुक्ते बचाइये, मैं तो भस्म हुत्रा जाता हूं इत्यादि।'

यह देख प्रभुने ऋपनी शान्ति मुद्राके प्रभावसे उस ज्वालाके प्रति शान्त होजानके लिये श्रपना खुला हाथ उंचा किया। प्रभुकी ठंडी दृष्टिके प्रभावसे वह ज्वाला उसा चण शान्त हो गई त्रीर गोशालाभी भस्म होजाने से बच गया।

भगवानकी शान्त द्वष्टिका यह चमस्कार देख उस तपस्वीको षहुत अचंभा हुआ। वह शोब्र भगवान के पास आया और अपनी तपस्या से भगवान की तपस्या को बल्लवती पा उनके गुणोंकी प्रसंशा करने लगा। उसकी तप शक्तिका गर्व तो जाता रहा खौर उसके स्थानपर उसके हृद्यमें भगवानके प्रति भक्ति भाव जागृत हुआ। वह उसी समयसे भगवानका भक्त हो गया।

उस तपर्स्वाके यहां से चले जाने के बाद गोशालाने भगवान से पूछा ' भगवन ! यह तेजो लेश्या किस प्रकार प्राप्त होती है ?' तव बोले कि ' छै माइतक बेले बले तप स्त्रीर सूर्यके सन्मुख श्रातापना करे, स्रौर पारगोके दिन एक मुठी उड़द स्रौर चुल्लू भर पानी पीकर रहे तो तेजोलेश्या प्राप्त होती है।'

भगवानके इस प्रकार चचन सुन गोशालाभी उन्नत तप करने में जुट गया। ब्रैमाह तक उका कथित तपस्या करके उसने देजो-लेश्या प्राप्त करलो । तेजोलेश्या प्राप्त होनेके बाद उसने उसका दुरुपयोग करना भारभ किया। श्रयने स्वभावानुसार जगह जगह वह मनुष्योंको भांति भांतिके कष्ट पहुंचाने लगा । पश्चात भगवान पार्श्वनाथके सन्तानिक कुछ शिष्यों द्वारा उसने 'त्र्रष्टांग निमित्त' का ज्ञान प्राप्त कर लिया। अवतो गोशालाको दो प्रचन्ड शक्तियां भाप्त होगई जिसके कारण वह अपनेको जिनेश्वर कहने लगा।

कुछ दिन बाद वह फिर भगवानसे अलग हो गया और इन दो सिद्धियों द्वारा वह लोगोंको 'त्र्याजीविक सिद्धान्त' का उपदेश देने लगा । ऋपनी सिद्धिमोंका प्रभाव दिखाकर वह ऋपनेको चौबीसवां तीर्थकर कहने लगा । अवतो भोले-भाले लोग इसकी माया जालमें फंसने लंगे और उनकी संख्या भी काफी तादादमें बढ़ गई।

इधर भगवानको केवल ज्ञान न होनेके कारण में नाध होकर ही रहना पड़ा, क्योंकि तीर्थकर विना पूर्णज्ञान प्राप्त किये धर्मीय-देशही नहीं देते । इसी समय जब भगवान छछस्त ऋबस्थामें ही थे तब त्राजीविक समाज की संख्या भगवान महावीरके त्रानुया-यियों की अपेद्या किञ्चित अधिक होगई। परन्तु उसके सिद्धान्त अपूर्ण और नितान्त निर्वल होने हे कारण नाम शेव रह गये। दूसी-लिय त्राज त्राजीविक समाज का एक भी त्रतुयायी नजर नहीं श्राता ।

नोट – अष्टांग निमित्तका इ.न प्रायः वह ज्ञान है जिसके श्राधार से जन्म-मरण, हानि लाभ, सुख-दुख आदि बातोंको मनुष्य तत्काल वता सक्रता है।

## संगमदेव द्वारा उपसर्गी की वर्षा और अनुपम-सत्याग्रह

शान्तता और बीतराग भावसे अनेकानेक उपसर्गाको सहते हुए प्रभु पेढाणा ब्राममें पधारे । वहां पहुंचकर एक उपवनमें

भगवान ध्यानस्थ हो गये ऋर छै मासी तपका आराधन आरंभ कर दिया।

'यहां पर जो उपसर्ग भगवानको हुए हैं उनका वर्णन करते हृद्य वांपता है, धेर्य दहल जाता है, लेखनी रोती है, प्रकृति ऋस्तित्व शून्य बन जाती है, परन्तु भगवानके ऋविचल वैराग्य, ऋाद्शी संयम, श्रद्भत तपाबल उत्तम भावना श्रात्मकल्याणका निश्चल बृत उन सम्पूर्ण उरसर्गीको तुरार पोड़ित ऋौर बेहाम वर देता है। यह है अविचल दद्या की संगीत कसौटी और अनुपम सत्यायह का नमूना।

जब प्रभुध्यानस्थ हो छै मासी तप कर रहे थे उस समय देवराज इन्द्रने ऋपनी सभामें भगवानके संयम, तप और चरित्र वलकी बहुत प्रसंशा की । यह सुनकर सभाका एक संगम नामका देव प्रभुके विरुद्ध ईर्षालु होगया । वह सोचने लगा कि 'देव सभामें मृत्यु लोकके शरीरधारी आत्माकी इतनी प्रसंशा कदापि वाञ्छतीय नहीं। मैं श्रभी वहां जाता हूं श्रीर महावीरको हरतरह से उसके तप, संयम, शोल ऋौर सद्वारमें परास्त कर देवराज इन्द्रके इस कथन का खंडन करता हूं जिससे उन्हें भी किसीकी मिथ्या प्रसंशा करनेका देव सभामें साहस न हो।' इस प्रकार गन्दले विचार मनमें त्रातेही भगवानको परास्त करने के हेतु वह संगमदेव वहां स्राया जहां प्रभु ध्यानस्य तपस्या कर रहे थे।

प्रभुके शान्त, अचल निष्काम आरे लोकोपकारी शरीरको देखकर संगमका ईर्वाभान दुगना होगया । उसीच्चण उसने प्रभुको ध्यानसे डिगाने के लिये अपनी मायासे घटाटोप धूलिकी बहुत

देर तक कड़ी वर्षाकी। चारों तरफ पृथ्वी धूलिसे भर गई, सम्पूर्ण वायुमंडल रजिमश्रित हो गया । सहस्रों जीवधारी प्राग रहित होगये त्र्यौर भगवानका शरीरभी धृतिसे ढक गया । चहुंत्र्योर प्रलयकारी भयानक दृश्य फैल गया । परन्तु भगवान पूर्ववत सुभेरु के समान ऋविचल तथा महासागर के सदृश गंभीरताको धारण किये, बिना गतिमान हुए ज्योंके त्यों ध्यानस्थ खड़े रहे।

यह देख संगम और भी क्रोधित हुआ और अपनी उन्न मायासे वहां उसने भयंकर विषैत्ती चीटियों को उलक्र किया। उन चीटियोंसे प्रभु के शरीरके प्रत्येक भागको बहुत निर्देयतासे कटवाया । ऐसी निर्दयताको देख कलेजा थरथरा जाता है, धैर्य पलायन कर जाता है। परन्तु आत्म संयमी, दृढ़ संकल्पी, तपो-निधी भगवान, जिन्हें शरीर की कुब्रभो परवाह नहीं है, ऐसे भयंकर त्रातंक में भी पूर्ण निश्चल, निर्भो क ऋर ऋपूर्व शान्तता धारण किये हुए ध्यानमग्न हैं।

ऐसी अवस्था में प्रभु का देख संगत का पत्रा और भी चढ़ गया । उसने तीसरी बार ावषेले सर्प, विच्छू, गोहरे स्रादि महा भयकर जन्तुऋों को उत्पन्न कर प्रभु के शरीर पर छोड़ा। उन जन्तुत्रोंने भी अपने मन की अच्छी तरह कर ली। परन्तु जहां चएडकौशिक सरीखे विषधर से भी प्रभुता कुछ न बिगड सका तो ये मायाची त्रिपैलें जन्तु विचारे क्या कर सकते थे। इतना सब कुछ होनेपर भाष्यमुकं मन में लेशनात्र भाद्वेष पैदा न हुआ। वे तो अपने आत्म वल से सभी उपसर्गी को शान्तता पूर्वक सहते चले गये। इस प्रकार पूरे 🖏 महीने तक संगमने प्रभु के शरीरपर ् अने क प्रकार की आपात्तियां ढाईं। जिसे पढ कर पाषा **ग** हदय भी चूर चूर हो जाता है।

प्रभुके उत्कट तपोबलके सामने, देव होकर भी जब संगमकी राच्नसी क्रियाएं त्र्यौर प्रयत्न सब विफल हो चुके तब तो उसने मनु-शरारके विल्कुल श्रनुकूल काम वासनाके प्रखरतम प्रयोगोंका वार करना प्रारम्भ किया। उसने अपना मायासे चारों श्रोर वसन्त ऋतु की रचना कर दी। फिर नाना प्रकारके कामोत्तेजक पदार्थींसे उस चनस्थलको परिपृरित कर दिया । पश्चात् संगमने कामकलात्रों में पारंगत, रूपलावरुयमें अनुषम त्रीर पूर्ण यौवन सम्पन्न कामिनियों को एकत्रित कर बहां एक बड़ी संख्यामें उपस्थित कर दिया।

अपव तो भगवान के अपास पास उस फूलो फलो वसन्तमें चंचल और दीर्घ नयनींव ली, यौवन हे अभिमान में माती, पतली कमर और लंबे केस वाली, और तत्त्रण कामोद्दीपन करने वाली युत्रतियां त्राने हाव भावसे प्रभु हो मोहने लगों। कोई गाती हुई, कोई बजाती हुई, कोई-कोई नृत्य करती हुई, कोई मनवलो कामिनी गाढ त्रालिंगन कर प्रभुकी कामवासनाकी जागृत करने लगी। कोई-कोई गल बहियां डालकर मधुर मधुर वातें कह कह कर प्रभु को फ़ुललाने लगी। परन्तु इन सबके हाव, भाव, कटाच और कारनामे सब फूस ही राख हे समान बेहाम हुए। इन बातोंका प्रभु पर लेशमात्र भी असर न हुआ। वे तो अपने ध्यानमें हिमाचलके समान ऋटलेक ऋटल ही बने रहे।

श्रभीतक तो उस संगम देवकी सम्पूर्ण शांकयोंका प्रभु के श्रागे भारी अपमान हुआ परन्तु उसकी डाहमें कमी न हुई। संपूर्ण-तया हर एक प्रयोगोंमें परास्त हो श्रव वह विंतातुर साचन लगा कि ''छैं माह होने त्राये मेरी हार पर हार ही होती गई। मैं स्वर्ग

में जाकर श्रव मुंह कैसे दिखाऊंगा। वहांसे तो मैं घमंड पूर्वक इन्द्र महाराजके कथनका खंडन करने ऋाया था, परन्तु यहां तो अनेकों वार मुर्के पूर्ण इताश होना पड़ा । पूर्ण छै मासके दमन-चक्रके बाद भी मुक्ते यहांसे निर्लब्ज स्त्रोर निराश होकर स्त्रग म जाना पड़ेगा । यह तो बड़े गजबका मनुष्य है । अबकी बार एक श्रीर परीचा करता हूं।" यह कहकर वह संगम देव वहांसे चला।

इतवार भगवानकी छै माही तपस्या पूर्ण हुई। फिर भगवान श्रहार लेनेको गोकुत्त प्राममें पधारे । उस प्राममें जहां जहां प्रभू उस समय ऋहार लेने गये वहां वहां सगमने निर्दोष ऋहारको श्चानी मायासे दोषयुक्त कर दिया । तव तो विना श्रहार पानी लिये ही प्रभु अपनी पूर्ववत शान्तिमें स्थिर रहे। संगम कद्राचित् यह समभा था कि है महीने तक अबंड तपन्या करके अब इन्हें श्रहार न मिलेगा तो ये अवश्य डिगामिगा जावेंगे और इन हा क्रीव संदोप्त हो जायगा । परन्तु भगत्रान तो ऋनातः वीर ही थे, उन्होंन उसके प्रति कुत्र भी द्वेष न किया। तव तो ऋतुत्तनीय सहनशक्ति श्रनुपम साधुरृत्ति श्रीर श्रटल निश्चय श्रीर उत्कट सत्याप्र हेल संगमका हृद्य चूर-चूर हो गया । अब इन्द्र द्वारा प्रसंशित भगवान के प्रति उसकी भक्ति जागृत हुई। वह प्रभु के पास आया अशेर श्रपने इतने कड़े श्रीर भयंकर श्रपराधोंकी चमा याचना करने लगा प्रभुने उसे ऋपनी शाना दाष्ट्रमे चमा प्रदान की । तदननार संगन श्चरने कृत श्चराधों पर लिज्जित हो स्वर्गको चला गया।

इधर संगन्नके चले जानेपर भगत्रानने उसी गोकुल प्राममें एक गोापिका के घर अहार प्रहरा किया। इस प्रकार कठिन से कठिन तपस्वियों, तेजस्वियों श्रीर शूर्वीरोंके मनको चए भरमें

चलायमान कर देनेवाले उपसर्गी ख्रोर संकटोंको शान्तता पूर्वक सहन कर त्रौर ऋपने ऋविचल सत्य द्वारा उनपर विजय प्राप्त कर प्रभुने वहां से बिहार कर दिया ॥

नोट-इस पाठसे सत्याग्रहकी कड़ी परीचाका अनुमान होता है। इसमें जो उत्तीर्ण होते हैं उनके आगे संसारकी भारीसे भारी शक्तियां भुक्त जाती हैं और अन्तमें विजय श्री उनकी दासी वन जाती है। यह है सच्चे वीरोंकी वीरताकी उज्ज्वल चमक का जीवित उदाहरण ।

#### भगवानका स्रभिग्रह स्रोर चन्दनवाला

इस प्रकार विचरते हुए भगवानने ऋपना स्थारहवां चातुर्मास वैशालीमें किया श्रौर वहांस कई स्थानोंको श्रपन चरण कमलों द्वारा पवित्र करते हुए कोशाम्त्रीमें पधारे ।

उस समय वहां राजा शतानीक राज्य करता था, उसकी रानी भृगावती थी। उसी नगरीमें धनावह नामका एक सेठ रहता था, जिसकी मूला नामकी कलहकारिए ईर्घालु स्त्री थी।

इस नगरीमें त्राकर प्रभुने बड़ा ही कड़ा ऋभित्रह धारण किया, जिसमें कई बातोंका समावेश होता है, उन्होंने निश्चय किया कि ऋब तो (१) ऋहार किसी राजकन्याके हाथसे प्रहण करना (२) वह राजकन्या बिकी हुई होना (३) उसके पैरों में वेड़ियां पड़ी हों (४) उसका सिर मूंडा हुआ हो (४) जो तीन दिनके उपवाससे युक्त हो (६) उड़दके बाकुले श्रहारमें देवे (७) बाकुले सूपमें हों (८) जिस समय वह कन्या त्रहार दे तो उसका एक पांच देहलीके बाहर और एक भीतर हो और (६) जिसकी श्रांखोंसे अश्रुधारा बहती हो।

इस प्रकार ऋभिप्रह धारण कर भगवान प्रतिदिन कोशाम्बी नगरीमें जाते परन्तु उक्त प्रकारकी योजना कहीं भी प्राप्त न होती। ऐसा करते–करते पूर्ण चार माह व्यतीत हो गये परन्तु कहीं भी अपने अभिग्रह अनुसार भोजन प्राप्त नहीं हुआ । यह बात बस्ती के राजा, मन्त्री वगैरहको मालूम हुई तबतो नगर में भारी चिंता फैल गई। बड़े-ज्योतिषियोंने भी भगवानके ऋभिवह को मालूप करनेका प्रयत्न किया मगर वे सफल न हुए। चार मास पूर्ण हो जानेपर भी अभित्रह सफल न हुआ। जबतक दूसरी श्रोर क्या-क्रया घटना घटी है उसका सांचित्र विवरण इस प्रकार है।

उस समय नगरी चम्पावतीमें राजा द्धिवाहन राज्य करते थे। उनकी थारिएा नामकी पतित्रता रानी थी । उनकी महाशीलवती बसुमित नामकी कन्या थी। ये तीनों ही प्राणी पूर्ण धर्मात्मा थे; रात दिन जिनेश्वर पूजनमें विताते और मोच्न के मार्गका साधन करते थे । एक दिन अचानक ही उनपर आपित्तयोंका पहाड़ टूट पड़ा । कोशाम्बीका राजा शतानीक किसी कारण चम्पावती के राजा द्धिवाहनसे कृद्ध हो गया। वह ऋपना सैन्य-दल लेकर द्धिवाहनपर चढ़ आया । युद्ध होनेपर द्धिबाहन हार गया और नगर छोड़कर भाग निकला । शतानीकने राजधानीमें प्रवेश कर लुट मचा दी। उसी लूटमें एक सुभट दोधवाहनकी पतिव्रता रानो धारिएी ऋौर कन्या बसुमातिको उड़ा ले गया रास्तेमें उस सुभटन रानी धारिए के प्रति अपनी दुईच्छा प्रगट की। रानीने उसे वहीं खूब फटकारा श्रोर उसका तिरस्कार किया। फिर भी चह सुभट रानीके अनेक प्रकारकी कुचेष्टाएं करता ही जाता। तब तो रानीने अपनी लाज और धर्मको बचानेके हेतु तुरन्त अनशन अत धारण कर लिया और अपने सिरके लम्बे केशां द्वारा आत्म-घात कर प्राण छोड़ दिये।

यह हाल देख बसुमित घबरा गई और चिल्ला चिल्लाकर रोने लगी। उसके करुए ऋन्दन से सुभट का दिल पिघल गया और उसने मातृहीन उसक न्याको पालन का अभिवचन देकर अपनी पुत्री एवं बहिन बनाकर घर ले आया।

रूप और लावण्य से परिपूर्ण उस कन्याके साथमें सुभटको घरमें आया देख उसकी स्त्री कोधसे ज्वालत हो गई और उसने उस सुभटको खुब ही उलटे हाथ लेना शुरु किया। तब तो वह सुमातिके प्रति अपने सब अभिवचन भूल गया और बसुमातिको बाजारमें लाकर एक वेश्याको बेच ढाला। बसुमाति तो पूर्ण शील वर्ता थी, वह अपने को वेश्याके हाथ बेची समभ घवराने लगी और अपने भाग्यको कोसने लगी; क्योंकि वेश्याके यहां उसके शिल की रचा होना बिल्कुल असंभव था। वह मन ही मन नथकार मंत्रका जाप जपने लगी और प्रभुस प्रार्थना करने लगी कि ''हे प्रभु! अब तो मेरे शील की रचा के सहायक आप हैं रचा कांजिये, रचा कींजिये''।

जब बसुमित उस वेश्याके साथ भगवान का स्मरण करती हुई जा रही थी उसी समय बीचमें ही फुछ देवताश्रों ने बन्दरों का रूप धारण कर उस वेश्या को बुरी तरह नोच खरोंच डाला।

तव तो यह सौदा अपशकुन का समक उस वेश्याने वसुमित को उस सुभटके पास लाकर उसे फिरसे सौंप दिया और अपने पैसे वापिस ले घर चली गई। वादमें उस सुभटने उस कन्याकी धनावह सेठको बेची । धनावह सेठकी कोई संतान न थी इसलिये उसने वड़े प्रेम से वसुमितिको अपनी मानकर घर ले आया। और उसका नाम चन्दनवाला रक्वा ज्योंहीं चन्दनवाला सेठ धनावहके साथ घरमें आई त्यांही उसे देख सेठकी गृहणी मूलाके मनमें ईर्घा पैदा होने लगे। एक दिन मूला कही वाहर गई हुई थी कि सेठजी घरमें ऋाये ऋौर पैर धोने को पानी मांगा। मूला घरमें न थी इसिलिये चन्द्रनवालाने अपने पितासे कहा "पिताजी! माताजी घरमें नहीं नहीं हैं, मैं स्नान कर रही हूं, ऋाप यहीं पधार जावें तो मैं ही आपके पांव धुला देंऊं" यह सुन सेठ चन्द्रनवालाके पास गया । चन्द्रनवाला सेठजी के पांव पर पानी डालने लगी। इतनेमें ही मूला वहां ऋा पहुंची ऋौर चन्द्रनवाला का यह कार्य देख मन ही मन क्रोधित हो गई। अव तो उसकी ईषी चंदनवाला के प्रति ऋौर भी वढ़ गई।

फिर एक दिन जब सेठजी वाहर गांव गये थे, तब कोई बहाना ढूंढ़कर मूला चन्दनबालापर क्रोधित हो गई। उसने तुरन्त एक नाईको बुलाकर उसका सिर मुंडवा दिया और लोहार द्वारा उसके पैरोंमें बेड़ी हलवाकर अपने मकानकी एक कोठरीमें उसे कोड़ दिया । वहां चन्दनवालाने तेले श्रर्थान् तीन दिनके उपवास की तपस्या धारण कर ली। तीसरे दिन जब सेठ जी घर आये तो देखा कि मूला तो अपनी माताके घर चली गई और चन्दन-बालाका पता नहीं । उन्होंने श्रड़ोसी-पडोसी से बहुतेरी पूछताछ

की । तब एक पड़ोसी बोला कि 'गडबड़ मचानेके पहले अपना घर भली भांति देख लो ।' सेठजीने उसकी बात मान ली ऋौर घर की सब कोठरियां देखना आरम्भ कर दिया । देखते-देखते एक कोठरीमें चन्दनवालाको बेड़ीसे जकड़ी हुई पाया । सेठ उसी समय चन्द्रनवालाको वाहर लाया श्रीर सामनेकी ड्योदीपर लाकर नजदीक सूपमें पड़े हुए उड़दके वाकुले उसके सामन धर दिये ऋौर उसकी बेड़ी कटवानेके लिए लोहार बुलाने चले गये।

इस दिन चन्दनवालाका तेलेका पाराणा था । उसके मन में यह भावना उत्पन्न हो रही थी कि यदि यहां कोई सन्त मुनि-राज त्र्या जावें तो उन्हें कुछ श्रहार कराकर पारणा करूं। इतनेमें हो भगवान महावीर पारणे के हेतु पथारे । ऋपने ऋभिष्रहको सफल होते पूर्ण पांच माह पच्चीस दिन हो गये श्रौर ज्यों ही च चन्द्रनवालाके यहां पहुंचे तो वहां श्राभिग्रहकी एक बातको छोड़ शेष सत्र बातें उन्हें मिल गयीं, परन्तु वह एक बात न होनेके कारण वे वहांसे लौट पड़े। यह देख चन्दनवाला श्रपनेको धिककारती हुई रो पड़ी स्त्रौर उसकी स्रांखोंसे स्त्रश्रुधारा वह निक्तलो; बस यही एक बात होनेको थी कि भगवानकी दृष्टि पुनः उसपर पड़ी। भगवानने ऋपने ऋभित्रहकी कुल सामग्री एक ही स्थानमें पाकर उन उड़द्के वाकुलोंसे पारणा किया । बस फिर क्या था, देव-दंद्भि दाजने लगी श्रीर चन्दनवालाकी लोहेकी बेड़ी स्वर्णकी होकर द्यापसे त्राप टूट पड़ी । देवोंने भी धनावहके घर पंचद्रव्यों **त्रो**र रत्नोंकी वर्षा की । भगवानने चन्दनवालाके घर पारणा कर श्रन्यत्र बिहार कर दिया। आगे जब भगवानको केवल ज्ञान हुआ तब चन्द्रनवालाने भी दीचा प्रहण करला श्रीर श्रपना शेष जीवन श्चात्मसंशोधनमें लगाकर मुक्तिका मार्ग पकड़ लिया ॥

## भगवानका वारवां चातुर्मास श्रीर अन्तिम-उपसर्ग

भगवान महावीर उपसर्गीके ऊपर उपसर्गीको इस प्रकार सहेत-सहते श्रौर कठिन से कठिन तपस्या करते हुए चंपा नगरीमें पधारे। श्रिमिहोत्री त्राह्मणों की धर्मशालामें ठहरकर त्राना वारवां चतुर्मास वहीं किया। यहां चार महाने की तपस्या कर वर्षा बीत जानेपर पारणा किया । श्रौर पर्णमानी गांव की श्रोर बिहार कर दिया ।

वहां त्र्याकर वस्तीके निकटवर्ती वनमें प्रमु एक वृत्तके नीचे ध्यानस्थ हो रहे। अपने बैलोंको चराता हुआ एक ग्वाला वहां त्रा निक्ता और ऋपने वैलोंको वहीं चरते हुए छोड़ वह थोड़ी देर के लिये श्रन्यत्र चला गया । वैल चरते चरते दूर चले गये, इननेमं ही वह ग्वाला वहां आया और वहां वैलोंको न देखा। वह ध्यानस्थ प्रभु से पूछने लगा कि 'मेरे वैल कहां गये ?' मगर प्रभु से कुछ उत्तर न पाकर वह बैलोंको दूढनेके लिये जंगलमें इधर उधर भटकने लगा । जब खूब हैरान हो गया तब वह ग्वाला पुनः प्रभु हे निकट श्राया श्रीर वहां देखा तो वैल चर रहे थे। यह देख उस म्वालकों एक दम क्रोध आ गया। वह सोचने लगा कि हो न हो यह ध्यानस्य मनुष्य कोई ठग है। इसे उचित र्एड देना चाहिये। इतना विचार मनमें आते ही उसने लकड़ी की दो खिली अपनी कुल्हाड़ीसे बनाई और प्रभुके दोनों कानों में ठोक दी। उस समय प्रभुको अतुलनीय वेदना अवश्य हुई होगी परन्तु कर्मीका वदला

बिना चुराय काम ही नहीं चलता। पूर्व भवमें जब प्रभु त्रिपृष्ट च।सुरेव थे उसी समय यह ग्वाल एक शय्यापालक था। उस त्रिपृष्ट वासुदेवके भवमें प्रभुते, राजमदमें त्रा कर एक छोटेसे अपराध के कारण, गरमागरम सीसा पिघजाकर उस शय्यापा**ल**के कानों में डलवाया था। उसी का बदला त्राज प्रभु चुका रहे हैं। इतनी कडी वेदना होने पर भी प्रभु जरा भी चल विचल न हुए। विक्र श्रपने निश्चय चित्त श्रीर श्रमोघ घेर्यके साथ ज्यों के त्यों श्रटल ध्यानस्थ खड़े रहे।

जब प्रभुकी ध्यान मुद्रा खुली तो उन्होंने वहां से पड़ोसकी एक दूसरी बस्तीकी चोर बिहार कर दिया। वहा 'खाफ' नामका वैद्य रहता था। उसने प्रसुकी मुखाकृति देखकर पहचाना कि प्रभुको श्रवश्य कोई शारीरिक पीड़ा है। तत्काल उसने प्रभु के शरीरको देखा तो उसे कानोंमें दो कीलें दिखाई दीं। इस दृश्यको देख वह कांप उठा और सिद्धार्थ नामक सेठकी सहायतासे भगवानके कानीं की कीलें वाहर निकालकर फेंक दी। जिससे भगवानकी पीड़ा दूर हुई ऋौर खाक बैद्यको भारी पुण्य बंध हुआ।

#### प्रभुको केवल ज्ञान

भगजान महावीरने पूर्ण साढ़े बारह वर्षतक भयंकरसे भयंकर उपसर्गीको सहन किया । उन्होंने उद्य से उत्र तपस्या धारण कर श्रपने पूर्वीपार्जित कर्मीका बदला हंसते-हंसते चुका दिया। इन सादे बारह वर्षीमें प्रभुने पूर्ण एक वर्ष भी भोजन नहीं किया। इस अवसरमें शत्रुश्रोंने भारीसे भारी आक्रमण प्रभुपर किये।

परन्तु पशुबल सदैव मुंहकी खाता रहा। प्रातिपात्त्रियोंपर प्रभुकी श्रोरसे तिनक भी वार न हुआ तिसपर भी विजयश्रीने ऋन्तर्में भगवानको ही वरा श्रीर शत्रुश्रों के पैर उखड़ गये। प्रभुका यह दिव्य चरित्र मूक-भावसे इमारे सामने त्रात्मवलका एक उत्तम श्रादर्श रखता है।

प्रभुने जितना तप किया वह प्रतिज्ञा-पूर्वक ही किया। ध्यान, मौन, त्रासन, समाधि श्रीर श्रात्मा चिन्तवन कर श्रन्तमें शुक्र ध्यानरूपी जाञ्चल्यमान श्रिप्तमें उन्होंने श्रपने चार श्रात्माको डुवाने वाले घनघाति (ज्ञाना वरणीः, दर्शना वरणीः, मोहनीय ऋौर अन्तराय) कर्मी को भरत कर दिया।

श्रव जिस ज्ञानके श्रभावसे दुनिया श्रन्वकारमें गोता खा रही है, जिस झानके अभावमें जनता भिष्या रूढ़ियोंके वशीभूत संसारमें अनर्थ कर रही है, जिस ज्ञानके न होनेसे लोग ममत्व, माया श्रीर तृष्णाके गुलाम बन रहे हैं, जिस झानके श्रमावमें सवल निर्वलोंका अन्यायपूर्ण हनन कर रहे हैं, जिस ज्ञानसे रहित संसार एक क्लेश कदागृह त्रीर वर्वरताका स्थान बन रहा है त्रीर जिस ज्ञानके त्राभावमें त्रात्मा त्रापने निज गुणोंको भूलके पर स्वभावमें रत होकर कभी शांति नहीं पाती, उसी ज्ञानकी प्राप्तिके लिए भगवान महावीरने कठिनस कठिन तपश्चर्या की, मरणांत कष्टोंको भी ऋपूर्व शांतिके साथ सहन किया ऋार उत्तमोत्तम भावनासे चार उक्त कथित घनघाति कर्मीको समूल नष्ट कर-जम्बुक प्रामके पास, रजुवालिका नदीके तीर, शालिवृत्त के नीचे **छट्टतपयुक्त गोदुह** श्रासन लगाये, शुक्ल ध्यानमें मग्न वैसाख

सुदी १० के दिन विजय नामक शुभ सुहूर्तमें सर्व लोकालोकके सर्वाग द्रव्य, चेत्र काल ख्रीर भावको जाननेवाला कैवल्यज्ञान प्राप्त किया। भगवानको यह सर्वज्ञता प्राप्त होते ही संसार भरमें श्रानन्द छा गया; देवी देवता श्रीर इन्द्रादिने महामहोत्सव मनाना त्रारम्भ कर दिया। पुष्पवृष्टि होने लगी त्रौर धार्मिक विश्रंखलता की भट्टीमें शांतिका संचार होने लगा ॥

#### भगवान महावीरका समवसरग्

केवल ज्ञान उत्पन्न होनेके पश्चात् वैसाख सुद्दी इंग्यारसकी भगवान महावीर ऋपापा नगरीके महासेन उद्यानमें पधारे। वहां इन्द्र महाराजके ऋादेशानुसार देवताऋोंने चांदी, सोना ऋौर रत्न-मय तीन गढ, बारह दरवाजोंसे युक्त; उत्कृष्ट सिंहासन और ऋशो-कादि वृत्तोंसे पूरित दिव्य समवरणकी रचना की । इस समवरण अर्थात व्याख्यान मण्डपकी अनुपम शोभाका वर्णन तथा उसके प्रभावका उल्लेख शास्त्रोंमें बहुत ही विस्तारपूर्वक पाया जाता है। उनमेंसे कुछ विशेषताएं इस प्रकार हैं कि—

- (१) उस समवरणमें सब ही जाति श्रीर वर्णीके मनुष्य भेद-भावोंको छोड़कर एक साथ ही उपदेश सुननेको आतुर हो हो रहे थे।
- (२) प्रभुके आत्मज्ञानका अलौकिक प्रकाश केवल मनुष्य मात्र तक सीमित न था, वरन् पशुपित्तयों एवं प्राणीमात्रको पार-लौकिक सुखका ऋनुभव करानेवाला था।

- (३) उस व्याख्यान मण्डपमें हिंसकसे हिंसक पशु-पत्ती भी अपनी कूरताको तजकर, आत्म-कल्याणके हेतु शान्ततापूर्वक विरा-जमान थे।
- (४) उस मण्डपमें जो-जो प्राणिमात्र ऋाकर वैठे थे उन सभीके हृदयमें चमा, शांति, करुणा श्रौर समताके भाव परिपूर्ण सुशोभित थे।
- (४) उस सभामण्डपमें यद्यपि सन ही प्रकारके प्राणी थे तिसपर भी भगवानकी दिव्य आस्माका तेज सर्वत्र इस प्रकार छाया हुआ था कि चहुं श्रोर शांति ही शांति विराज रही थी।
- (६) प्रभुके उपदेशकी भाषा उस समयकी लोकभःषा ऋद्धे मागधी थी। परन्तु प्रभुके आत्मतेजके प्रभावसे वहां वैठे हुए सब ही प्राणी अपनी-अपनी भाषामें प्रभुके उपदेश द्वारा अदृश्य आनन्दका अनुभव कर रहे थे।
- (७) उस व्य ख्यान मण्डपकी रचना इतनी विचित्र थी कि उसके अन्दर किसी भी स्थानपर वैठा हुआ। प्राणी प्रभुके प्रसन्न मुख मंडलको विना किसी कठिनाईके देख सकता था।

ऐसे दिव्य श्रलौकिक समवरणकी रचनाके पश्चात् हीर्थोंको नमस्कार कर, श्रपने केवल ज्ञान द्वारा जगतको शांति देनेवाला, सत्व सदेश पहुंचानेके हेतु प्रभुं महावीर उच्च श्रन्तरिच रत्नजिंदत सिंहासनपर विर जमान हुए।

#### उपदेश प्रदान

जैन शास्त्रोंमे यह वात विशेष रूपसे उपलब्ध है कि तीर्थकर र्विना केवल ज्ञान खर्थात् सर्वज्ञता प्राप्त किये किसी प्रकारका धर्मी-परेश ही नहीं करते। यही कारण है कि जैन धर्म सर्वज्ञोंका धर्म कहलाता है जहां परस्पर विरोधाभासका कहीं आभासतक भी नहीं मिलता । केवल ज्ञानके पूर्व भगवान महावीरने भी कठोरसे कठोर कष्ट सहन करते हुए प्रायः मौन चृतको धारण कर रक्वा था।

केवल ज्ञान प्राप्त करके जगतके जीवोंको दुखित देखकर भग-चानने श्रव उस दिव्य सत्य-सन्देशको जगतमें प्रसारित करना चाहा जिससे प्राणी मात्रको पूर्ण सुख श्रीर शांति प्राप्त हो। उन्होंने लोक कल्या एके लिए समयानुसार अपने कार्यक्रमको बदलनेभें ही सर्च्चा विश्रांतिका अनुभन किया श्रौर परोपकारको ही जिसमें जीवमात्रोंका समावेश हो जाता है-ऐसे आत्मोपकार, परीपकार-प्रजातन्त्रवाद जिसमें जीवमाबाका समावेश हो जाता है-के समान अपनाया।

इस समय भारत भरमें हिंसा ही हिंसा का राज्य हो रहा था, स्वार्थी लोगोंने वेदों का अर्थ ही बदल दिया था, जहां देखो वहां धर्मके नाम पर यज्ञादि कियात्रोंमें लाखों जीवों का हनन हो रहा था, सारी पृथ्वी मूक प्राणियोंके रक्तसे दूषित हो रही थी, स्वार्थियौ ने अपने मनोरथोंको सिद्धिमें सैकड़ों राजा महारात्रोंको धर्म का भाम लेकर अधर्मकी श्रोर अप्रसर कर दिया था। सर्वे हाहाकार भचा हुत्रा था, कहीं ऋश्वमेध यज्ञोंमें सहस्रों घोड़ों का बलिदान

हौता था, कहीं गोमेध यज्ञ में लाखों गौएं होम दी जाती थीं और कहीं-कहीं नरमेध यज्ञमें सैकड़ी मनुष्य व बचोंका बीलदान होता था, ऋौर इसे ही सचा धर्म वतलाया जाता था।

भगवान महावीरने अपने ज्ञान द्वारा एवं अमोघ शकिसे इस हृद्य विदारक अवस्थाको समूल नष्ट करनेका उपदेश देना आरंभ किया । उन्होंने बतलाया कि खुनका द्वाग खुनसे ही घोनेसे साफ नहीं हो सकता, इसी प्रकार अधर्मको मिटाने हे लिये अधर्म ही करनेसे धर्म कद्माप नहीं हो सकता। उन्होंने दर्शाया कि सुख श्रीर शान्ति न मार्ग वही हो सकता है जिसे प्राणी मात्र चाहें। प्राणी मात्रको, चाहे छोटा हो चाहे वड़ा हो, श्रमीर हो या गरीव हो, पशु हो या पत्ती हो, कीडा हो पतंगा हो सबको अपनी-अपनी जान प्यारी है और सबही अपनी अपनी अवधितक जीवित रहना चाहते हैं । इसी अवस्थाको कायम करने और भारत व्यापी बनाने में भगवान महावीरने '' ऋहिंसा परमो धर्मः '' का दिव्य उपदेश श्रपनी गगन भेदी बुलंद स्त्रावाजसे देना स्त्रारंभ कर दिया । स्रीर जीवमात्रोंके लिये प्रजातंत्रवादकी उत्तम नींव डाली जो आजकल श्रंशतः मनुष्यमात्रतक सीमित रह गयी है । भगवानकी ऐसी श्रनोखी करुणा, चनता, दया श्रीर श्रात्माके श्रमर धन एवं सत्य हे वितरण करने की चर्चाको देख, सुन और अनुभवकर जन समुदाय, उनकी शरणमें आकर अपने जीवनको 'सत्यं शिवम् सुन्दरं' के श्रलौकिक प्रवाशसे प्रकाशित करनेको, उमड़ पड़ा।

सर्वज्ञ भगवानने, विना जाति भेर, ऊंच नीच, पशु-पची सबही शरणागत शाणियोंको सत्य हा सत्स्वरूप बतलाया जिसका

एक ही उद्देश्य था ऋौर वर् यह था कि दुनियां के घर घर ऋौर द्र-द्र सवही जगहोंमें सत्यका शुभ सन्देश पहुंचे। संप्तारके दुखित प्राणी सत्यकी सुशीतल छायामें परमानन्दका सदा उपभोग करें। कलह और क्लेश, दुःख और दर्द, बैर और विरोधका दुनियासे निर्वासन हो । अविन तलपर अहिंसाका अखंड शासन सुदृढ़ वना रहे । द्याका ऋखंड स्रोत प्राणीमात्रंके हृद्यमें बहता रहे । घर-घरमें परोपकारकी प्रतिष्ठा हो । जगतमें सात्विक प्रेमका पसारा हो: ऋौर ऋन्तमें लोग एकमात्र ऋात्मज्योतिके सुन्दर दर्शन कर मोच्च मार्गकी स्रोर स्रमसर होते चले जांय।

भगवानके इस सत्य-सन्देशकः तत्कालीन मनुष्य समाजपर वडा असर पड़ा । उन्होंने अहिंसाके भिन्न-भिन्न स्वरूपोंका निरू-पूर्ण कर जगतको समता रसका अमृत पान कराया । बस, इतना होते ही जन-समुदायमें राग-द्वेषकी भावनाएं मिटने लगीं। साम्य भाव प्रत्येक प्राणीके हृदयमें स्थान पाने लगा । ऋमानुषिक ऋत्या-चारों हा प्रवाह वेगसे लोप होने लगा। यज्ञोंके नामपर लाखों पंशु श्रोंके रक्तसे पृथ्वीका रंजित होना एकदम रुक गया । जानि भेद गत घृत्गित रूढ़ियोंका प्रायः अन्त हो गया । समतावादका चारों स्रार सुन्दर शासन प्रसारित हुस्रा । शान्तिका स्वागत घर-घर होने लगा । लोभवृत्ति और स्वार्थ-कामनाकी काया पलटी । जगतमें त्याग ऋौर तपस्याकी प्रतिष्ठा बढ़ी । लोगोंने एक नयी श्रौर चमत्कारपूर्ण सात्विक भावनाश्रोंको लेकर प्राणीमात्रोंके एक नवीन प्रजातन्त्र युगमें पदार्पण किया ।

भगवान महावीरने कोई नवीन बात नहीं वतलाई, परन्तु भूले हुए दुःखित प्रां शियों को पूर्व तीर्थकरों द्वारा भाषित ऋहिंसा धर्मका

ही तत्कालीन द्रव्य, काल, चेत्र श्रौर भावानुसार सत्य संदेश भिन्न भिन्न दृष्टि कोणोंसे समभाया। उन्होंने ऋपने ऋादर्श उदाहरणसे बतलाया कि घृणा ही सबसे ऋधिक त्याउय है घृणा ही सर्व-नाशका कारण है। घृणाकी नीव हिंसा है जो सर्वपापोंका मूल है। इसालिये किसीसे घृणा मत करो । संसारमें घृणित वह है जो घृणा करता है क्योंकि उसका हृदय घृणासे घृणित है स्रोर उसीके वर्शाभूत वह संसारमें दुःख केश और अशान्तिकी बाद ले आता है। चतना त्रात्मा प्राणीमात्रमें वर्तमान है त्रौर वह सवही त्रातः करणोंमें एकसा प्रकाश करती है। इसलिये किसीको किसीके प्रति घृणा करनेका कोई ऋधिकार नहीं है।

भगवान का त्रादर्श सिद्धान्त चाणिक नहीं था, वे परिणाम-द्शी थे। उनकी धार्मिक भावनामें लोक कल्पाणका हेतु थाँ। जिसको नीव केवल सत्य, विशुद्ध प्रेम, निःस्यार्थ भावना ऋौर श्राहिंसाके सुदृढ पायों पर रची हुई थी।

भगवान महावीरके सिद्धान्तमें ऋात्मज्ञान, ऋध्यात्मज्ञान, तत्त्वज्ञान, विज्ञान श्रोर स्याद्वाट का पूर्ण समावेश होने के कारण ही उन्हें परिपूर्ण सफलता मिली श्रीर जैन धर्म पुनः पूर्णरूपसे विकसित होने लगा । बड़े बड़े राजा महाराजा एवं धुरंधर विद्वान वेटान्तके ज्ञाता भगवानके ऋहिंसारूपी भंडेके नीचे ऋा गये, ऋौर गे!रा.लाका चलःया हुऋा ''श्राजीविक'' श्रीर बुद्धका ''वौद्ध धर्म'' जो भगवान महावीर को केवल ज्ञान प्राप्त होने के पहले बहुत बेगसे प्रचलित हो चुके थे, "अहिंसा परमो भर्मः" का सिद्धान्त पालन करते हुए भी, आत्मज्ञान शून्य होनेके करण शीव उदय होकर ऋस्त हो गये या उनका रूपान्तर हो गया।

परन्तु जैन धर्म की नींव अभेद किलेके सदृश्य सुदृढ़ होनेके कारण त्राजत ह धर्मोंमें त्राना उचासन गृहण किये हुए अपने सिद्धान्तका महत्व विश्वव्यापी बना रही है। यह जैन धर्म की श्रिहिंसा और अहमबलका सत्य विकास ही है जिसने संसार की पाशविक महान शःक्तका सामना महात्मा गांधीके नेतृष्वमें भारत चर्षमें किया और कर रहा है। जिसके अधार पर ही संसारकी सवही भारो शिक्तयां ''निःशस्त्री करण '' के सिद्धान्तको अपनाके विश्व शान्ति फैलाना चाहती हैं। 'त्र्राहेंसा' त्रात्माका निज गुण होनेके कारण महान् शांकशाली शब है सत्य के आधार पर जिसका प्रभुव संसारमें कभी नष्ट नहीं हो सकता।



# भगवान महावीरके ग्यारह गण्धर अर्थात् 'प्रमुख-शिष्य'

श्रपापा नगरीके वाहर जब भगवानके समबसरएामें सहस्रों प्राणी अमृतमयी प्रभुकी वाणीका शांति रसपान कर रहे थे तव उस नगरीमें सोमिल नामक त्राम्हणके यहां एक बहुत बड़े यज्ञकी तैयारी हो रही थी । उसमें भिन्न-भिन्न स्थानों एवं प्रदेशोंके वड़े-बड़े धुरन्धर विद्वान, ऋाचार्य ऋौर पाँडत ऋामन्त्रित किये गये थे । उनमेंसे मुख्य गोव्हर नामक वस्तीसे गौतम गोत्रीय वसु भूति के तीन पुत्र इन्द्रभूति, श्राग्नभूते श्रौर वायुभूति श्रपने पांच-पांच सौ शिष्यों के साथ उस यहामें पथारे । वे अपन समयके विद्वानों में प्रकांड तेजस्वी ऋौर सवश्रष्ठ गिने जाते थे। उनके बाद कोल्लाक गांवसे व्यक्त और सौधर्म्भ नामक प्रचंड पंडित लोग वहां आये। उनके साथ उनके एक हजार शिष्य भी थे। इसी प्रकार भिन्न-भिन्न स्थानोंसे मंदित और मौर्य अपने साढें तान सौ शिष्यों के साथ और अकंप, अचलमात, मैतार्थ आर श्रीप्रवास अपने तीन तीन सौ शिष्योंके साथ उस यज्ञमें सम्मिलित हुए।

यों तो वे ग्यारहों पंडित अपने समयके दिगाज विद्वान थे श्रीर धार्मिक विद्यात्रोंमें एवं श्रनेक भाषात्रोंमें सर्वाग श्राधिकार रखते थे। तब भी उनके हृदयमें धार्मिक विषयों में कोई न कोई शं वा बनी रहती थीं, जिसे वे, अपने पांडित्यमें धक्का लगनेके भयसे, किसीके सामने प्रगट नहीं कर सकते थे। इन्द्रभूतिके मन में 'जीव है या नहीं' यह संशय घुसा हुत्रा था; ऋरिनभूति के दिलमें 'कर्म कोई पदार्थ है या नहीं' यह चक्कर पड़ा हुआ था; वायुभूतिको 'यह शरीर ही जीव है या जीव कोई पृथक पदार्थ है' यह शंका थी; व्यक्तको 'जगत कोई वास्तविक पदार्थ है या शन्य है' यह भाव सता रहा था: सौधर्मका मन 'जविके जन्मान्तरोंके रूपों में समता ऋौर विषमता' की उधेड़बुन कर रहा था; मंडित को 'मुक्ति स्रोर वंथ है या नहीं' इसी बातकी पंचायत पड़ी थी, मौर्य देवों हाके ऋस्तित्वमें' शंकाशील थे; ऋकम्पको 'नरक गति है या नहीं यह विचार वेचैन कर रहा था; श्रचलभ्रातको 'पुर्य श्रीर पाव' एवं मेतार्थको 'परलोकके अस्तित्व और आत्माकी स्वतन्त्रता' श्रीर श्री प्रभासको 'मुक्तिकी विद्यमानता' में नाना प्रकारके संकल्प विकल्प हो रहे थे। परन्तु उनमेंसे कोई भी अपनी शंकात्रोंका समाधान त्रौरोंसे करवाना ऋपनी न्यूनता सम्भता था। वे सदा शंकाशील बने रहते थे मगर शंका मिटानेका कुछ भी उपाय नहीं करते थे । उनके सिवाय दिशा विदिशात्रोंसे और भी इतर पंडित लोग भी उस यज्ञमें सम्मिलित हुए थे। यज्ञ बहुत बड़ा था इस-लिए वहां चारों श्रोरसे ऋपार भीड़ जमा हो रही थी।

एक स्रोर सोमिलके यहां यज्ञ की धूम हो रही थी । दूसरी श्रीर भगवान के समवसरणमें देवता श्रीका श्रागमन तेजीके साथ हो रहा था । अपने-अपने स्वर्गोंसे देवता लोग उस समवसरगामें प्रभू का उपदेश सुननेके लिए आ रहे थे। पहले तो यह कांतुक देख इन्द्रभूति आदिको बहुत ही हर्ष हुआ। वे से चने लगे कि देवता-श्रोंके विमान हमारे यज्ञकी श्रोर श्रा रहे हैं सचमुच हमारे मन्त्रोंमें वड़ी ही शक्ति है। परन्तु जब वे देवता श्रोंके विमान सर्वज्ञ भगवान महावीरके समवसरएकी श्रोर जाने लगे तो उन पंडितोंका हर्प विलीन हो गया। वे सोचने लगे कि यह कोई इन्द्रजाल तो नहीं है कि देवतागरा कदाचित् भूलकर यज्ञ में स्रानिकी स्रशेचा कहीं अन्यत्र भटक रहे हैं। इस वातकी जब उन्होंने पूछताछ की ता उन्हें पता लगा कि यहां कोई महावीर नामका सर्वज्ञ आया हुआ है उसीके समवसरणमें ये देवता लोग जा रहे हैं। यह वात जान-कर इन्द्रभृति आदि विद्वानोंको बड़ा क्रोध आया । वे सोचने लगे कि दुनियामें कोई भी हमसे ऋधिक विद्वान नहीं है, यह महावीर कहांका सर्वज्ञ है, यह तो अवश्य कोई ढोंगी मायाजाली है इसे चलकर सीधा करना चाहिए और उसके पाखंडको पोल सबकी उपस्थितिमें खोलना चाहिए।

इस प्रकार क्रोधित हो वह इन्द्रभृति वहां से भगवानकी श्रोर चल पड़ा। वह उस समवसरएमें अ।या कि उसकी रचन। देख चिकत हो गया। फिर वह स्रागे वढ़ा स्रौर ऋपने पांच सौ शिष्य सिंहत विना भगवानको सत्कार तथा विनय किये ही सभा मंडपमें भगवानके सन्मुख उद्दरहतापूर्वक उपस्थित द्वेत्रा । ज्योंकी वह भगवानके सन्मुख श्राया त्योंही सर्वज्ञ प्रभुने उसका नाम लेकर उसे उसके गोत्रीय शब्दोंमें सम्बोधित किया । फिर तो इन्द्रम् तिको कुछ अचंभा हुआ फिर भी उसने सोचा कि "मैं तो जगम्बिल्यात

हूं, मेरा नाम कौन नहीं जानता । मेरे प्रकाण्ड पांडिसकी चर्चा तो चारों खोर फैल रही है कहीं इन्होंने भी भेरा नाम, गोत्र समवसरए में प्रवेश करते वक्त किसी से सुन लिया होगा। इनकी सर्वज्ञता तो मैं तब मानूं, जब ये मेरे मनोगत भावोंको अद्यरशः पूरे-पूरे चता दें।"

इतना विचार इन्द्रभूतिके मनमें छाते ही भगवान बोले ''पंडितराज ! 'जीव है या नहीं ' यह सवाल तुम्हें सता रहा है; चेदों की साधक त्रौर बाधक ऋचात्रों को पढ़कर स्त्रापका मन संदेहसे भरा हुत्रा है। परम्तु ऋषिने वेद वाक्योंको भली भांति समका ही नहीं। चिन्ता दूर की जिये और उन्हीं ऋ वाओं का चास्तविक ऋथे समभक्तर ऋपने संदेहको मिटाइये।"

तदनन्तर सर्वज्ञ भगव नने उन्हीं ऋच स्रोंके ऋथेकी विस्तारपूर्वक व्याख्या कर इन्द्रभूतिका सम्देह दूर किया। उन्होंने सिद्ध किया कि जो जानता है और देखता है वही जीव है और शरीर तो वस्त्रादिकी तरह केवल उपभोगकी वस्तु है। इतका पूर्ण विवरण जैन-श स्त्रोंमें उत्तम रीतिसे करुरसूत और भगवती अविद सूत्रोंमें पाया जाता है। जिस शंकाके सिन्धुमें इन्द्रभूति गौतम वर्षींसे गोते लगा रहा था, वह भगव नके सदोपदेशसे बातकी बातमें किनारे श्रा लगा। अत्रव भगवान महवीरकी सर्वज्ञामें उसे जरा भी संदेह न रहा, व. रु ह उसके पांडिस्यका ऋभिनान भी चूर-चूर हो गया। उसे वैराग्य उत्पन्न हो गया । किर तो उसने भगवानको नम्रता-पूर्वक ननन किया। श्रौर उनका शिष्य होकर दीचित होनेकी उताट ऋभिलाम प्रकटकी । योग्य ऋधिकारी जान प्रभुने इन्द्रभू ति

गौतमको उसके पांच साँ शिष्यों सहित दीचा देकर उसे अपना प्रथम शिष्य वनाया ।

इन्द्रभूतिकी दीचाकी सूचना नगरमें विजलीकी करह फैल गई। यह सुन ऋग्निभातिको भी कोध आया और वह अपने दिगाज भाईको एक साधारण वैरागीकी मायाजालवे छुड़ानेके हेतु अपने पांचसौ शिष्यों सहित उस समवस्रणमें आ पहुंचा। उस पर भी वही बीती जो इन्द्रभूतिकै साथ हुई थी। उसे भी उसी प्रकार सम्बोधित कर भगवानने उसके मनका "कर्म कोई पर्धार्थ है कि नहीं '' यह संशय निवारण किया। तव तो ऋप्रिभृतिको भी भगवानकी सर्वज्ञता म्बोकार करनी पड़ी और वह भी अपने पांच-सौ शिष्योंके साथ दीन्तित हो भगवतनका दूमरा शिष्य हो गया।

इस प्रकार वायुभूति ऋगदि इतर छाठ प्रकांड पंडित ऋमशः अपनी-अपनी शंकाओंका समाधान करने हेतु अपने शिष्यों सहित भगवानके समवसरण में ऋषे । सर्वज्ञ भगवान महावीरने उनको सब शकाए स्याद्वर सिद्धांतके अनुसार वेद ऋचाओं के सही-सही ऋर्थ द्वारा समाधान कर दी । तब तो उनकी प्रचुर बिद्ध-ताका घनंड तापज्यरकी तरह उतर गया। वे अन्न-अपने शिष्यों सहित जैन धर्ममें दोचित हो गय। जिसका विस्तारपूर्वक विव-रस शास्त्रोंमें उपलब्ध है।

**ऋव तो उक्त ग्यारहके ग्यारह प्रचंड पंडित ऋपने ४४००** शिष्यों सिंहत भगवान महावीरके प्रमुख शिष्य ऋर्थात् गण्धर वन गये । तद्नन्तर भगवानने भी इन्हीं शिव्यों द्वारा 'ऋहिंसा परमों धर्नः ' का अमृतमयो अपूर्व शांतिदायक सत्य सिद्धान्त देश देशा-न्तरा में फैलाना आरंभ कर दिया।

## चन्दनवाला श्रीर मेघ कुमार श्रादि की दीना

जब भगवान को केवल ज्ञान प्राप्त हो गया ऋौर ऋपापा पुरीमें इन्द्रभूति, अग्निभूति आदि तेजस्वी पंडितोंने अपनी हार स्त्रीकार करके प्रभुकी शरण गर्श तब तो उनके अगाध अत्मवल तप और तेजकी महिना दिशा विदिशात्र्योंमें फैलते फैलते कोशाम्बी पहुंची जहां चन्दनबाला रहती थी।

चन्द्रनवाल।ने यह प्रतिज्ञा कर ही ली थी कि प्रभुको केवल ज्ञान होने पर दीचा गृह्ण करूंगी । तदनुसार वह भी ऋपनी कुछ सहेलियोंके साथ प्रभुके पास पहुंची और उनसे अपनेको दोन्नित कर लेनेकी विनम्र प्रार्थना की । प्रभुने अपने ज्ञानसे उसकी अन्त-रात्माको पहिचान हर उसे दीचित कर लिया । उसके साथ अन्य महिलात्रोंने भी दीचा प्रहण की । भगवानने चन्द्रनवालाको सवही साध्त्रयोंकी मुखिया, ऐसा पद प्रदान किया।

उस समय और भी नर नारियोंने श्रावक श्रीर श्राविकाश्रों का त्रत धारण किया । इस प्रकार साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका रूप चतुर्विध संघकी स्थापना हुई। इसके बाद प्रभुके द्वारा गणधर भो उत्पाद, व्यय श्रौर ध्रुव, इस त्रिपदीके ज्ञानसे प्रतिबोधित किये गये। उसीके त्राधार पर फिर गणधरोंने 'द्वादशांगी' की उत्तम रचना की।

वहांसे विहारकर रास्तेमें कई स्थानों पर जगतके दु: खी जीवों को अपने अमृत उपदेश द्वारा शान्ति पहुंचाते हुए प्रभु एक दिन राजगृहमें पधारे । प्रभुके आगमनका संदेश वहां के राजा श्रीरेणक

को मिलते ही उसने उनके दर्शन करने की तैयारी की । राजपुत्रोंने भी यह संदेश सुना । वे भी प्रभुके दर्शन करने को राजा श्रेणिक के साथ पधारे । भगवान के समीप आकर उन्होंने बड़ी श्रद्धा, भिक्त श्रीर विनय सिंहत प्रभुकी बन्दना की । फिर प्रभुने उन्हें सम्यक्त्व का तत्व समभाया; जिसे सुनकर राजकुमार अभयने तो उसी समय श्रावक धर्म अंगीकार कर लिया और मेघ कुमार, जो राजा का जेष्ठ पुत्र था, वैराग्य भावसे परिल्यावित हो गया।

घर पर आकर मेघ कुमार अपने माता पितासे बोला 'मेरा मन अब संसारमें नहीं लगता, संसार तो मुफे बहुत संतापकारक प्रतीत होता है, मुफे आज्ञा दीजिये तो में भगवान महावीरकी शरण जाकर, दीचा गृहण्कर, आत्मा संशोधन करूं।' राजाको यह बात सुनकर बहुत अचंभा हुआ कि भगवान के एक ही दिन के उपदेशने राजपुत्र के मनमें वैराग्यका घर कर लिया। फिर तो राजा ने राजकुतारको बहुतेरा समम्भया। उन्होंने एक दिन का राज्य उसे देकर, उसकी महिमा एवं सुखका प्रलोभन दिखाकर उतके चित्त की बृत्तियोंको संसार-सुखकी श्रोर खींचन के कई प्रयास किये; परन्तु वे सब निष्फल हुए। मेघ कुमारकी वैराग्य भावना ज्यों की खों सुदृढ़ बनी रही। तब तो राजाको उने दीचा गृहण् करनेकी अनुमित देनी पड़ी। तत्यश्चात् मेघ कुनार प्रभुक पास आये और अपने आन्तिरिक विद्यार उनके सन्मुख प्रगट किये। भगवानने भी उसके परिणामोंकी ह्व रेखा परखकर उसे दीचा दे दी।

रात्रिमं नव दीचित मुनि मेधकुमारको उस स्थानपर सोना पड़ा, जहांसे उनके पूर्व दीचित साधुत्रोंके त्राने-जानेका मार्गथा। मुनियोंके बाहर जाने त्रानेमं त्रानेक बार मेघ मुनिको उनके पैता के प्रहार सहन करने पड़े। बस एक ही रातकी इस वेदनाने मेघ मुनिके विचारोंमें परिवर्तन कर दिया। उनका मन संयमसे हट गया। वे सोचने लगे कि 'प्रात:काल ही प्रभुके सन्मुख जाकर मैं इस त्रतको त्याग दूंगा।' प्रातःकाल होते ही मेघमुनि भगवानके पास त्राये त्रीर रात्रिका सब वृतांत सुनाकर संयम त्रत छोड़ देने की अपनी इच्छा प्रकट की । तब अभु बोले 'देवानुप्रिय रात्रिकी इस छोटी सी वेदनासे तुम इतने व्याकुल हो गये; तुम अपने पूर्व भवकी बात यात याद करो । 'तुमने पूर्व भवमें च शिक उत्तम चामा एवं दयाके कारण उच्च गतिका बांध बांध लिया था। यदि यह बात तुम्हें स्मरण हो जावे तो तुम संयमत्रत छोड़नेके वदले संसारको संयमकी ओर खोचनमें लग जास्रोगे' तब तो मेघ मुनि हाथ जोड़कर भगवानसे अपने अपूर्व भवकी वात बताने के लिए प्रार्थनाकी ।

मेष मुनिकी यह भावना देख प्रभु वे ले 'भव्य मेषकुमार ! पूर्व भवमें तू एक हाथा था। तेरा नाम मेरुप्रभ था। तू विध्याचल के बनप्रदेशमें हथि।नियोंका युथपति बन कर रहता था। एक दिन इस बनमें भयंकर खाग लगा, तब तूने अपनी कुल हांथीनियोंको साथ लेकर उसी बनके एक जलाशय के निकट लाकर उन्हें विश्राम दिया। अगिन की ज्ञालासे दूमरे बन के प्राखी भी भागकर तेरे विश्राम स्थानमें घुत त्राये। उस समय पड़ोसकी त्रांचके कारण तेरे बदनमें कुछ खुजली चली, तब ध्यपने बदनको खुजलाने के क्लिए तूने स्थपना एक पांव ऊपर उठाया, इतनेमें ही एक भयातुर खरगोश तेरे उस उठ।ये दुए पैरके नीचे आकर बैठ गया। यह सोचकर कि 'खब यदि पांव नीचे रखा तो यह प्रार्धो दब हर मर

जायगा, तूने ऋपना वह पांव दयाके कारण पूरे तीन दिनतक ऊपर ही उठा रखा । तीसरे दिन जब ऋगिन शांत पड़ी ऋौर सब प्राग्री वहांसे चले गये, तो अपनी प्यास बुमानेके हेत् जलाशयके पास जानेके कारण जमीनपर टिका नहीं श्रीर तू धड़ामसे गिरकर उसी समय मर गया। उस तीन ही दिनकी पवित्र दयाके कारण मरकर इस भवमें तू मनुष्य रूपमें त्राकर राजपुत्र बना । त्रातः त्राव इस संयम वृतको धारणकर उसे छोड्ना कायरपन है ऋब तो तुमे एक बीरकी मांति कर्मींपर विजय प्राप्त करना चाहिए।

भगवानके इस अमृतमय उपदेशको सुन मेघमुनिको जाति स्मरण ज्ञान पैदा हो गया । उसने ऋपने पूर्व भव भी सारी वातें जानली । तव तो मेघमुनिका विचलित मन पुनः सपमन्नतमें सुदृढ़ हो गया और उसी दिनसे वे कठोरसे कठोर तपकी आराधना करने लगे।

इसी प्रकार भगवानने गृहस्थी अवस्थाके जामाता जामालि एवं उनकी पुत्री प्रिय दर्शनाजी ने भी भगतान के लोक हितकारक उपदेशको सुनकर कुण्डयाममें दीचा लेली। इनमेंसे मिध्यात्व का उदय होने के कारण जामालितो मिध्यात्वी ही बने रहे; परन्तु प्रिय दर्शनाजीने प्रभुकी शरण गहकर उत्तम साध्वी जीवन विताना श्चारंभ कर दिया।

## ग्रहस्थ **भ्र**र्थात् श्रावक धर्मं

जैन शास्त्रोंके पठनसे ऐसा प्रतीत होता है कि श्राजसे पच्चीस सी वर्ष पूर्व यह भारतभूमि स्वर्णमयीमूमि थी। क्योंकि प्रभु महावीरने जब गृहस्थ धर्मका उपदेश दिया तब जिन-जिन गृहस्थियों ने श्रावक धर्म ऋंगीकार किया वे सबके सब प्रायः करोड्पित ही थे। जिनकी करोड़पतिकी गणना चांदी के रूपयों से नहीं, बरन सोनैया अर्थात सोनेकी मोहरासे होती थी।

वाशिज्य गांवमें जव प्रभु पधारे तो वहां आर्नेन्द नामका एक सेठ रहता था। वह वारह करें। इसोनैयाका स्वामी था। भग-वानके सतोपदेशसे उसने श्रावक धर्म स्वीकार किया और उसी दिनसे श्रहिंसाका सच्चा उपासक बन गया।

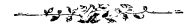
भगवानका श्रहिंसाका उपदेश त्रात्मशुद्धिका उपदेश था। विना त्र्यहिंसाके त्र्यात्मशुद्धि हो ही नहीं सकती । भगवान महावीरने अपत्मशुद्धिके लिए पृथक-पृथक तरीके वताये हैं। क्यों-ज्यों प्राणी स्वार्थ स्त्रीर तृष्णाको तजता है त्यों-त्यों वह स्त्रात्म-कल्याग्यकी त्र्योर त्रप्रसरहोता जाता है। श्रीर जब वह पूर्ण निर्वि-कार रागद्वेष रहित हो जाता है तब ही उसकी पूर्ण विशुद्धि हो जाती है। इसी स्वार्थ ऋौर तृष्णाको नष्ट करनेके लिए प्रभु महा-वीरने पांच बातें वताई हैं। ऋषीत ऋहिंसा, सत्य, ऋस्तेय, ब्रम्ह-चर्य और ऋपरिग्रह ।

इन ऋहिंसादि पांच व्रतोंके उच्च श्रादर्शको प्रत्येक व्यक्ति पूर्णरूपेण पालन नहीं कर सकता इसलिए प्रभु महावीरने इसे अगुव्रत और महाव्रत इन दो भागोंमें बांट दिया। इन दो विभा-गोंमें बंट जानेसे इनमें व्यवहारिकता आ गई; तथा साधारण शाकि वालोंके लिए भी आत्मकल्या एका मार्ग खुल गया। अगुव्रत का प्रवृत्ति मार्ग भी निवृत्ति मार्गपर ले जानेवाला बन गया; अतः अगु- वृतकी प्रवृत्ति त्र्यात्म-कल्यासमें वाधक न वनकर साधक वनगई। प्रयुक्ति मार्गमें निवृत्ति मार्गके त्याग, तप, संयमादि का समावश उचित रीतिसे हो जानेके कारण प्रवृत्ति संसारमें लिप्त हो जानेके वातावरणसे बच गयी।

तदनुसार भगवान महावीरने समाजको, गृहस्थ और मुनि, इन दो भागों में विभक्त किया । गृहस्थके लिये अगुप्रतों का तथा मुनियोंको महात्रत पालन करने का ऋादेश दिया । त्रत दोनों के लिये समान हैं; अन्तर केवल इतना ही है कि उन्होंने गृहस्थ के लिये वेही पांच त्रत स्थूल रूप से ऋपनी शाक्ति ऋौर परिस्थितिके श्रनुसार द्रव्य, काल, भाव, चेत्र को लक्तमें रखकर पुरुषार्थ सहित पालन करने का श्रादेश दिया तथा मुनिके लिये वे ही पांच त्रत पूर्ण रूपसे पालन करने का उपदेश दिया । इस प्रकार मुनि धर्म के साथ ही साथ प्रभुने श्रावक धर्म का भी उपदेश देना त्रारंभ किया । त्रानन्द श्रावकके पश्चात् भगवानने चम्पानगरीमें कामदेवजी श्रावकको श्रावक धर्मका महत्व सममाया। उनके पास श्रठारह करोड़ से नैयों की सम्यति थी । प्रभुक सतोपदेशसे उन्होंने सव प्रकारके प्रमादोंका त्याग कर दिया; श्रौर प्रभुके उत्तम श्रावक वन गये। वाणारसी और ऋ लिम्बकामें भगवानके उपदेशसे भिन्न-भिन्न वस्तियोंमें चुलग्गीपियाजी, सुरादेवजी चूलशतकादिने श्रावकों के उत्तम बारह धर्मीको धारण किया। फिर भगवान कपिलपुर पधारे । वहां कुंडकौलिकको धर्मीपटेश दिया । यह कुण्डकौलिक म्यारह करोड़ सौनैयोंका स्वामी था ऋौर इनके पास साठ हजार गायें भी थीं। भगवानके उपदेशका इन पर' इतना प्रभाव पड़ा कि वे इसी दिनसे श्रावक धर्म पालते हुए जप, तप, संयमादि की उत्तम

क्रियात्रोंमें संलग्न रहने लगे। एक समय जब कुण्डकौलिक सामा-यिक कर रहे थे तब इनके हुढ़ निश्वय की परीचा करने के लिये एक देव आकर बोला "हे कुण्ड कौलिक ! तू गौशाला प्ररूपित नियतिवादके सिद्धःन्त पर क्यों नहीं चलता जो होने वाला है वह तो होकर ही रहेगा; व्यर्थके क्रिया काएडों द्वारा कष्ट उठानेसे क्या फायदा है इत्यादिं ' तब तो कुएड भौतिकजीने कहा "देव! तेरा कहना कदाचित् ठीक भी हो, परन्तुं जो वात प्रत्यच है उसे प्रमाख की क्या जरूरत है, यम और नियमादिमें यदि कुछ नहीं है तो जुमे यह देव ऋदि कैसे प्राप्त हुई।" तब देव बोला "मुमे तो विना ही यम नियमादिके देवगीत प्राप्त हुई है।'' कुण्ड कीलिकजीने उत्तर दिया कि "यदि ऐसा ही है तो जगतके अनेकों जोव जो कुछ भी धर्म-कर्म नहीं करते वे सबके सब देव क्यों नहीं बन गये।" इस पर देव चुर होकर वहां से चला गया और कुण्ड होलिक अपने धर्म कर्ममें और दृढ़ वन गया।

इस प्रकार भगवान महाबीरने अनेक पुरुषोंको श्रावक धर्मका उपदेश दिया श्रीर उन्हें मुक्तिके मार्गपर अग्रसर कर दिया । इन्हों श्रावको द्वारा बनवाये हुए चित्ताकर्षक विशाल मन्दिर एवं पुरातन पाठगृह और बिंबादि अनेक स्थानोंमें आज भी भारतवर्षमें वर्तमान हैं और जिनका विस्तारपूर्वक बर्णन स्थान-स्थान पर जैनशास्त्रों में उपलब्ध है ।



## पुरुषार्थ ऋौर पराक्रम

#### कुम्भकार सद्दाल पुत्रका संशय छेदन

स्थान-स्थान विचरते हुए एक दिन प्रभु पोलासपुर पधारे । वहां सद्दालपुत्र नामका कुम्हार रहता था। वह गौशालाका कट्टर अनुयायी था । वह अपने गुरुके 'नियतिवाद' के सिद्धांतों को इस प्रकार अपना चुका था कि वड़ेसे वड़े विद्वान उसका सामना नहीं करते थे । उसका यह सिद्धांत था कि 'संसारमें जो वस्तु अथवा होनहार होनेवाली होती है वह अवश्य होकर रहती है; उसमें किसी वातका विचार विनिमय करनेकी एवं उराय रचनेकी कोई आव-श्यकता ही नहीं।

एक दिन प्रभु अपने उपदेशमें श्रोतात्रोंको पुरुषार्थोंको महिमा एवं समयानुकूल पराक्रमका उपदेश एवं आत्मरत्ता हेतु समभारहे थे। उस समय सद्दाल पुत्र भी वहां वैठा हुत्रा धर्म, ऋथे, काम श्रीर मोच्च ये चार पुरुषार्थ एवं त्रात्मरचाके हेतु पराक्रम, वल, श्रीर वीर्यका विवेचन सुन रहा था । परन्तु उसके मनमें गौशाला का नियतिवाद ही घर कर बैठा था । उसे प्रभुकी सर्वज्ञतापर संदेह था तिसपर भी भगवानके प्रति आदर सःकारकी भावना उसके मनमें जागुत हो रही थी। उसीसे प्रेरित हो, व्याख्यान रुतम होने के बाद उसने प्रभुके चरणोंमें नमन किया और प्रार्थना की कि 'भगवन ! इसी नगरके वाहर मेरी दूक.नें हैं । अच्छा हो कि मेरी शंका निवारण करने के लिए कुछ कालतक आप वहां ठहरें।' भगवानने सद्दालकी प्रार्थना स्वीकार कर ली ख्रीर वहीं पधार गये।

एक दिन जब सदालके नौकर उसके बनाये हुए मिट्टीके वरानों को धूपमें सुखा रहे थे, तब प्रभुने पूछा "सद्दाल ! कहो ये वर्तन किस प्रकार हैं ?" सद्दालने उत्तर दिया, "पहले मिट्टी लाया, उसमें पानी और राख मिलाई, फिर उसकी लुगरी चाक पर चढ़ाकर इच्छानुकूल वर्तन वना लिये गये। ' इसपर प्रभुने फिर पूछा, "सदाल ! इनके बनानेमें बल, बीर्य, पुरुषार्थ, परिश्रमादि लगे या नहीं; या ये योहीं वनकर तैयार हो गये।" सदाल बोला 'नहीं प्रमु! ये योंही वनकर तैयार हो गये; यही तो मेरे गुरुका सिद्धान्त है। जो वस्तु भावीके वल जैसी भी वह होती है, होकर रहती है। उसमें किसी भी प्रकारके क्रियाकांड ऋौर परिश्रमका अवलम्बन नहीं माना जाता।'' इसपर प्रभुने उससे कहा "क्यों सदाल । यदि तेरे इन वर्तनों को कोई चोर उठा ले जावे; या इन्हें कोई तोड़-फोड़ डाले; अथवा कोई आकर तेरी स्त्रीका सतीत्व हरना चाहे तो इनमेंसे प्रत्येक व्यक्तिके साथ तू किस प्रकार वर्ताव करेगा ?" सदालने कहा "भगत्रान् बर्तावकी बात ही क्या ? उसे तो लात, घूसे थप्पड़ोंसे सीधा करूंगा ऋौर वने तो जिन्दा भी न छोडूंगा ।" प्रभु बोले "सदाल ! विचार कर बोल । तू स्वयं ऋपने सिद्धान्तों की हत्या न कर। तेरे सिद्धान्तके अनुसार तो जो होने वाला होता है वह तो होकर ही रहता है। बर्तनोंका चुराना, तोड़ना फोड़ना, पत्नीके पातित्रत धर्म को हानि पहुंचाना इत्यादि, विना किसी प्रकारके उत्थान वल, वीर्य, पुरुषार्थके तेरे मतानुसार होने वाला है वह तो होकर ही रहेगा। तुमे उन्हें रोकनेके लिये लात, घूंसे और जान लेनेकी आवश्यकता ही क्या है।" प्रभुकी इस वाणीको सुन सद्दालका भ्रम दूर हो गया। उसने ऋपने सिद्धान्तका खोखलापन जान लिया । वह प्रभुके चरणोंमें स्ना गिरा

श्रीर वोला ''सर्वज्ञ । स्रापतो घट-घटकी जानते हैं । श्रापका स्याद्वाद सिद्धान्त मैं त्र्याजतक सुनता ही था त्र्यव तो उसपर मेरी पूर्ण श्रद्धा हो गई है। मुक्ते भी अपना शिष्य बनाकर स्याद् वाद के सिद्धान्तको मेरे हृदय में उतारिये । श्रौर श्रापकी शरणागित प्रदान की जिये ।" इसपर भगवानने उसे स्याद्वद धर्म के सन् सिद्धान्तोंका महत्व समकाया और उसे श्रावक धर्मकी दीन्ना देकर वहांसे गमन कर दिया । वहांसे राजगृहमें पधारकर चौबीस करोड़ स्वर्ण मुद्राके धनी महाशतक और उनकी पत्नी रेवतीको भी श्रावक धर्म के बारह त्रतों से विभूषित किया।

#### राजीषे प्रसन्नचन्द्र

मुनि एवं गृहस्थ धर्भका सुन्दर उपदेश देते हुए वो स्थान-स्थानपर पुरुषार्थ ऋोर पर।क्रमको सुन्दर महिमाका प्ररूपण करते हुए अनुक्रमसे विहार करते करते प्रभु महावीर पोतनपुरकी स्रोर जा निकले । उस समय वहां राजा प्रसन्नचन्द्र राज्य करता था । ज्यों ही प्रभु उसके नगरमे पर्धार तो उस नगरके बाहर मनोरम नामक उद्यानमें देवतास्त्रोंने समवसरग्यकी रचना की। वहां का राजा प्रसन्नचन्द्र उसी समय प्रभुकी वंदना करने आया । प्रभुकी देशना सुन उसको उसी समय वैरास्य उत्पन्न हो गया । वह ऋपने घर त्राया ऋौर राजकाजका भार ऋपने लड़केको सौंप, उसे मंत्रि-श्रोंके हवाले करके, प्रभुके पास त्राकर दीक्षा प्रहण कर ली। तत्पश्चात् राजर्षि प्रसन्नचन्द्र भगवानके साथ-साथ विहार करने लगे ।

कुछ समय पश्चात भगवान महावीर राजगृह नगरीमें पधारे । यह समाचार सुन हर्षायमान हो राजा श्रेशिक सह कुटुम्ब प्रभुकी वन्द्रना करनेको रवाना हुआ। उसकी सेनाके अप्रगामी सुमुख

श्रीर दुर्मुख दो मिथ्पादृष्टि सेनापित त्र्यापसमें बातचीत करते हुए श्रागे-त्राग चल रहे थे। मार्गमें उन्होंने प्रसन्नचन्द्र मुनिको एक पैर पर खड़े और ऊंचे हाथ किये हुए; आतापना करते हुए देखा। उन्हें देखकर सुमुख बोला; 'ऐसी कठिन तपस्या करनेवालेके लिए स्वर्ग ऋौर मोच कुछ भी दुर्लभ नहीं है।' यह सुनकर दुर्मुख बोला, <sup>6</sup> ऋरे यह तो पोतनपुरका राजा प्रसन्नचन्द्र है। इसने ऋपने छोटे से लड़केको ऋपना वड़ा राज्य देकर कितनी विपत्तिमें डाल दिया है। उसके मन्त्री चम्पानगरीके राजा दिधवाहनसे जा मिले हैं श्रीर उन्होंने उसका राज्य छुड़ा लेनेके लिए उसपर चढ़ाई कर दी है। इसी प्रकार इसकी रानियां भी राज्य छोड़कर चली गई हैं। यह कोई धर्म है।' इन वचनोंने प्रसन्नचन्द्रके ध्यानको विचलित कर दिया और वे सोचने लगे 'ऋरे मेरे उन ऋकृतज्ञ मंत्रियोंको बारम्बार धिक्कार है। यदि इस समय मैं वहां उपस्थित होता तो उन्हें इस विश्वासघातका फल चलाता ।' ऐसे संकल्प विकल्गोंसे व्या-कुल होकर प्रसन्नचन्द्र मुनि ऋपने मुनित्र को भूल गये और ऋपने को राजा समभक्तर मन ही मन मंत्रियों के साथ युद्ध करने लगे।

इतने ही में राजा श्रेणिककी सवारी वहां आ पहुंची और उसने असन्नचन्द्र मुनिकी विनयपूर्वेक वन्दना की । वहांसे चलकर चह वीर प्रभुके समीप आया और दर्शन, वंदनाकर विनय सहित उसने प्रभुसे पूछा, 'हे प्रभु ! इस प्रकार उम्र अवस्थामें यदि मुनि प्रसन्नचन्द्रकी मृत्यु हो जावे तो उन्हें कौन सी गति प्राप्त होगी ? प्रभूने उत्तर दिया 'कि वे सातवें नर कमें जायंगे ।' यह सुनकर राजा श्री एक बड़े विचारमें पड़ गये। क्यों कि राजा श्री एक ने यह सुना था कि मुनि कभी नर्कमें जाते ही नहीं। अप्रतएव उसने सोचा

कि कहीं उसके सुननेमें फरक न पड़ गया हो उसने फिरसे पूछा 'भगवन् यदि मुनि प्रसन्नचन्द्र इस समय मत्यु पा जाय तो कौन सी गतिमें जायंगे ?' प्रभुने कहा कि—'ऋव वे सर्वार्थ सिद्धि विमान में जायंगे। राजा श्रेग्णिक अब तो चक्र करमें पड़ गये। उन्होंन वृद्धा भगवन् ! त्रापने एक ही चएके अन्तरपर दो बातें एकद्सरी से विपरीत कहीं इसका कारण क्या है । मेरे इस संशयको मेटिये ।

तव प्रभुने राजाकी उत्कंठा देख उसे यों कहा-श्रेशिक ! ध्यानके भेदमें प्रसन्नचन्द्र मुनि की अवस्था दो प्रकार की हो गई। पहिले दुर्मुखके वचनोंसे प्रसन्नमुनि अस्ययन्त क्रोधित हो अपने मंत्रियोंसे मन ही मन युद्ध कर रहे थे; उसी समय तुमने उनकी वंदनाकी थी; ऋौर त्राकर मुक्तसे प्रश्न पूछा था। उस समय उनकी स्थिति नरकगाते के योग्य हो रही थी । उसके पश्चात् उन्होंने मनमें विचार कि अब तो मेरे सब शन्त्र खुट गये, इसलिये अब मैं शिरस्ना एसे ही शत्रुत्रोंका नाश करूंगा । ऐसा सोचकर उन्होंने ऋपना हाथ शिर पर फेरा। वहां अपने लोच किये हुए चिक्रने शिरको देख, उन्हें तरकाल अपने मुनित्रतका स्मरण हो आया जिससे उन्हें ऋपने कियेका बहुत पश्चाताप हुआ। ऋपने इस कृत्यकी त्रालोचनाकर वे फिर शुक्ल ध्यानमें मग्न हो गये। उसी समय तुमने पुनः दूसरा प्रश्न किया । ऋौर उसी कारण तुम्हारे दुसरे प्रश्नका उत्तर दूसरा दिया गया।

इस प्रकार श्रेणिक और सर्वज्ञ भगवानकी वात चीत हो ही रही थी कि इतनेमें ही प्रसन्नचन्द्र मुनिके समीप देव दुन्दुभि वगैरः की गगनभेदी आवाज सुनाई देने लगी। उसे सुनकर श्रेणिकने पूछा- 'स्वामी! यह क्या हुआ।' प्रभुते कहा—'ध्यानस्थ मुनि प्रसन्न-चन्द्रको इसी च्राण केवल ज्ञानकी प्राप्ति हुई है। देवता लोग उसी की खुशी मना रहे हैं।'

## सत्याग्रही सेठ सुदर्शन श्रीर श्रर्जुन माली

कई स्थानोंपर विचरते हुए एक बार फिर भगवान राजगृहीमें पथारे । भगवानके पधारनेकी सूचना मिलते ही सारा नगर त्र्यानन्द से उमड़ उठा। उस नगरीके सुदर्शन सेठकी इच्छा भी प्रभुके दर्शनार्थ जागृत हुई । उनका मन भगवानके प्रति प्रेम श्रौर भक्ति से भर गया। वे तुरन्त ही ऋपने माता-पिताके पास ऋाये ऋौर प्रभु के दुर्शनके लिए जानेकी ऋाज्ञा मांगी । माता-पिताने उनकी विनती अस्वीकार कर दी। वे बोले-'बेटा! अर्जुन मालीके शरीरमें एक **त्र्यसुर प्रवेश कर गया है। वह गांवके बाहर घूमता फिरता है** श्रीर प्रतिदिन छै पुरुष और एक स्त्रीका प्राण अपहरण करता है। यही कारण है कि राजाने भी ऋकेले शहरके बाहर जानेकी मनाई कर दी है। इसलिए तुम यहींसे प्रभुकी वन्दना कर लो। वे सर्वज्ञ हैं तुम्हारी भाव भक्ति और वन्द्रनाको वे अवश्य खीकार कर लेंगे।' परन्तु सत्य त्रीर प्रेमपर डटा हुत्रा मनुष्य ऐसी भोरुताकी बात ही कैसे सुन सकता है। सेठ सुदर्शन तो ऋहिंसा, सत्य, प्रेम श्रीर भिक्त सने हुए थे, वे अपने हृदयमें प्रभु-भिक्तको स्थान दे चुके थे। भयके निए उनके साहसी हृदयमें जगह ही न थी। सत्य, भक्ति को लेकर मस्त-प्रभु चरणोंके दर्शनार्थ पिताकी आज्ञा लेकर सेठ सुद्रान भगवानकी स्रोर चल पड़े। वे मन ही मन सोचने लगे कि सत्यकी महिमा और आत्मशिक के आगे शारीरिक राचसी शाकि

की इस्ती ही क्या है जो अविनाशी आत्मापर घात पहुँचा सके। श्रगर भगवानके प्रति मेरी सर्ची भाक्ति है तो अर्जुन माली मेरा विगाड़ ही क्या सकता है क्योंकि सत्यकी तो सदैव विजय होती है। इस प्रकार विचार करते हुए सेठ सुदर्शन गांवके बाहर त्रा गये। थोड़ी देरके बाद अर्जुन मालीकी दृष्टि सेठपर पड़ा। वह अपना मुग्दर लेकर शेरकी तरह लपकता हुआ वहां आ पहुंचा। श्चर्जनकी इस लपकसे सेठ तिलमात्र भी भयभीत न हुए, श्चित् प्रभुका ध्यान करते हुए परम शांति और प्रसन्नताके साथ जमीनपर बैठ गये। अर्जुनने पास आते ही मुग्दर उठाया और सुदर्शनको मारना चाहा। ज्यों ही उसने श्रपना मुग्दर सिरपर उठाया त्योंही उसके हाथ वहींके वहीं रह गये। बहुतरा प्रयत्न करनेपर भी उसके हाथ नीचे न त्रा सके। यह देखकर त्रपनी शक्तिपर उसे बढ़ा ही कोध आया । लज्जाके मारे वह इधर-उधर फुंमलाने लगा श्रीर टकटकी लगाकर सुद्रीनजी की अशेर देखने लगा। अन्तमें जब श्रर्जुनने अपने मन ही मन हर प्रकारेंसे हार मान ली तवता उसके शरीरमें जो ऋसुर गत छै महीनोंसे घुसा हुआ था छोड़कर भाग गया । इसके बाद ऋर्जुन ऋचेत हो धरतीपर गिर पड़ा । सेठ सुद शनके सत्याप्रहकी पूर्ण विजय हुई ।

थोड़ी देर वाद जब ऋर्जुनको चेत हुआ तब तो उसने वड़ी नम्रतासे मुद्दर्शनजीसे पूछा-'भाई! आप कौन हैं ? कहां रहते हैं त्रीर कहां जा रहे हैं ?' सुदरानजीने कहा-'भाई ! मेरा नाम सुदर्शन है; मैं इसी गांवमें रहता हूं ऋौर श्रमण भगवान महावीर के दर्शन तथा वन्दनाको जा रहा हूं।' यह सुन ऋर्जुनका मन भी भगवानके दर्शन, बन्दनादिके लिये ऋकुलाया । वह बोला-'भाई !

सुदर्शन ! मैं तो जातिका माली हूं; मेरी भी इच्छा भगवानके दर्शन करने की है; उनके उपदेश सुनकर में अपना जन्म सफल करना चाहता हूं। त्र्यापके साथ चलकर क्या भगवान तक मेरी भी पहुंच सम्भव है ?' इसपर सुद्शनजी बोले-'निस्सन्देह ! तुन एक वार क्या, सौ वार भगवान की शरणमें परम हर्षके साथ जा सकते हो। जाति-पाति का वहां कोई भी भेद नहीं है। उनके शिष्य त्रीर शरणागत होनेमें देश, काल त्रीर पात्र जरा भी बाधक नहीं बनते । तुन अवश्यमेव मेरे साथ वहां चल सकते हो ।

यह सुनकर हर्ष।यमान हो ऋर्जुन सेठ सुदर्शनके साथ भग-चानके पास जाने को उठ खड़ा हुआ। वे दोनों भगवानके पास **इ्याये । विधिवत् वन्टन कर वे भगवान** के सामने बैठ गये । परम सुन्दर, जगत हितकारी भगवानका उपदेश सुनकर सुदर्शनजी तो अपने घर को आगये और अर्जुन माली भगवानका शिष्य बनकरं चहीं रहने लगा।

श्रव तो वह श्रर्जुन पहले का नर-संहारक श्रर्जुन न रहा। भगवानके उपदेशामृतसे उसने बेले-बेले की तपस्या आरंभ कर दी। श्रर्थात् दो-दो दिन अनशन और एक दिन भोजन करने लगा। जिस दिन ऋर्जुन पारणे के लिये भोजन सामग्री उस गांवमें लेने को जाता तो गांवके लोग उसे पूर्ववत् हिंसक समक्तकर नाना श्रकारकी यातनाएं देते श्रीर कभी-कभी तो यहां तक नौवत श्राजाती कि वहांसे उसे विना भोजन ही लुौट ऋाना पड़ता था । उन सारी यातनात्रों को ऋर्जुन मुनि हंस हंस कर सहते ख्रौर कभी रोष एवं क्रोध न करते। पूर्वकृत कर्मों का फत्त तो भोगना हो पड़ेगा ऐसा सममकर अर्जुन मुनि अपने कर्जे को चुकाते। यों अर्जुन मुनि

राग द्वेष रहित होकर जो कुछ मिलता उसीमें संतोष मानते हुए अपने कर्मोंकी निर्जरा करते रहते थे। इस प्रकार सन्तोष, चमा, अहिंसा, अमान और अकोधादि सत्भावनासे युक्त है माह की तपस्या कर ऋर्जुन मुनि सत्संग द्वारा भव सागर पार कर गये।

पश्चात् इसी राजगृहमें कासव, वीर, श्रौर मेंघ नामक व्यक्तिं भगवानकी शरणमें आये और दीसा गृहणकरली। तदनन्तर काकन्दी निवासी चेम और धतिधर, साकेत ब्रामके कैलाश और हरिचन्द्रन, श्रावस्तिके श्रनणभद्र और सुप्रतिष्ट तथा सुदर्शन ऋदि गाथापितयोंने भगवानसे क्रमशः दोन्ना धारण की, ऋौर जप तप करके अप्तमें इन सवहीने मुक्ति मार्ग सम्पादन कर लिया।

#### एवन्तकुमार

पोलासपुरके राजा विक्रमका पुत्र, एवन्तकुमार, एक समय कुछ लड़कोंके साथ खेल रहा था। उस समय उस नगरीमें पधारे हुए भगवान महावीरके साथ गौतम स्वामी भी थे। गौतमस्वामी अपने बेले के पारणे के हेतु भगवान की आज्ञा लेकर अहारके लिए बस्तीमें पधारे । खेलते हुए वालक एवन्तकुमारने मुनिको इथर-उधर जाता देख उनसे पूछा कि 'त्राप कौन हैं ? इधर उधर क्यां फिर रहे हैं ?' गौतम स्त्रामीने उत्तर दिया 'हम निर्मन्थ साधु हैं ऋौर अनैमित्तिक अहार पानीकी खोजमें घूम रहे हैं।' यह सुनकर राज-कुमारने गौतम स्वामीकी श्रंगुली पकड़कर अपने राजमहल में ले त्र्याया त्रीर त्रनीमित्तिक त्रहार पानी उन्हें बहरा दिया। इसपर राजकुमारकी माता बहुत प्रसन्न हुई श्रीर श्रवने तथा राजाके भाग्य की वारम्वार सराहने लगी। जब गौतम स्वामी वापस जाने लगे तो राजकुमारने उनके ठहरनेका पता पूछा। गौतम स्त्रामी बोले 'नगरके बाहर जहां मेरे धर्म गुरू भगवान महावीर ठहरे हुए हैं उन्होंके साथ मैं भी हूं।' तब तो राजकुमारने भी प्रभुके दर्शन कर-नेकी इच्छा प्रकट की और गौतम स्वामीके साथ चल पड़े। भग-चानके पास पहुंचकर राजकुमारने वड़े प्रेम श्रौर भक्तिपूर्वक प्रभु की वंदना की ऋौर कुछ धर्म उपदेश सुनने के लिए वे उनके सम्मुख बैठ गये।

प्रभुकी दिव्य बाणिका उनके ऊपर इतना प्रभाव पड़ा कि उनका मन वैराग्यसे भर गया। वे दीन्नः अत धारण करने के लिए माता पिताकी स्राज्ञा लेनेको राजमहलमें स्राये। माता-पिता स्रौर पुत्रके बीच बहुत देरतक वार्तालाप होनेपर विवश हो राजा रानी ने पुत्रको दीच्चित होनेकी त्राज्ञा दे दी। एवन्तकुमार त्राज्ञा लेकर ्शीघातिशीघ भगवान महावीरकी शरणमें ऋाये। प्रभुने उन्हें पात्र जानकर दीचित कर लिया।

एक दिन नवदीिच्त एवन्तकुमार शौचादिकं लिए बाहर गये हुए थे। रास्तेमें बहुत बर्षा हुई ऋौर पानीकी धारें बह चली। वहां मुनिने मिट्टीकी एक पार बांधी। पारके पीछे बहुत पानी जमा हो गया । उसी गंदले पानीमें मुनि एवन्तकुमार घपना पात्र तिराने लगे। बाल मुनिकी यह क्रिया अन्य मुनियोंको बहुत बुरी लगी ऐसी बाल दी हाके कुपरिणामोंका प्रभुके सन्मुख वर्णन कर वे भग-चानपर आक्षेप करने लगे। फिर सर्वज्ञ प्रभुने उन्हें बहुत ही शांत भावसे समभाया । वे बोले कि 'समय पालनमें स्थीर श्रासमहत्त्राण करनेमें वयका त्राधार नहीं लिया जा सकता।' बाल मुनि की

श्रोर संकेत कर प्रभुने कहा—'मुनियों! श्रपने पात्रको इस गंदले पानीमें तिरानेका बालमुनिका यही उद्देश्य था कि वे अपनी आत्मा को भी इस गंदले संसार—सागरसे कठोर प्रयत्न करके तिराकर पार ले जावेंगे।' यह सुनकर अन्य मुनि तो अपना सा मुंह लेकर रह गये; और वालमुनिने प्रभुकी उस वाणीको अपनी कियामें उतारनेका निश्चय कर लिया तथा उसमें अपनी पूर्ण शक्ति लगा कर पारगामी हो गये।

## शालिभद्र श्रोर धनामुनि

वाराणसी के उस समयके राजा अलखको दीचा देते हुए तथा अपने सपातदेश से भव्यजीवों को प्रतिबोधित करते हुए एक समय प्रमु महावीर पुनः राजगृहमें पधारे। इस समय उसी नगरमें एक कोट्याधीश शालिभद्र नामक सेठ रहता था। भगवान की शरणमें आकर अपने राजसी वैभवको ठुकराकर उसने दीचा प्रहण की। ये शालिभद्रजी इतनी बड़ी सम्पतिके स्वामी कैसे बने, उसका एक दम त्याग उन्होंने कैसे कर दिया, उनकी पूर्व करणी कैसी थी इत्यादि बातोंका संचित्र वर्णन शास्त्रानुसार इसप्रकार है।

राजगृहके समीप किसी समय शालि नाम की एक छोटी सी बस्ती थी। उसमें धन्या नाम की एक गरीव स्त्री रहती थी। जब यह स्त्री उस गांवमें त्राकर बसी थी उस समय उसका केवल एक छोटा-सा पुत्रका ही उसकी सम्पतिरूप था। उसके पुत्र नाम संगम था। जब संगम थोड़ा बड़ा हुआ तो उसने गांवके ढोरों को चराने का काम लिया। आजीविका कोई दूसरा चारा न होनेके कारण धन्या को यही कमाई अंधेका लकड़ीके समान सहारा हुई।

एक दिन किसी पर्वेात्सवके कारण गांवमें खीर पूड़ी वगैरः के पक्रवान घर घर में बने । संगमने लोगोंसे इसका कारण पूछा श्रौर उसका भी दिल खीर खाने को ललचाया। वह उसी समय अपनी माताके पास आया और रोते हुए मातासे खीर मांगी। अपने दीन हीन बच्चे की ऐसी दशा देख और अपनी गरोबी पर पश्चाताप कर उसकी छाती भर ऋाई। वह रोती हुई अपने प्रिय चालकका मुख चूमकर बोली 'वेटा ! दुर्दिन की मारी हुई आज मेरे पास एक पैसा भी नहीं है।' परन्तु संगम भोला था वह तो स्त्रीर-स्त्रीर करके जोर-जोर से रेने लगा। तब तो पड़ोसियों को मां बेटे की दीन हीन दशा पर तरस ऋाया ऋौर उन्होंने उस वच्चेके लिये खीर का सामान जुटा दिया। माताने खीर बनाकर बच्चेकी परोस दिया और आप किसी दूसरे काममें लग गई। इतने में ही वहां त्राहार-पानीके लिये एक मुनिराजका त्रागमन हुत्रा । वे एक मास के उपवास धारी मुनि थे। त्राज ही उनके पारणे का दिन था। बालक ने ज्योंहि मुनि को देखा तो उसके मन में भी धनी लोगोंके समान मुनिको ऋहार कराने की इच्छा उत्पन्न हो गई। तुरन्त उसने मुनिमहाराजको बुलाया श्रीर अपनी थाली की आधी खोर लकीर पाड़कर मुनिजीको देने का ानिश्चय कर लिया। ज्योंही उसने अपनी थाली को अाधी खीर मुनिके पात्रमें डालनेको थाली टेढी की लोंही सारी लीर उनके पात्रमें जा गिरी। तब बालक का मन और भी हर्षायमान हुआ। वह सोचने लगा कि लोग तो बुलाबुलाकर मुनिको भोजन कराते हैं तब भी वे नहीं लेते मगर त्राज मेरे भाग्य प्रवल है कि सारी खीर मुनि महाराजने गृहण कर ली । मुनिजी तो लकर चले गये परन्तु संगम खाली थाली ही चाटता रहा। थोड़ी बाद संगम की माता आ गई। तब तो वह

सोचने लगी कि मेरा प्यारा पुत्र रेजि ही इतना भूखा रहता होगा। वह मन ही मन अपने भाग्य को कोसने लगी।

इस प्रकार माताका दृष्टिदोष होते ही संयमके पेटमें शूलकी पीडा आरम्भ हो गयी परन्तु उसके सरल प्रणामोंमें किसी तरहकी बाधा नहीं पहुंची । पेटका दुई इतना बढ़ गया कि पड़ोसियोंकी कोई भी ऋषधियां सफल न हुई और अन्तमें उसके मनमें उन्हीं मुनियोंके दर्शनकी शुभ भावना पैदा हुई ऋौर उसी दशामें वह अपनी माता धन्याको सद्कि लिए पुत्र वेहीन करके परलोक सिधार गया।

श्चन्त समयके शुभ परिगामों के कारण संगमकी श्वातमा राज-प्रही नगरके प्रसिद्ध गोभद्र सेठकी धमपत्नी भद्रा के उद्दर में ऋदि । गोभद्र बहुत धनवान सेठ थे ' उन्होंने भद्राकी सम्पूर्ण दाहद चाह प्रेमपूर्वक पूरी की । प्रसृतिका समय निकट आया और भद्रा ने शुभ घड़ोमें एक त्र्यात ही सुन्दर होनहार पुत्ररत्नको जन्म दिया । जिसका नाम शालिभद्र रखा गया।

गोभद्र सेठ बहुत ही धर्मपरायण थे। उनका चित्त सदा जिने-श्वर पूजनमें ही लगा रह़ता था। उनका व्यापार भी चारों स्रोर फैला हुआ था। इस कारण उन्होंने जगत् ख्याति प्राप्त कर ली थी । जब शालिभद्र बढ़े हुए तब पिताने उनके विवाहकी सोची । गोभद्रकी स्यातिके कारण प्रत्ये ह व्यक्ति अपनी कन्याका विवाह शानिभद्रके साथ करनेकी इच्छा करने नगा। गोभद्रके पास अद्भट धन था श्रौर पुत्र भी सुदृढ़ अवयवोंसे परिपूर्ण बलवान श्रीर बह त्तर कलात्रोंमें नियुण हो चुका था। इसकिए उसने एकसे एक हर लावएय कन्यात्रों के साथ एक एक करके शालिभद्रके बत्तीस विवाह किये। अब तो शालिभद्र भांति-भांति के सांसारिक सुख भोगने लगे। यहांतक कि उन्हें सूर्य के उदय और अस्त होनेत कका भान न रहा।

शालिभद्र तो इस तरह तिषयों में आसक्त था और उस स्रोर सेठ गोभद्रने प्रभु दर्शनकी अभिलाषा प्रकट की । ज्योंही वे प्रभुदर्शन को गये और वहीं उन्हें वैराग्य हो त्राया और दीचा प्रहण कर ली । दीचाके वाद शीघ ही उनके शिरीरका निधन हो गया और चे स्वर्गस्थ हो गये।

स्वर्गस्थ गोभद्र मुनिकी अस्माने संसारी पुत्र शालिभद्रकी पूर्व जन्मकी मुनिको खीरदानकी पुन्याई अवधि ज्ञानसे देखी और उसपर मोहित हो गयी। तव तो उस आत्माने अपने पुत्रके भंडार श्चपने दिव्य प्रभावसे भरना श्चारम्भ कर दिया ताकि उसके सुख की सामग्री सदैव परिपूरित रहे। इधर अपने वैधव्य विषाद से दुवी होनेपर भी, श्रपने प्राणिपय पुत्रके सुखोपभोगमें किसी तरह की कमी न हो इस कारण शालिभद्रको माता भद्रा भी गृहस्थी के सारे कामकाज सम्हालनेमें व्यय रहने लगी ख्रौर शालिभद्र अपने दिन सांसारिक सुखमें बिताने लगे।

एक दिन की बात है कि राजगृही के राजा सम्राट श्रेशिक के द्रवारमें कुछ व्यापारी लोग पहुंचे और राजाको अपनी रत्नकम्मलें दिखाई । मोल पूछनेपर व्यापारियोंने कहा कि राजन ! कम्मलोंका मोल सवा सवा लाख सोनैया (सोनेकी मोहर) है और उनका गुए यह है कि रत्नजड़ित होनेपर भी जब ये मैली हो जाती हैं तो ऋग्निमें घरनेसे ये साफ होती हैं। यहां विज्ञानवेत्ता लोग विचार करें कि उस समय भारतमें वस्तुत्रों के परस्पर विपरीत गुणों का समावेश कैसा किया जाता था। कम्मलों की कीमत सुन कर राजा अवाक हो गये और उन्हें लेनेसे इन्कार कर दिया। तब तो व्यापारी लोग उदास हो गये और शहरके बाहर पनघटपर हरा डाल दिया।

सेठ शालिभद्रकी पनिहारिया पानी भरने को पनघट पर आई और परेंदेशी व्यापारियों को उदास देख उनसे पूछा, 'भाई तुम लोग कौन हो और क्या व्यापार करते हो। तुम्हारे पर इतनी उदासी क्यों हैं ?' तब तो उन पनिहारियों से उन्होंन आदान्त सब कहानी सुनाई। व्यापारियों की बात सुनकर पनिहारियों ने कहा 'भाई उदास होने की कोई बात नहीं हैं। इस नगरमें सेठ शालिभद्र की माता भद्रा बहुत धनाढ्य और दयालु हैं उनके पास चलिये। वे तुम्हारे सब कम्भल लेलेंवेंगी।'

यह सुन व्यापारियों के हृदयमें आशा के फूल फूले और वे उन पिनहारियों के साथ भद्रा सेठानी के यहां आये। उन्होंने अपने कम्मल और उनके गुण सेठानी जी के सामने वतलाये। कम्मलों के आदि तीय गुण सुन माता भद्राने पूछा कि 'हे व्यापारिओं! ऐसे कितने कम्मल आपके पास हैं।' व्यापारियोंने उत्तर दिया 'माताजी! ऐसे कम्मल तो हमारे पास १६ हैं। माता भद्राने उनसे वत्तीस मांगी क्योंकि शालिभद्रकी तो बत्तीस स्त्रियां थी। परन्तु उन लोगोंके पास ३२ कम्मलें न होने के कारण भद्राने उन सोलहों कम्मलोंको छरीद लिया और व्यापारियों को मुंह मांगा मोल चुकाकर बिदा किया।

श्रव उन १६ कम्मलोंके ३२ दुक्षड़े कर माता भद्राने शालि-भद्रकी एक-एक स्त्रीको एक-एक दुकड़ा ऋहिनेको भिजवा दिया। सासकी भेजी हुई वस्तुका ऋपमान न हो यह समभक्तर उन वहु-श्रोंने उन्हें एक रात्रिको तो श्रोदा श्रीर दूसरे दिन सेवेरे श्रंगमें चुभनेके कारण उन्हें बाहर फेंक दिया। सेवरे ज्योंही भाड़नेवाली भाड़नेको त्राई त्योंही उसकी दृष्टि इन कम्मलोंपर पड़ी, वह उन्हें बटोरकर घर ले गयी। श्रौर दूसरे दिन उनमें का एक कम्मल श्रोद कर राजा श्रेणिकके द्रवारमें माडनेके लिए गई। इस कम्मलको भाडनेवालीके श्रंगपर देख राजाको बहुत ही श्रचम्भा हुआ। वह वह मन ही मन सोचने लगा कि त्रोह ! त्रोह ! जिन कम्मलोंको मैं न खराद सका उन्हें एक भाडनेवालीने ले लिया। क्या मेरे राज्यमें मुक्तसे भी धनाढ्य लोग रहते हैं। इस काड़न-हारीको बुलाकर पूछना चाहिए। इतना विचार मनमें त्राते ही राजा ने उसे बुलाया त्रौर पूछा कि यह कम्मल तूने कहां से पाई ? उसने सब बात जैसी हुई थी कह सुनाई। उसकी बात सुन राजा की इच्छा हुई कि मेरी नगरीमें इतना धन ह्य सेठ रहता है उससे अवश्य मिलना चाहिये।

यह सोच राजा श्रेशिक अपने मंत्रियोंके साथ शालिभद्र के भवन भी स्रोर खाना हुन्ना । सूचना पाकर सेठानी भट्टा राजाके स्त्रागतार्थ रवाना हुई । ऋपने द्वार पर राजा श्रेरेण कको देख ऋपने और अपने पुत्र के भाग्यकी मन ही मन सराहना करने लगी। उसने पूर्ण सामग्रीके साथ राजाका स्त्रागत किया तत्वश्चात् उसने नम्रता पूर्वक राजाको भवनमें प्रवेश करने हे लिये संकेत किया। ज्यों ही राजा श्रेगिकने पहले मंजिलमें प्रवेश किया तो उसकी

सजावट देख वह मन ही मन बहुत ह्षीयमान हुआ; वह मीजिल चांदीका बना हुआ था। दूसरा मंजिल सोनेका था उसे मोतियोंस जड़ा हुआ चमचमाता देख राजा मन ही मन संकुचित होता श्रीर सोचने लगता कि मेरे राज्यमें इतनी वड़ी विभूतिका स्वामी बसता है यह विभूति तो मेरे पास भी नहीं है यह पुरुष धन्य है श्रीर मैं भी धन्य हूं कि मेरे राज्यमें ऐसे भाग्यशाली पुरुषका निवास है। इसप्रकार एकके बाद एक मंजिलको पार करता हुआ राजा श्रेग्णिक सेठानी भद्राके साथ चौथे मंजिल पर पहुंचा जो स्फटिकका बना हुआ था । इस मंजिल पर आते ही राजाको शंका हुई कि यह तो अथाह पानीसे भरा है इसकी परीचाके लिये राजा न अपनी हीरेकी श्रंगूठी उसमें डाली, श्रंगूठीका श्रावाज तो हुआ मगर ऋंगूठो स्फटिक के तेजमें ऋदृश्य हो गई। तब राजा ऋंगूठी देखने के लिये चकाचें। धसा हो गया। फिर कर जब भद्रान पूछा महाराज ! क्या हुआ तव राजा वोला कि 'मेरी हीरेकी श्रंगूठी यहां गिर गई है उसे देख रहा हूं।' तब तो भद्राने उत्तर दिया । महाराज ! घृवराइये न यहीं विराजिये अब आगे जाना तो ऋौर भी कठिन है शालिभद्र तो सातवें मंजिल पर रहता है।

राजाको वहीं वैठाकर पहले तो भद्राने एक खाव श्रंगूठियोंकी मरकर लाई ऋँर विनयपूर्वक राजाको निवेदन दिया कि 'महाराज! श्रापकी श्रंगूठी तो मिलना कठिन है मगर इस छालमें जो श्रंगूठी श्रापके मन भावे उसे गृहण की जिये इतना कह वह शालिभद्र के पास गई श्रीर उसे कहा बेटा । श्रापने यहां नगरनाथराजा श्रीएक पधारे हैं उनसे मिलने चलो । तव तव शालिभद्र बोला माता ! क्या मेरे ऊपर भी कोई नाथ है ? मैं तो अभी तक अपने को ही

सर्वश्रेष्ठ मानता था। यह सोच मनमें उदासी आ गई और माता के वचन शिरोधार्य वह राजा श्रीण कसे मिलने त्र्याया। राजाने उसे बड़े हर्षसे हृद्यसे लगाया श्रौर उसका मुख चूम उसके भाग्य की भूरि-भूरि प्रसंशाकी। बहुत कुछ वार्तालाप होनेके पश्चात् राजा तो अपने महलोंकी स्रोर खाना हो गया, पर शालिभद्र मन में चिन्तित हो सोचने लगा कि 'मैं दुर्भागी हूं कि इतनी सम्पति पाकर भी मेरे ऊपर नाथ रह गया ऋव तो ऐसी तपस्या करनी चाहिये जिससे सिर पर नाथ न रहे।' इसप्रकार मनमें वैराग्य भावना उत्पन्न होते ही वह अपनी एक एक स्त्रीको प्रति दिन तजने लगा।

इधर तो शालिभद्र अपनी एक-एक स्त्रीको तज रहे थे कि उधर उसी नगरमें उनके बहनोई सेठ धनभद्र रहते थे। एक दिन शाालिभद्रकी बहिन सुभद्रा उन्हें शीतल जलसे स्तान करा रही थी कि उसे ऋपने भाईकी याद ऋा गई ऋौर उसके ऋांखसे ऋांसुकी गरम-गरम बूंदे धनभद्र सेठके कंधेपर गिरी । इस तरह धनभद्र ने सभद्राकी त्रोर देखा कि ऐसे सुखकी घड़ीमें यह रुद्रन क्यों ? उसने उसका कारण पूछा, तब बोली 'पतिदेव ! मैं ती अपनी मैं तो श्रपनी सातों सहेलियोंके साथ श्रापके सहवासमें सुखका श्रतुल-नीय अनुभव कर रही हूं परन्तु मेरा भाई शालिभद्र संसार सुखको तिलांजिल दे एक-एक स्त्रीका रोज त्याग कर रहा है वह तो वैराग्य भावनासे पूरित हो चुका है। तब तो धनभद्र हंसे और बोले कि जब तेरा भाई वैरारयसे रंग गया है तो एकदम सबको क्यों नहीं छोड़ देता। इससे मालूम होता है कि वह कुछ कायरता से कार्य कर रहा है। इसपर सुभद्राने ताना मारा। प्राणिप्रय! त्राप तो सुख के मदमें चूर हैं त्राप वैसा करो तो पता पड़े। इतना सुनते ही

धनभद्रने उन आठों स्त्रियोंको अपनी बहन कहकर उसी समय तज दिया और शालिभद्रकी स्रोर जा पहुंचे।

शालिभद्रके यहां पहुंचकर उससे कहा 'कायर ! जब वैराग्य का ही अन्तिम आश्रय हो चुका तो एक-एक स्त्री क्या छोड़ता है। मैं तो त्राज ही **अ**।ठोंका परित्यःगकर तुम्हारे पास त्राया हूं । चलो ! शुभक्तार्यमें देर क्षयों ?' वहनोईके वचन सुन शालिभद्र भी उसी चए नीचे उतरे और दोनोंने भगवानकी शरएमें आकर दीचा प्रहण कर ली। थोड़े दिन ही बाद धनभद्र तो मे। च सिधारे ऋौर शालिभद्र सर्वार्थ सिद्धिमें देव गति पाये।

# ग्रहस्थ और विरोधी हिंसा

# कौिएक श्रीर चेड़ा राजाका युद्ध

प्रभु महावीर स्थान-स्थानमें धर्मीपदेश देते हुए ऋौर श्रेणि-कादि राजात्र्योंकी रानियोंको दीचित करते हुए चम्पानगरीकी स्रोर पहुंचे । उन दिनों राजा कौंग्षिक वहां राज्य करता था । उसकी माताका नाम काली था; प्रभुके त्र्यागमनका समाचार सुन उसने पूछा 'भगवन् ! मेरा लङ्का कालीकुमार संप्राममें गया हुआ है उसका कोई समाचार मालुम नहीं हुआ इसलिए उसकी कुशल चेम जाननेकी मेरी तीव ऋभिलाषा है कुरावर उसे कहिए।'

सर्वज्ञ भगवान बोले 'कि उसका तो शत्रुके स्रोरसे स्राये हुए एक ही बः एमें शरीरान्त हो गया' यह सुनकर काली माता मूछित हो गई। कुछ समयके वाद वह होशमें आयी और वोली भगतन्

राजा कौंगिककी सम्मति लेकर मैं भी दीचा धारण करूंगी। उसने वैसा ही किया और उसके पीछे नौ रानियोंने भी दीचा प्रहण की।

जिस संप्राममें काली कुमार मारे गये उसका संचित्र वर्णन शास्त्रानुकूल इस प्रकार है कि बहुत समयतक राज्य करते हुए राजा श्रीग्राक्को उसके पुत्र कौंग्रिकने राज्यके लोभके कारण पकड़कर कैर्में डाल दिया। कौणिकके दस भाई श्रीर भी थे, उनके पास श्राकर कौ शिकने श्रपने नीच कार्यकी सारी हकीकत कही श्रौर उन्हें प्रलोभन दिया कि इस राज्यका स्वामी बनते ही मैं सारा राज्य अपने भाइयोंमें बराबर हिस्सोंमें वांट दूंगा और वादमें उसने अपना सारा राज्य ग्यारा हिस्सोंमें बांट दिया।

पिताको राजबन्दी बनाकर, ऋाप राजा बनकर वह ऋपनी माताके पास उसका त्राशोर्वाद लेनेको त्राया । परन्तु पुत्रकी नीच-तासे माताको बहुत दुख हुआ। उसने उस नीचको बहुत फटकारा श्रोर कहा- 'बेटा ! क्या इसी नीचताका नाम पितृ भांक है। इसी दिन के लिये तेरे द्याल पिताने तुर्क पाल पोसकर बड़ा किया था। तुमें याद नहीं है पर सुन! जब तू मेरे गर्भमें आया तब ही से मेरी गर्भजात भावनात्रों में नीचता स्त्राने लगी थी स्त्रौर मैं यह जान गयी थी कि इस गर्भका वालक बहुत ही नीच प्रकृतिवाला होगा। इसालिये तेरे पैदा होते ही मैंने, अपनी कूख लिज्जित न हो, तुक्ते कचरेके घूड़ेमें डलवा दिया था। मगर तेरे दयालु पिता बिना किसाको माल्म हुए तुमे वहांसे उठा लाये स्रार बड़े प्रेमसे तुर्फ पाला पोसा और इतना चड़ा किया। और आज तूने उन्हें कैदमें डलवा दिया और मेरा आशीर्वाद लेने आया है, तुमे

लाख बार धिक्कार है। तू इसी समय जा ऋपने ऋपालु पिताको वंधनोंसे मुक्त कर।'

माताके ऐसे मार्मिक वचन सुन कौ एिकने ऋपनी तलवार उठाई और अपने पिताको मुक्त करनेके लिये चल दिया। पिताने ज्योंही उसे नंगी तलवार दाथमें लिये हुए आता देख त्योंही उनके मनमें शंका प्रतिशंकाएं उठने लगीं। वे सीचने लगे कि पहले तो इसने मुक्ते कैद खानेमें डलवाया ऋौर अब यह नीच मुक्ते जानसे वंचित किया चाहता है। ऐसा मनमें विचार कर वे सोचन लग कि 'त्रायाचार त्रार त्रान्याय चाहे वह बड़े से हो या छोटे से. राजासे हो श्रथवा प्रजास, ऊँचसे हो चाहे नीचसे, वह किसी भी हालतमें चमाके योग्य नहीं होना चाहिये। अन्याय श्रौर ऋटा,चार को सहन करने वाला या उनको सहयोग देने वाला अन्यायी श्रीर श्रत्याचारीसे भी बुरा और भयंकर होता है। वीर पुरुप के लिये पराधीनताका जीवन त्याज्य ऋौर ऋसहा है।' इतना विचार मनमें त्राते ही राजाने अपनी हीरेकी श्रंगूठीकी श्रोर देखा श्रीर श्रपन इष्ट का स्मरण कर उसे चृंस डाला। चूंसते ही राजा तो परलोक वासी हो गये और कौशिक पद्धताते रह गये। इसी रंजमें कौशिक ने ऋपनी राजधानी राजगृहीसे हटाकर चंपापुरोमें कायमकी श्रीर वहीं रहने लगा।

श्रवतो सम्पूर्ण राज्यका स्वामी राजा कौं णिक हो गया श्रीर उसने ऋपनी प्रतिज्ञाके ऋनुसार ऋपना सम्पूर्ण राज्य ग्यारह हिस्सों में बांट दिया राजा की शिकका एक छोटा भाई ऋौर था उसका नाम वहलकुमार था श्रीर वह राजा कौं शिकके ही पास रहता था। राजा श्रेगिकने एक सुन्दर हाथी तथा एक बहुमूल्य हार उसे दे

रक् वा था जो कि राजा श्रेणिकके सम्पूर्ण राज्यकी अनु गम विभूति थे। जब राजा कौिएाक राज्याधिकारी हुए तो उन्हें लोभने घेरा। उनकी इच्छा उस हाथी और हारको लेनेकी हुई। लोभ दुनियामें क्या नहीं कराता, यह तो आत्माका भयंकर रिपु है।क्योंकि:—

> न पिशाचा न डाकिन्यो न भुजंगा न वृश्चिका :। सम भ्रांत यनिर मनुजं यथा लोभो धियं रिपु: ॥

कोंग्गिक राजाकी यह दुईच्छा जब बहलकुमार को मालूम हुई तब वह अपनी उक्त दोनों बहुमूल्य चीजोंको लेकर भाग निकला। भागकर वह ऋपने नाना वैशार्लाके राजा चेड़ाके यहां चला गया। राजा चेड़ा बहुत धर्मपरायण एवं जैनधर्मका कट्टर ऋनुयायी था। उसके त्रास पासके इतर राजागए। भी जैनधर्मी थे। जब राजा कौिएाक को बहल कुमारके चले जानेका पता लगा तब उसने राजा चेड़ाके पास दूत भेजे और कहा कि 'वहलकुमार हाथी और हार लेकर चला त्राया है उसे वापिस करो। 'इसपर राजा चेड़ाने उत्तर दिया कि यदि तुम हाथी और हार लेना चाहते हो तो अन्य भाइयों के समान बहलकुमारको भी अपने राज्यका हिस्सा हो। अन्यथा वे चीजें तुम्हें नहीं मिल सकतीं। इस उत्तरको पाकर राजा कौि एक श्रापेसे बाहर हो गया । उसने तुरन्त लड़ाईकी तैयारी कर ली। इधर राजा चेडाने भी भविष्य विचारकर ऋपनी सेनाको तथा श्रपने सामन्त राजात्रोंको सहायतार्थ संप्रामके लिये तैयार हो जाने का संदेशा भेजा। ये राजागए सब जैनधर्मी थे। वे राजा चेड़ाके श्रादेशानुसार सब एकत्रित हुए श्रीर युद्धके कारणों पर उन्होंने विचार किया। शास्त्र ऋौर व्यवहार का विचारकर वे राजालोग चेड़ा से वोले 'राजन् ! हम लोग जैन धर्मी हैं जिसका मूल तत्व

'श्रहिंसां है। श्रहिंसा कायर श्रौर निर्वत्नों का धर्म नहीं है। वह तो चिरकालसे वीर पुरुषों का धर्म रहा हुआ है। हम लोग तो गृहस्थ हैं। गृहस्थी विरोधी हिंसाका त्यागी नहीं हो सकता। इस युद्धमें तो विरोधी हिंसाका सामना है। यदि कोई त्राततायी उप-द्रवी अपने धन, राज्य या अपने शरणागतोंपर आक्रमण करे तो उसे हटाना कर्त्तन्य है। न्यायकी प्रतिष्ठा ही वास्तविक ऋहिंसाकी प्रीतच्ठा है। त्र्यांकोंकी प्रतिष्ठा है। त्र्यांकोंके सामने ऋन्याय हाता देखकर जो मौन रहता है वह ऋहिंसाका भक्त नहीं है । ऋन्याय श्रीर श्रत्याचारोंको मिटाकर शांति फैलाना श्रीर दु:खियों के दु:ख को दूर करना यह ऋहिंसाकी सच्ची प्रतिष्ठा है। इसी प्रतिष्ठा की रचा करना सच्चे जैनी एवं चत्रीका धर्म हैं इत्यादि वचन कह वे बहल कुमारकी रज्ञाके हेतु सम्पूर्ण युद्ध सामग्रीके साथ युद्धस्थलमें उतर पहे।

उधर कौि एक भी अपनी सेना लेकर चेड़ा राजापर चढ़ त्र्याया । बस दोनों तरफसे युद्ध त्र्यारम्भ हो गया । धर्म युद्धके नाते रथींसे रथी स्त्रौर घुड़सवारसे घुड़सवार, पैदल सेनांस पैदल सेना भिड़ गर्या। भयंकर युद्ध हुन्त्रा श्रीर इसी युद्धमें वाग् द्वारा कालि कुमार मारे गये जैसा कि भगवानने रानी काली माता को ऋपर दर्शाया है।

अभिप्राय यह है कि जैनियोंका अहिंसा धर्म यह कभी नहीं कहता कि अपनी जान, अपने माल, अपनी श्रौरत, अपने धर्म ऋपने नातेदार ऋथवा ऋपने शरगागतोंपर ऋाई हुई ऋापित्तयोंको दूर करनेके लिए 'ऋहिंसा' वाधा पहुंचाती है। ऋपितु 'ऋहिंसा घर्म' की आड़में कायर व डरपोक वनकर अन्यायों और अत्याचारीं

#### १२७

को बढ़ने देना तो घोर हिंसाकी बृद्धि करना है जिसे जैन धर्ममें महान पापका हेतु माना है। कसाइयोंके त्राधीन होकर निरपराधी जीवोंका बिना कारण वध करना जैनियोंके लिये महान हिंसा एवं अधर्म है। परन्तु अपराधी शत्रु अथवा किसी आततायीको उचित द्गड देकर दममें दम रहते जीवमात्रको शांति पहुंचाना श्रीर दुनिया को अभीत बनाना जैनियोंका परम धर्म है । अहिंसा वीरोंका सबल और श्रभेदा शस्त्र है। इसी शस्त्र हे द्वारा संसारमें श्रपूर्व शांति कायम रह सकती है जिसका प्रत्येक प्राणी अनुभव करता है। इसका तिरस्कार होते ही श्रशांति की प्रचण्ड ज्वाला भभक उठती है। इसीलिए विश्वशांतिके महान उपासक इस शताब्दिके राष्ट्रिपता महात्मा गांधीने भी इसी प्रबल शख्न 'श्रीहंसा' का सहारा लिया जो अनुकरगीय है।



# गोशाला का पुनर्मिलन और

#### पश्चाताप

भगवान महावीरके कथनानुसार तप करके गोशालाने 'तेजो लेश्या ' प्राप्त करही 'ली थी ऋौर उसे 'ऋष्टांगीनमित ' की सिद्धि भी प्राप्त हो चुकी थी जिसका वर्णन इम पहले कर आये हैं। इन्हीं दो शक्तियों द्वारा वढ श्रपने 'त्र्याजिविक सिद्धान्त का प्रचार करता चला जा रहा था ऋौर ऋपने को चौबीसवां तीर्थकर कहता था। तेजोलेश्या से तो वह ऋपने विरोधियों को भयभीत बनाया हुआ था और ऋष्टांगिनिमित से वह भूत और भविष्यकी बातोंको बता देता था इसीसे वहुतसे लोग उसके ऋनुयायी बनते चले जाते थे क्योंकि 'चमत्कारको नमस्कार' वाली कहावत चरितार्थ हो रही थी। जहां कहीं वह जाता वहां ही वह अपने को अरिहंत करता तथा उसकी प्रतिष्टा भी उसी प्रकार होती थी।

इथर उधर घूमते-घूमते एक दिन प्रभु महाबीर श्रावस्ती की त्रोर जा पधारे । वहां गोशाला भी त्राया हुत्रा था । उसके त्रष्टांग निमित्त ज्ञान की चर्चा चहुं ऋोर फैल रही थी। लोग भी धड़ा-धडु उसके शिष्य वन रहे थे। प्रभुक्ती आज्ञासे गौचरी को आये हुए गौतमस्वामी ने सुना कि यहां कोई गोशाला आया हुआ है जो अपने को सर्वज्ञ 'जिन' कहता है। वे तुरन्त प्रभुके पास लौटकर गये त्रौर उनसे पूछा भगवान्, क्या गोशाला सचमुच 'सर्वज्ञ जिन है।' भगवान बोले, 'वह तो मंखली पुत्र ऋजिन है। बहुत दिन पहले वह मेरे द्वारा ही दीक्ति और शिक्तित हुआ है। परन्तु पूर्वकृत कर्मानुसार उसका स्वभाव ही वैसा है। श्रष्टांग निमितके यांगसे उसकी प्रसिद्धि फैल रही है पर वह ऋरिहन्त नहीं है।' यह सुन गौतम स्वामी की शंका समाधान हो गई।

एक दिन गोशालाकी भेट आनन्द मुनिसे हो गई। उसने श्रानन्द मुनिको कहा 'मुनि! देखो तुम्हारे गुरु मुक्ते तो मंखली पुत्र कहते हैं स्त्रीर स्त्राप धर्माचार्य बनते हैं। तुम्हारे गुरुको दूसरे की निन्दामें धर्म दिखता है परन्तु उन्होंने मेरी तेजोलेश्याका प्रभाव नहीं देखा है जो उन्हें बातकी बातमें भरम कर सकती है। अगर व मुफसे शत्रुता करेंगे तो उन्हें त्र्यौर उनके त्र्यनुयायियों को उसका फत्त चलना पड़ेगा। यह सुन त्रानन्द मुनि प्रभुके पास त्राय श्रीर प्रभुसे सब हाल कह सुनाया श्रीर पूछा 'भगवान् क्या उसकी तेजोलेश्या में इतनी शाकि है कि वह सर्वज्ञोंको भी भस्म कर सकता है ऋथवा वह ऋपनी केवल बड़ाई ही मारता है ?' इसपर प्रभुने उत्तर दिया कि 'ऋरिहन्तोंके सिवाय सचमुच उस लेश्या में इतनी शक्ति है कि वह चाहे जिसे भस्म करदे। ऋतः सब मुनियों से कह दो कि गोशालाके साथ कोई भी व्यर्थ का वादाविवाद न करे। अ।नन्द्र मुनि ने वैसा ही किया।

इतने ही में गोशाला भी प्रभुके पास आ पहुंचा और कहने लगा-' ऐ काश्यप ! यहां के लोगों के सामने तुम मुक्ते मंखली पुत्र गोशाला कहते हो स्त्रौर स्त्रपना शिष्य कह कर मुक्ते पाखंडी बताते हो । मगर तुम्हारा शिष्य गोशाला ऋवश्य था । वह तो स्वर्गवासी हो चुका । जब उस सुन्दर शिक्तशाली शरीर को मैंने निर्जीव देखा तो मैंने ऋपनो शरीर तो तपके वलसे वहीं छोड़ दिया और उस मृतक गोशालाके शरीरमें प्रवेश कर गया । इसीसे तुम भ्रान्तिमें पड़े हो । मैं तो ऋरिहन्त मुनि हूं ।'

तुव भगवान बोले--'गेशाला ! यों मिथ्या वोलकर क्यों तुम अपनी ही आत्माका हनन करते हो । मुक्तसे तुम्हारी कोई भी वात छिपी नहीं हैं।'

इसपर गोशाला बहुत ही कोधित हो गया और कहने लगा कि 'क्या तुम्हारी आ ही गई है। मुंह वन्द करो नहीं तो अभी मटियामेट कर डालूंगा।

गोशाला की इस प्रकार धृष्टता देख प्रभुके दो मुनियोंको बहुत ही बुरा लगा। उन दोनोने अपने गुरूका अपमान देख शिचा रूपेण उस कुछ वाल बैठे । इसपर उसने तुरन्त ऋपनी तेजोलेश्या उन दोनों मुनियोंका छोर छोड़ी श्रीर वातकी बातमें वे श्रात्मध्यानी वनकर स्वर्ग सिधारे । इसपर तो गोशाला ऋौर भी गर्वित हो गया । ऋब तो उसके क्रोधका ठिकाना न रहा। वह तो भगव।नपर ही अपने

वाक्बागोंकी वर्षा करने लगा । इस वार भगवानने ही उसका उत्तर देना उचित समभा, वे वोले 'गोशाला ! श्रपने शिचा श्रौर दीचा गुरुसे ही ऐसा घणित व्यवहार ? जिससे तूने शास्त्रों का ज्ञान पाया, तेजोलेश्याकी प्राप्ति की उसके प्रति ऐसा कठोर व्यव-हार तुफो शोभता नहीं। यह तो तेरे ज्ञानशी निर्वलता है । क्रोध **ऋज्ञानका लद्दर्ग है। ज्ञान ऋार तपकी शोभा विनय ऋार शां**तता है। अतः तू अब भी चेत।

इतना सुनते ही उसके कोध का पारा और बढ़ गया। इस बार उसने भगवान के प्रति ही अपनी तेजोलेश्याका व्यवहार किया। परन्तु भगवानके घनघाति कर्म तो नाश ही हो चुके थे, उनपर इस लश्याका क्या ऋसर होनेवाला था। वह ऋव तो पूर्ण वेगते गोशाला के तरफ ही लौटी त्रीर उसे भरम करना स्त्रारम्भ कर दिया । गोशाला हिम्मतका पक्रका हो चुका था। लेश्या छोड़नेके बाद वह अभु ते कहने लगा कि 'त्राव कैसे बचोगे, है महीने वाद ही इस शाक्त द्वारा तुम्हारा निधन हो जावेगा।'

इसपर सर्वज्ञानी प्रभुने उत्तर दिया कि 'मेरी आतमा तो इस समय ऋहेन्तावस्था भाग रही है और वह ठीक सोलह वर्ष इसी श्रवस्थामें रहेगी परन्तु देरा तो निधन त्राजसे सातवें दिन हो जावेगा। इसलिए तू अपने शुद्ध स्वरूपका स्मरण कर । अपनी कुत्सित भाव-न त्रों का ध्यान तज दे जिससे तेरा घ्रन्त सुधर जावे।'

तेजोलेश्याके उलट प्रभावसे पीड़ित होकर गोशाला मूक सा वन गया था। गौतमादि शिष्यगण उसे बार-वार प्रबोधित करते थे पर छै दिनतक उसपर कुछ भी प्रभाव न पड़ा । उसके जीवनका

जब त्रान्तिम सातवां दिन त्राया तव उसके परिगामोंने पलटा खाया । उसके हृदयमें विवेक उलन्न हुन्ना । उसने उसी च्रण ऋपने चलोंको एकत्रित किया ऋौर कहने लगा 'शिष्यो ! सचमुच इतने समयतक मैंने अपनी आत्माको और जगत्को घोटा दिया। मैं श्रभिमानवश श्रपन सर्वज्ञ गुरु भगवान महावीरके सित्सिद्धांतों के प्रतिकूल चला त्रौर दुनियाको भी गुमराह करता रहा । मैंने त्राज-तक अपने नामको भी छिपाया । मैं सचमुच मंखलिपुत्र गोशाला ही हूं। अज्ञानताके वशी भूत ही भैंने अपनेको 'जिन' और 'अरि-इन्त' कहलानेका थोथा स्वांग रचा । भगवान महावीर ही सच्चे सर्वज्ञ हैं। यदि अपना भला चाहते हो शोघातिशोघ उनके शरण में जाकर उनका सत्धर्भ अंगीकार करो, जिससे मेरी मी इच्छा पूरी होकर शांति भिले। यही मेरी अन्तिम अभिलाषा है।' शिष्यों न अपने गुरुकी आज्ञा अत्तरशः पालन की और वे सबके सब भगवान महावारके शिष्य वन गये। इस तरह पथश्रष्ट गोशालाने भी अपने अन्तिम परिणामोंको सुधारकर सातवें दिन सन्गति प्राप्त कर ली।

वेटनीय कर्मके प्रभावसं भगवानकी छै माहसे तेजोलेश्याके कारण शरीरावस्था कुछ विगड रही थी, सो भी सिंह ऋणगार मुनि द्वारा लाये हुए विजीरेके पाक' को खानेसे स्वस्थ हो गई।

#### गोतमस्वामी श्रीर लब्धि प्रभाव

भगवान महावीर स्वमी के जीवन चरित्रमें गौतमस्वमी और उनके प्रश्न उत्तर एक विशेष स्थान रखते हैं। जबसे वेदान्तानुयायी इन्द्रभूति प्रभु महावीरके शिष्य हुए ख्रीर उनका नाम गौतम पड़ा

तबसे स्थान-स्थानमें उनकी शंका श्रौर प्रभुके उत्तरका उल्लेख पाया जाता है। गौतमस्वामीने समय-समय पर ऋपनी शंकाऋों का निराकरण भगवानसे कराया है। इन्हीं प्रश्नोंकी संख्या कल्पसूत्रमें छत्तीस हजार वताई हैं, जो ब्राचन्त भगवती सूत्रमें एकचित वर्णन की गई हैं जिन्हें पढ़कर आधात्मिक जगत् अचंभेमें पड़ जाता है।

गोशालाके निधन हो जाने के पश्चात् गौतमस्वामीने भगवान से पूछा, 'प्रभु ! तेजोलेश्यासे वे दो मुनि ख्रौर गोशाला मृत्यु पाकर कौन कौन सी गतिको प्राप्त हुए हैं सो कहिये।'

प्रभुने उत्तर दिया कि गौतम ! 'पहले मुनि सर्वानुभूति तो आठवे स्वर्गमें देवरूप जाकर जन्मे हैं और दूसरे मुनि सुनन्तत्र अच्युत नामक देवलोकमें देव हुए हैं। गोशाले का जीव भी अन्त समय सुपरिणामोंके योग्यसे ऋच्युत स्वर्गमें गया है। ऋन्तमें वे सव मानव भत्र प्राप्त कर अपने सम्पूर्ण कर्मोंका चय करके मुक्ति पांचेंगे।

गौतमस्वामी प्रभुद्वारा दीचित होने पर प्रभुके प्रथम गणधर हुए। ये चार ज्ञानधारी मुनि चौदह पूर्वधारी विद्यानिधान जिन-जिनको प्रतिबोध करके दीचा देते वे सब केवल ज्ञान प्राप्त कर लेते थे परन्तु भगवानके ऊपर मोहनी कर्मके वशमें स्नेह होने के कारण खुदको केवल ज्ञान प्राप्त नहीं होता था।

एक समय (गौतमस्त्रामीने) भगत्रानकी देशनामें ऐसा सुना कि ब्रात्मलब्धि द्वारा जो ब्रष्टापद तीर्थकी यात्रा करे सो उसी भव में मोत्त पावे। ऋष्टापद बत्तीस कोस लंबा ऊंचा पर्वत है। वहां

पदैल तो कोई चढ़ ही नहीं सकता, परन्तु लव्धिके योगसे उस पर चढ़ सकते हैं। गौतमस्वामी अपनी परीचा करनेके लिये प्रभुकी श्राज्ञा लेकर उस श्रोर रवाना हुए श्रीर श्रपनी लब्धि द्वारा सूर्यकी किरगों का स्रवलंबनकर उस पर्वत पर चढ़ने लगे जिसके स्राठ पगिथिये थे। जब पहले पगिथिये पर पहुंचे तो देखा कि पांचसी एक तपस्वी कोडिएए तापस प्रमुख एकान्तर उपवासकी तपस्या कर रहे हैं। दूसरे पगथिये पर दिन्न नामके तपस्वी पांच सौ शिष्य साहित दो उपत्रासके बाद पारणा करने की तपस्या करते दीख पड़े श्रीर तीसरे पगाथिये पर शैवालि नाम तपस्वीके पांच सौ शिष्य तीन दिन के उपवास के बाद पारणा करने की तपस्यामें जुटे दिखाई दिये। मगर उसके आगे चढने को कोई समर्थ नहीं था। गौतम स्वामी को देख इन तपिस्वयों के मनमें चिन्ता हुई कि तपसे हम लोग कुश हो चुके तो भी इस पर्वत पर न चढ़ सके तब तो यह स्थूल शरीर वाला कैसे चढ़ेगा ? परन्तु गौतमस्त्रामी को ऋपनी लब्धि द्वारा देर भी न लगी और ऋष्टापद पर चढ़े गये। वहां भरत चऋवर्ती द्वारा कराये हुए उन्होंने चौबीस तीर्थकरों के बिम्ब श्रीजिन प्रतिमा को नमस्कार करके तीर्थ एवं उपवास किया । रात्रि विश्राम वहीं किया श्रीर वहीं श्री वज्रस्वामी के जीव ज़ंभक देवको प्रतिवोध किया। प्रात:काल होते ही देव दर्शन कर जब उतरने लगे तो वे पंद्रहसी तीन तापस गौतमस्वामी का महात्स्य देख उनके शिष्य हो गये। दींचा देने के बाद जब गौतमस्वामीने उनसे पृद्धा, भो तपस्त्रिक्षो ! श्राज तुनको किस श्रहार से पारणा करावें, तब उत्तरमें उन्होंने स्वीर मांगी। गौतमस्वामीने 'ऋचीण महानसी लब्धि' द्वारा एक ही पात्रसे उन सबको पारएग कराया । उस समय तेलेके उपवास वांब पांचसौ एक तपित्रयोंको गुरुका महात्म्य विचारते विचारते ही

केवल ज्ञान हो गया। इसी तरह भगवानका समवसरण देखते ही षेलेकी तपस्यावाले मुनियोंको ऋौर भगवानकी वाखी सुन एकान्तर उपवास वालोंको केवल ज्ञानकी प्राप्ति हो गई। इसप्रकार पन्द्रह सौ तीन मुनि भगवानके समवसरण आये और तीन प्रदित्तणा देकर केवलियोंकी परिषदामें चले गये। गौतमस्वामी ने भगवानकी चन्दनाकी और नवदीचित उन पन्द्रहसौ तीन तपस्वियों को प्रभुकी बन्दना करने को बुलाया। तब भगवान बोले, हे गौतम ! केवलियों की ऋशातना मत कर। इस पर गौतमस्वामी वोले, स्वामिन् ! ये नये दीचित तो केवली हो गये पर मुक्ते केवलज्ञान क्यों नहीं होता ? प्रभुने उत्तर दिया, गौतम ! तू मेरे पर स्नेह छोड़ दे तो तुमे भी केवल ज्ञान हो जावेगा। इसपर गौतमस्वामी बोले, भगवन् ! मुर्फे केवल ज्ञानसे कोई मतलब नहीं। मेरी ऋभिलापा दो यही है कि **त्र्याप पर मेरा स्ते**ह बना रहे ।'

ऐसे गुरु भक्त गौतमस्वामीने ऐवन्त कुमारादि श्रनेक जीवोंको प्रतिवोधित किया जो अन्तमें केवलज्ञानी वन शिवगतिके वासी हुए। गौतम स्वामीका चरित्र भी बाचने और मनन करने योग्य है परन्तु जैन शास्त्रोंमें इनके चरित्रकी छटा बहुत विरत्ततासे पायी जाती है जिसका संगठित चरित्र बनना परम त्रावश्यक एवं हितकर प्रतीत होता है।

## श्रान्तिम देशना श्रीर परिगाम

छदास्त अवस्थामें बारह वर्षतक प्रभु महावीरने अपने चरित्र से किस धारता श्रीर वीरताके साथ मौन रहकर श्रखण्ड शांतिका पाठ पढ़ाया सो तो पाढकोंको तो भली भांति मालून ही हो गया।

केवल ज्ञान प्राप्तकर प्रभुने अपने निर्वाणतक हिंसाको दूर भगाकर श्रनेक राजा महाराजात्रों को ऋहिंसाकी सुन्दर छायामें किस प्रकार प्रवेश कराया सो भी पाठकोंसे अव छिपा नहीं है।

इस भरतखरडमें ऋहिंसाका सतत् उपदेश देते हुए, भिन्न-भिन्न स्थानोंमें ऋार्द्रकपुरके राजकुमार, दशार्शपुर के दशारणभद्र राजा इत्यादिको दीन्तित करते हुए वयालीसवीं अन्तिम चतुरमासी के समय प्रभु महावीर पावापुरीमें हिस्तपाल राजाकी जीर्ण राज-सभा दाणमंडिमं त्राकर विराजे । इस समय भगवानके इन्द्रभृति प्रमुख १४ हजार साधु, ३६ हजार साध्वियां, बारह ब्रतधारी, एक लाख उनसठ हजार श्राविकाएं थों । इनेमेसे ३१४ पूर्वधारी 'जिन' के समान ऋचरोंकी योजनात्रोंको जाननेवाले, १३०० ऋवधज्ञानी, ५०० मन पर्य्यवज्ञानी, सात सो केवली, सात सौ विक्रयलब्धि धारक साधु, सात सौ ऋनुत्तर विमान स्वर्गमें जानवाली श्रीर चार सौ विद्वानवादी थे जिनके साथ इन्द्रादि देव भी वाद करने में श्रमभर्थ थे। इनके श्रितिरिक्त लाखों नर नारी ऐसे थे कि जिन्होंन भगवानके धार्मिक सिद्धांतोंको अन्तःकरणसे अपनाकर अपने दैनिक व्यवहारमें उतार लिया था । प्रभु हे स्वह्स्त दीचित सातसौ साधु श्रीर चौदह सौ साध्वियां मोच गये । ग्यारह गणधरांमेंसे इन्द्रभूति (गौतम) श्रौर सुधर्मा स्वामीको छोड़कर शेष नौ गण्धर इस समयतक मोत्त सिधार चुके थे।

जब भगवान अपना अन्तिम उपदेश देनेके लिए पधारे तब वहां इन्द्र काशी देशका स्वामी मल्लाही गोत्रीय नव राजा तथा कोशल देशके लेछकीय नय राजा इस प्रकार अनेक छोटे बढ़े राजा महाराजा एकत्रित हुए ऋौर भगवानकी ऋमृतवाणी सुन उन्होंने **ऋपना जीवन सफल किया** !

इस उपदेशमें प्रभुने भव्य जीवोंके उपकारार्थ चार पुरुषार्थ अर्थात्—धर्म अर्थ, काम और मोत्तका दिव्य संदेश संसार के कल्याणार्थ सुनाया । जिसमें ऋर्थ और काम ये पुरुपार्थ तो मनुष्य सरलतासे बचपनसे ही कुछ न कुछ साथ लेता है। परन्तु धर्म त्रीर मोत्त ये पुरुषार्थीका कार्य कारण सम्बन्ध होनेसे कुछ कठि-नाई जाती है। धर्म मोज्ञका कारण है। जो धर्म जीवात्मा को मोचतक नहीं ले जाता वह धर्म ही धर्म नहीं कहला सकता। ऋस्तु।

प्रभु महावीरने ऋपनी ऋन्तिम देशनामें धर्म पुरुषार्थके दस लक्षण वर्णन किये हैं वे उस प्रकार हैं—(१) उत्तम चमा (२) उत्तम माईव त्रर्थात् मृदुता (३) उत्तम त्रार्जव त्रर्थात सरलता, निष्क-पटता (४) शौच अर्थात् आत्माकी अन्तर्शुद्धि और बहिशुद्धि दोनों ( वहां किसी-किसी शास्त्रों में लाघवे अर्थात् लघुता याने निर्मीहतों को बताया है ), (४) सत्य ऋर्थात सच्चाई (६) संयम ऋर्थात इन्द्रियोंको वशमें करना (७) तप ऋर्थात उपवास नियम योगाभ्यास इलादि (८) लाग श्रर्थात् वाहरी वस्तुत्रों से मनको हटाकर श्रात्म-ज्ञानमें तत्पर होना (E) त्रांकञ्चन ऋथीत् निर्लोभता, निर्व्याजता याने परिग्रह रहित होना (१०) ब्रह्मचर्य ऋर्थान् शील धर्म सेवन करना। इन दसों श्रंगका सीधा साधा निकटतम संबंध श्रात्मासे है। श्रौर इन्हीं के सहारे यह श्रात्मा श्रपने निज स्वभावमें श्राकर परमात्मपद ऋर्थात् मोत्तको प्राप्त कर लेता है। श्रौर भव सागरकी कंटकीर्ए उलभनों से सदाके लिये छुटकारा पाजाता है।

तत्पश्चात् गौतमस्वामी ने प्रभुसे अवसर्पणी कालके पांचवे श्रीर छट्टे श्रारेका वर्णन पूछा । प्रभुने उसका भी उत्तर श्रद्योपान्त वर्णन किया। इसके बाद प्रभुने गौतमस्त्रामी को देवशर्मा ब्राह्मण

को प्रतिवोध करने के लिये एक पासकी बस्तीमें भेजा। प्रभु आज्ञा को धारण कर वे देवशर्मा वाह्मणको प्रतिबोधित करने के लिये चले गये और रात्रिको वहीं ठहर गये।

यह रात्रि कार्तिक कृष्ण अमावंशकी थी। उसी रात्रिमें भग-वानने अपनी श्रीसुखसे सुख विपाक श्रीर दु:ख विपाकके पचपन पचपन ऋध्यायों का प्रतिपादन किया । इसके ऋतिरिक्त छत्तीस श्रपृष्ट व्याकरण का प्ररूपण भी विना प्रश्नके ही किया। जब इस प्रकार ऋखंड देशना उस रात्रिमें प्रभु कररहे थे कि इन्द्रका सिंहा-सन डगमगाया । वह तुरन्त समभ गया कि भगवान का निर्वाण काल निकट आ पहुंचा। बस फिर तो वह शीद्याति शीव अपने परिवार सहित प्रभु ही सेवामें त्राकर उपस्थित हुत्रा। वन्द्रना नमस्कार कर प्रभुसे विन्ती करने लगा कि 'है भगवन ! आपकी राशि पर दो हजार वर्षका भरमगृह ऋाया है उसके ऋानेसे संसार में त्रापत्तियोंकी भरमार हो जावेगी। साधु साध्वियोंका मान न रहेगा । धर्ममें रुचि हट जावेगी इसलिए श्राप श्रपनी श्रायु दे। घड़ीके लिये वढा लीजिए जिससे वह ब्रह ऋापकी उपस्थितिमें ऋा जावे ता श्रापके तपके योगसे वह बिलकुल निस्तेज होकर अनर्थ न करेगा।'

इसपर प्रभुने कहा- 'शकेन्द्र ! यह तुम्हारा मोह मात्र हैं ! आयु तो कर्माधीन है। अनन्त बलर्वार्यवाला भी उसे न घटा सकता और न दिलभर बढ़ा सकता, श्रीर न कभी ऐसा हुआ है न कभी होगा ही । भवितव्यता तो प्रवल है । जो होनेवाला है वह होकर ही रहेगा। जब यह भस्म गृह उतरेगा. उसके बाद पुनः साधु साध्वियोंका उद्य पूजा सत्कार होगा ऋौर ऋहिंसा धर्मका मंडा फररायेगा।' कटाचित उक्त वाक्रयका संकेत इसी कालसे हो जब कि सम्पूर्ण भारतमें महात्मा गांधीके नेदृत्वमें ऋहिंसाके वलपर ही राजनैतिक वातावरण प्रकाश पा रहा है।

इस प्रकार शकेन्द्रको समभाकर प्रभुने पहले स्थूल मन वचन के योगोंको रोक लिया फिर कायाके योगमें स्थिर हुए। पश्चात मन चचन श्रौर कायाके सूद्तम व्यापारोंको ऋपने वश किया श्रौर शुक्ल ध्यानकी चौथी ऋवस्थामें ऋपने ऋवशेष कर्म बंधनोंसे विलकुल रहित हो कार्तिक बदी अमावश्याकी रात्रिके विछले प्रहरमें निर्वाण पद, ाजससे श्रेष्ठतम दूसरा कोई भी नहीं है प्राप्त किया।

जब भगवान महाबीरका निर्वाण कल्याएक हुआ तो नौ लेळकीय और नौ मिल्लकी राजात्रोंने तथा देवी देवतात्रोंने बड़ी धूमधामसे भगवानका निर्वाणोत्सव मनाया । श्रात्मज्ञानका कराने-चाला भावरूपी प्रकाश तो ख्रव रहा नहीं, इसलिये रत्नादिक द्रव्य पदार्थों द्वारा ही इस भूमण्डलको प्रकाशमान किया गया। बस इसी दिनसे दीपावली उत्सव मनानेकी प्रथा चल पड़ी जो हर साल यथावत भारतवर्षमें धूमधामसे मनायी जाती है। यह दीपावाली ( दिवाली ) उत्सव भगवान महावीरके ज्ञान रूपी प्रकाशका द्योतक है जो त्राजकल रत्नादिकोंके त्रभावमें दीपकों द्वारा मनाया जाता है। इसके पहले दिवाली त्यौहारका उल्लेख भारतके किसी भी धर्म-शास्त्रोंमें नहीं मिलता । पश्चात धर्मावलिम्वयों ने इसी त्यौहारको श्रपने शास्त्रोंमें यथावत समयानुकूल श्रपना जिया ।

भगवान महावीरके कार्तिक बदी १५ की रात्रिको निर्वाणपद प्राप्त हो जानेके बाद दूसरे दिन कार्तिक सुदी २ को भगवान की बहिन सुदर्शनाने ऋपने भाई राजा निन्दिवर्धनको भोजन कराके शोक दूर कराया । इसी दिनसे लोकमें भाई दूज पर्व चालू हुआ।

### गौतमस्वामीको केवल ज्ञान

प्रभुकी त्राज्ञा लेकर गौतमस्वामी तो देवशर्मा ब्राह्मण की प्रतिवोध करनेके लिए गए हुए थे और जब उसे प्रतिबोध करके वापस लौट रहे थे, तब उन्होंने अचम्भेके साथ इस भूमएडलको रत्नोंसे प्रकाशमान होते हुए देखा । परन्तु उनका स्रन्तःकरण कांच के समान बिलकुल उज्ज्वल था। भगवानके निर्वाणकी घटनाका प्रतिविम्य उनके अन्तःकरण्पर राह् चलते-चलते पड्ने लगा । लोगों द्वारा सुननेके बाद तो उनके मनपर ऐसा विचित्र प्रभाव पड़ा कि ( भगवानपर ऋत्यधिक स्तेह होनेके कारण ) वे संसारमें साहस हीन हो गये। उनका हृद्य शोक और संतापसे भर गया। उनके हृद्यमें नान प्रकारके भाव तरंगोंकी धूम मच गई। वे दुर्खा होकर मन ही मन कहने लगे 'हे भगवन् ! मैंने तो गुरु, देव, कुटुम्बी एवं अपना सर्वेसर्वा आप ही को समभ रखा था। ऐसे समयमें तो कुटुम्बी जन सब पास बुला लिये जाते हैं यह लोकव्यवहार है; परन्तु प्रभु ! आपने तो मुक्ते उत्तटा अपने पाससे हटा दिया अर्थात् लोक व्यवहार तकको नहीं पाला । हे प्रभु ! त्रापको निर्वाण हीमें पधारना था तो मेरे सम्मुख भी वैसा कर सकते थे मैं तो उसमें बाधा पहुंचा ही नहीं सकता था। फिर ऐसी कृपा क्यों न की। हाय ! यह संसार ऋसार है यहां कोई भी किसीका चिरस्थायी रूप वनकर नहीं रह सकता। सब हीको ऋपने ऋपने मार्गसे जाना होगा।'

इस अकार भांति-भांतिकी भावना उनके मनमें त्राते ही प्रभु के प्रति उनकी जो ममता थी वह छिन्न-भिन्न हो गयी ऋौर उन्हें केवल ज्ञान उत्पन्न हो गया।

केवल ज्ञान उत्पन्न होनेके बाद गौतम स्वामी पूरे बारह वर्षतक इस संसारमें विचात रहे। स्थान-स्थानमें फिरकर भव जीवोंको प्रतिबोधित किया। ऋहिंसाका व्यापक रूप इन्हींके समयमें भारत-व्याप्त हो गया था। संसार भरमें शान्ति फैल गई। पूर्ण बारह वर्ष तक प्रचार-कार्य करके प्रभु गौतम स्वामा भी मोच्च पदको प्राप्त हो गये।

इसके पश्चात् भगवान महावीर स्वामीके पांचवे गणधर श्री
सुधर्मास्वामीने इस धर्मकी ऋहिंसाका प्रचार कार्य ऋपने सिर
लिया। पूर्व ऋार्यावर्तमें इन्होंने भगवानका सत्संदेश जनताके
कानों तक पहुंचाया। प्रत्येक धर्मावलिम्बयोंने ऋहिंसातत्वको ही
धर्मका मूल स्वीकार किया। सुधर्मास्वामीने भी ऋपने ऋनुयायियों
की संख्यामें ऋशातीत बृद्धि की। फिर ऋपने शिष्य जम्बू स्वामी
पर धर्म प्रचार का सारा भार सौंपकर ऋाप निर्वाण पदको प्राप्त
हुए। जम्बू स्वामी ही ऋन्तिम केवली हुए। उन्होंने भी ऋहिंसा
का बहुत प्रचार किया। इन्होंके समयमें शास्त्रोंकी पुनः रचना हुई
ऋौर जैनियोंकी संख्यामें करोड़ोंकी ऋावृद्धि हुई। यहां तक कि
जैनियोंके मूल तत्व भारत व्याप हो गये।

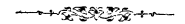
जैसा लोक मान्य पं. बालगंगाधर तिलकने दर्शाया है कि बस इतिहासका यही समय है जबसे वैदिकादि धर्मों में से हिंसा सदा के लिये विदा पा चुकी; श्रीर जैनधर्म की श्रहिंसा का उज्जवल प्रकाश भारतके प्रत्येक धर्म में व्याप्त होकर चमकने लगा।

#### ।। सिरसा वन्दे महावीरम् ॥

# श्री महावीर-स्तव

#### रचायिता

# श्री त्रगरचन्द्रजी नाहटा—बीकानेर



8

सिद्धारथ-कुल कमल दियाकर, त्रिशला-कुन्नि-मानस-हंस। चरम जिनेश्वर महावीर हैं, मंगलमय त्रिभुवन श्रवतंस ॥ यद्योप उनमें ऋनुपम गुर्ण गर्ण हैं ऋनन्त नहीं कोई पार । पा सकता है, किन्तु भक्तियश करता हूं मैं वही विचार ॥

श्रात्मामें तर्मयता जिनकी थी श्रतीय उन्नत श्रविचल। परभावों की त्याग-भावना थी वैसी ही उप्र विमल ।। विर्व प्रेम भी श्रोत-प्रोत था जिनके जीवन में पूरा। श्रिद्वितीय हो सहनशील घन दृष्ण-गण् जिनने चुरा ॥ श्रहों श्रहों समता थीं कैसी सहें कष्ट मरणान्त श्रनेक। श्रमर और कोई होता तो, निश्चय खो देता सुविवेक॥ पर जिनको था ज्ञान गर्भ से देहादिक श्रक श्रातम का। विचित्तित वे कैसे होवें जो पद धरते परमातम का॥

४

नाम-मात्र के वीर नहीं थे विजय किये थे विकृत भाव। कर्म-शत्रु जीते, जिनका था इन्द्रादिक पर अमिट प्रभाव॥ जीवोंके कल्याण-हेतु ही चैत्र शुक्ल तेरस शुभ दिन। जन्म हुआ था सब को सुलकर आज वही दिन पावन धन॥

Ħ

यज्ञों में पशु हिंसा होती थी मानों उनमें नहीं प्राण्। किया निवारण बता बीर ने जीव सभी हैं एक समान।। माना था बस किया काण्ड में लोगों ने सर्वरच तभी। कहा बीर ने ज्ञान विना की किया अफल हैं सदा सभी।।

É

डच्च नीचता तब लोगों में जाति पर ही निर्भर थी। स्त्री जाति की दशा देश में पूर्ण रूप से बदतर थी। प्रकट किया तब महावीर ने उच्च नीचता गुण संबंध। स्त्री जाति स्त्रादर्श बने ज्यों वैसे प्रभु ने किये प्रबंध ।।

O

वस्तु सुभावे धर्म सुलज्ञ्ण ऋतः साध्य सबको निजभाव। साधन बहु विध हैं मत भगड़ो पाकरके यह उत्तम दाव ।। कर्म विकार निजातम गुरण से पूर्णरूप से करदो दूर। बीर प्रभु का भव्य बोध यह प्रगटाता है ऋद्भुत नूर ॥

है त्र्यनन्त-धर्मात्मक सच्चा वस्तु मात्र का शुद्ध स्वरूप। अनेकान्त से उसको देखो तब निश्चय होगा अनुरूप।। यह सिद्धान्त उदार वीर का 'स्याद वाद' कहलाता है। सर्व दर्शनों में सर्वोपरि विजय-परमपद पाता है।।

3

मानव जीवन ही जिनका है उपकारी उपदेश विशेष। स्मरण-स्तव सुखदायक जिनका है यातें मैं करूं हमेश।। श्रमर पूर्ण विकशित सद्गुण-पुष्पों की विशद विजय वरमाल । वीर प्रभु को सादर सविनय करूं समर्पण 🕇 समकाल ॥

#### एस्तक मिलने का पता:--

- १ श्री गुलाबचन्द वैद्यमुथा I. T. P. & S. T. A. छिंदवाड़ा म. प्र.
- २ श्री शिखरचन्द सिद्धराज वैद्यमुथा क्लाथ किराना मचेंट्स छिंद्वाड़ा म. प्र.

