દાદાસાફેબ, ભાવનગર. ડુફોન : ૦૨૭૮-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬

भगवान महावीर

चन्द्राज मराडारी 'विशार्द,"

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbh

# भगवान्महावीर



नोट:-चित्र परिचय के लिये पृष्ठ संख्या ४६५ देखिये।

## भगवान् महावीर पर

### न्याय विशारद न्यायाचार्य्य जैनम्रुनि श्री न्यायविजयजी की सम्मति

'जिन'का चिरत्र अभी तक किसी भी लोक-भाषा में पूर्णतया (सांगो-पांग) प्रकाशित नहीं हुआ है उन महावीर देव के जीवन के लिखने के लिए लेखक को शतशः साधुवाद । यह शुभ अध्यवसाय और शुभ प्रयत्न सर्वथा अनुमोदनीय है। इसके लिखने में लेखक ने श्रानेकानेक प्रन्थों के श्राधार पर गवेषणापूर्ण दृष्टि से जो काम लिया है वह इस पुस्तक की प्रशंसनीय विशेषता है। ऐतिहासिक दृष्टि और वैज्ञानिक पद्धित का अनुसरण तो—इसके अंदर—यथा संभव भादि से अन्त तक है ही किन्तु कहीं कहीं विचार-स्वातन्त्र्य का उपयोग भी दीख पड़ता है; परन्तु इस समय के लिये वह तो दूषणरूप न होकर भूषणरूप है, और प्रज्ञावान् के लिये वह अनिवार्य भी । हाँ, केवल कल्पनासम्भूत-तर्क के आधार पर मताग्रही हो जाना, निःसन्देह, हृदय की अनुदार वृत्ति है। वर्त्तमान नयी रोशनी के कई लेखकों के अंदर ऐसी वृत्ति पाई जाती है। प्रस्तुत पुस्तक में भी कहीं यह बात पाई जाय तो कोई आश्चर्य नहीं। शृदियों का होना प्रायः हर एक कार्य में साहजिक है।

पुस्तक बड़े काम की है। महावीर-जीवन की ऐसी पुस्तक यह पहले ही नजर आती है। जैन के सभी फिरके वालों को अपनाने के योग्य है। और आशा है कि—महावीर-देव के जीवन-चित्रण के लिए ऐसे-छोटे बड़े प्रयत्न अधिकाधिक अध्यवसाय पूर्वक जारी रहने पर एक दिन वह आ सकेगा कि महावीर-जीवन का सम्पूर्ण-व्यवस्थित महाभारत दुनिया के सन्मुख रक्खा जायगा।

इन्दौर ऋश्विनकृष्णा १ (वि० ) वि० धर्म-संवत्० ३

म्रुनि न्यायविजय

# भूमिका।

ट्ट्रञ्कट्टन महात्माओंने पृथ्वी पर अवतीर्ण होकर जीवन के कठिन रहस्यों को सुलझाने का प्रयत्न किया है-जिन महा-त्माओं ने मनुष्य जाति के कल्याण की कामना पर अपने जीवन का बलिदान कर दिया है और जिन महात्माओं ने भूली हुई मनुष्य जाति को ज्ञान के पथ पर लगाने का प्रबल प्रयास किया है उन महात्माओं के जीवन चरित्र सर्वसाधारण के लिए कितने उपयोगी हैं यह बतलाने की अवश्यकता नहीं। उन्नत देशों में और सुसंस्कृत साहित्य में ऐसे जीवन भलङ्कार स्वरूप समझे जाते हैं।

आज हम पाठकों के सम्मुख ऐसे ही उच्च श्रेणी के एक महानू पुरुष का जीवन चरित्र लेकर उपस्थित होते हैं। पाठकों को इस जीवन चरित्र के पड़नेसे मालूम होगा कि भगवानु महावीर का व्यक्तित्व कितना उन्नत और उदार था, उनका चरित्र कितना कठिन और संयम पूर्ण था एवं उनका उपदेश कितना दिव्य और मनोहर था।

आजकल भारतवर्ष में साम्प्रदायिकता की लहर इतनी अधिकता के साथ उठ रही है-आजकल हमारा धार्मिक वायुमण्डल ऐसा विकृत हो रहा है कि उसमें रहकर वास्तविकता का प्रचार करना की बहुत कठिन हो रहा है। भगवानु महावीर का जीवन चरित्र लिखने वाले के मार्ग में भी ऐसी अनेक बाधाएँ आकर उर्पास्थत होती हैं। साम्प्रदायिक झगड़ों के कारण भगवान महावीर का भी रूप ऐसा विकृत हो गया है कि उसमें से वास्तविकता को निकालना अत्यन्त कठिन है। दिगम्बरी लोग कहते हैं-

भगवान् महावीर बाल ब्रह्मचारी थे, श्वेताम्बरी कहते हैं नहीं उनका विवाह हुआ था। ऐसी हालत में लेखक के विचारों का ठिकाना नहीं रह जाता, उसे सत्य का अन्वेषण करना महा कठिन हो जाता है। साम्प्रदायिक ढङ्ग से जीवन चरित्र लिखनेवालों को तो इन दिक्कतों का सामना नहीं करना पड़ता पर जो एक सार्वजनिक एवं सर्वोपयोगी ग्रन्थ लिखने बैठता है उसे तो महा भयङ्कर कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। हमारे खयाल से इसी कारण आजतक किसी भी विद्वान ने इस कठिनाई पूर्ण काल में हाथ डालना उचित न समझा।

लेकिन इन सब कठिनाइयों और असुविधाओं का अनुभव करते हुए भी हम इस महान् दुस्तर और कठिन कार्य्य में हाथ डालने का प्रयास कर रहे हैं। भगवान् महावीर का जीवन चरित्र इतना गम्भीर और रहस्यर्ण है कि उसे लिखना तो क्या समझना भी महा कठिन है। अनुभव शील और दिगाज विद्वान ही इस महान् कार्य्य में सफ़ल हो सकते हैं। हम जानते हैं कि महावीर के जीवन चरित्र को लिखने के लिए जितनी थोग्यता की दरकार है उसका शताँश भी हममें नहीं है। फिर भी इस महान कारयें में हाथ डालने का कारण यह है कि कुछ भी नहोने की अपेक्षा कुछ हाना ही अच्छा है, कम से कम भविष्य के लेखकों केलिए ऐसी आधार-शिलाओं का साहित्य में होना आवश्यक है।

यहाँ हम यह बतला देना आवश्यक समझते हैं कि हमने यह प्रन्थ किसी पक्षपात के वश होकर नहीं लिखा है और न इस प्रन्थ की रचना किसी सम्प्रदाय विशेष ही के लिए की है। इस प्रन्थ को लिखने का हमारा प्रधान उद्देश्य ही यह है कि इसे सब लोग जैन और अजैन, श्रेताम्बरी और दिगम्बरी प्रेम पूर्वक पहें और लाभ उठावें । लेखक का यह निर्भीक मन्तव्य है कि "भगवान् महावीर" किसी सम्प्रदाय विशेष की सौरूसी जायदाद नहीं है। वे सारे विश्व के हैं--उनका उपदेश सारे विश्व का व ल्याण वरता है। ऐसा स्थिति में यदि कोई पाठक इसमें साम्प्रदायिकता की भावनाओं को ढूँढने का प्रयत करेंगे तो निराश होंगे। क्योंकि जो लेखक साम्प्रदायिकता को देश और जाति की नाशक समझता है उसके यन्थ में ऐसी भावनाओं का मिलना कैसे सम्भव है ? हाँ, जो लोग निर-पेक्ष भाव से महावीर के जीवन के रहस्यों को और उनके विश्वव्यापी सिद्धान्तों को जानने के उद्देश्य से इस ग्रन्थ को खोलेंगे तो हमारा विश्वास है कि वे अवश्य सन्तुष्ट होर्गे।

महावीर के जीवन से सम्बन्ध रखनेवाली जितनी सर्वव्यापी बातें लेखक को दिगम्बरी प्रन्थों से मिली वे उसने दिगम्बरी प्रन्थों से हीं. क्वेताम्बरी ग्रन्थों से मिली वे उसने क्वेताम्बरी ग्रन्थों से लीं. जितनी बौद्ध प्रन्थों से मिलीं वे बौद्ध प्रन्थों से लीं, और जितनी अंग्रेजी ग्रन्थों से मिली वे अंग्रेजी ग्रन्थों से ली हैं। जो जो बातें जिस ढङ्ग से उसकी बुद्धि को मान्य हुईं उन्हें उसी ढङ्ग से लिखी हैं। सम्भव है हमारे इस कृत्य से कुछ पाठक नाराज़ हों, पर इसके लिए हम लाचार हैं हमने हमारी बुद्धि के अनुसार जहाँ तक बना महावीर के इस जीवन को उत्कृष्ट और सर्वव्यापी बनाने का प्रयास किया है।

हमारे खयाल से महाबीर के जीवन का महत्व इससे नहीं होसकता कि वे ब्रह्मचारी थे या विवाहित, इससे भी उनके जीवन का महत्व नहीं बढ सकता कि वे ब्राह्मणी के गर्भ में गये थे या नहीं। महावीर के जीवन का महत्व तो उनके अखण्ड त्याग, कठिन संयम, उन्नत चरित्र और विश्वव्यापी उदारता के अन्तर्गत छिपा हुआ है। उसके पश्चात् उनके जीवन का महत्व उनके विश्वव्यापी और उदार सिद्धान्तों से है। इन्हीं बातों के कारण भगवान महावीर संसार के सब महात्माओं से आगे बढ़े हुए नज़र आते हैं । इन्हीं बातों के कारण संसार उनकी इजात करता है ।

हमारा कर्त्तव्य है कि हम इस सङ्कीर्णता और साम्प्रदायिकता को छोड कर-जो कि हमारी जाति और धर्म का नाश करने वाली है-महा-वीर की वास्तविकता को समझने का प्रयत्न करें। पक्षपात के अन्धे चक्सें

को उतारकर हम उन तत्वों को देखें जिनके कारण महावीर "भगवान् महावीर" हुए हैं। यदि हम निर्पेक्ष हो बुद्धि को शुद्ध कर महावीर के जीवन के गम्भीर रहस्यों का, उनके उदार और अखण्डनीय तत्वों का अध्ययन करेंगे तो हमें वह उज्वल आनन्द. दिन्य शान्ति और ज्ञान का अलौकिक प्रकाश दिखलाई देगा जो वर्णनातीत है।

इस ग्रन्थ के प्रणयन में हमें करीब ५५ छोटे बडे ग्रन्थों से सहायता मिली है. उन सब के लेखकों के हम कृतज्ञ हैं । सब ग्रन्थों का नामोल्लेख करना यहाँ असम्भव है इसलिए उनमें से कुछ मुख्य २ प्रन्थों का नाम दे देना आवश्यक समझते हैं।

```
महावीर जीवन विस्तार (गुजराती)।
त्रिषिष्ठशाला के पुरुषों का चरित्र ( गुजराती )।
कल्पसूत्र, आचाराङ्ग सूत्र और उत्तराध्यन सूत्र ।
महावीर पुराण।
कल्पसूत्र उपर निबन्ध ( गुजराती )।
हर्मनजेकोबी द्वारा लिखित सूत्रों की प्रस्तावना ।
डाक्टर हार्नेल के लिखे हुए जैनधर्म सम्बन्धी विचार ।
बौद्धपर्व ( मराठी )।
दैशिक शास्त्र (हिन्दो )।
भारतवर्ष का इतिहास ( लाला लाजपतराय )।
जैनधर्मन आहिंसातत्व (गुजराती)।
मुक्तिका स्वरूप (हिन्दी सरस्वती से )।
जैन साहित्य मा विकार थवा थी थयेली हानि ( गुजरातो ) ।
डाक्टर परटोल्ड का धृलियांमें दिया हुआ न्याल्यान ।
जैनदर्शन ( मुनि न्यायविजयजी )।
प्रवचनसार ( कुन्दकुन्दाचार्य्य )।
समयसार (
```

( 4 )

श्रेणिकचरित्र (हिन्दी)

उपरोक्त साहित्य के सिवा कई अंग्रेजी, बङ्गका ग्रन्थों और सामियक पत्रों से भी सहायता मिली है। जिसके लिए लेखक उन सब रचयिताओं के प्रति कृतज्ञता प्रकट करता है।

शान्ति मन्दिर भानपुरा ) श्रावणीपूाणमा १९८१ ∫

'चन्द्रराज भएडारा विशारद'



# शुद्धि पत्र

इस प्रथमें संशोधकों की दृष्टि दोष से यत्रतत्र कुछ अशुद्धियां रह गई हैं उनके लिये हमें खेद है। आशा है पाठक उन्हें सुधार कर पढ़ेंगे । इस स्थान पर हम उन थोड़ी सी मोटी र अग्रुद्धियों का शुद्धिपत्र दे रहे हैं जिनसे भावों में ऋंतर आने का डर है।

| पृष्ठ      | पंक्ति     | <b>श्र</b> शुद्ध        | शुद्ध                 |
|------------|------------|-------------------------|-----------------------|
| ४७         | २          | इस                      | इन                    |
| ५०         | १२         | प्रस्पोटिक              | प्रस्पोटित            |
| ५१         | १२         | क                       | मजाक                  |
| 48         | ς          | या                      | पर                    |
| <b>લ</b> હ | <b>१</b> १ | प्राणी को               | प्राणो की             |
| ६०         | १५         | प्रताप ही के            | प्रताप ही से          |
| ६४         | १०         | <b>স্থ</b> ৰ            | जब                    |
| ६४         | 6          | प्रोटेस्से <b>न्ट</b>   | प्रोटेस्टेन्ट         |
| ६४         | २४         | विहिताश्रम              | विहिताश्रव            |
| ६५         | २२         | ज्ञानीपुत्र             | ज्ञातिपुत्र           |
| ६६         | २          | महापगा                  | महापरग                |
| ६७         | 3          | बात है                  | बात है जब             |
| ६८         | १६         | श्र <mark>नुम</mark> ती | श् <del>र</del> नुमति |
| ६९         | १६         | कोसिश                   | कोशिश                 |
| ७१         | v          | कल्यनाएं                | कल्पनायें             |
| ७२         | १६         | उपदेशों के              | उपदेशों का            |
| ७२         | १६         | इतिहास का               | इतिहास को             |
| ७३         | ?          | त्र्याचाय <sup>°</sup>  | श्राचौर्य             |
| <b>७</b> ३ | २३         | प्रतिस्पर्धी            | प्रतिस्पर्धा          |
| ८०         | ዓ          | हिलाब                   | हिसाब                 |

|     |    | ( २                 | )                                                                |
|-----|----|---------------------|------------------------------------------------------------------|
| ८०  | १७ | अं <b>कर</b>        | श्चन्तर्                                                         |
| ८०  | ११ | श्रत्तर             | श्रन्तर                                                          |
| ८३  | ዓ  | नहपान               | . <b>न</b> हयान                                                  |
| ८४  | १५ | बीर                 | बीच                                                              |
| ८५  | १७ | नगरी                | नगरी का                                                          |
| ८६  | १९ | न्याय               | नाय                                                              |
| ९o  | ७० | लोगों के            | लोगों को                                                         |
| ९४  | १८ | शब्द के ऋागे दत्त   | शब्द के ऋागे दुत्त शब्द                                          |
|     |    |                     | का प्रयोग नहीं होता दिन                                          |
| ९५  | ዓ  | करके                | कहके                                                             |
| ९५  | १० | <b>उपाहो</b> ह      | <b>उहापोह</b>                                                    |
| ९५  | १२ | निष्कर्म            | निष्कर्ष                                                         |
| ९६  | 88 | यदि                 | •••                                                              |
| ९७  | २३ | <b>उपदेशा</b>       | <b>चपदे</b> शों                                                  |
| ९९  | રૂ | त्रिरान             | त्रिरत्न                                                         |
| १११ | હ  | <b>उन</b> के        | लोगों के                                                         |
| ११५ | १५ | त्रौर               | ऋौर उन                                                           |
| ११७ | હ  | त्र्यखण्ड राज्य वैम | न के त्याग के                                                    |
| ११९ | २४ | त्रव्रन शाला        | श्रदन शाला                                                       |
| १२३ | २३ | निष्कर्म            | िनिषकर्ष                                                         |
| १३५ | २१ | होती                | { होती हैत्यों २ ऋधिकाधिक<br>विपत्तियों का समृह उसपर<br>उतरता है |

बात को

मनुष्य के श्रन्तर्गत

१३६ १० बात में

१४

१३७

मनुष्य के

| ९३९ | १३    | ऋध्ययन               | •••      | ऋध्ययन व         |       |
|-----|-------|----------------------|----------|------------------|-------|
| १४७ | २४    | रहते                 | •••      | करते             |       |
| १४१ | 6     | निकांचित             | •••      | निका <b>चि</b> त |       |
| १४१ | २२    | <b>श्रात्मावा</b> त् | ने       | त्र्यानेवाले     |       |
| १४२ | १५-१७ | श्वेताम्बरी          | • • •    | श्वेताम्बी       |       |
| १४३ | १     | श्रनिष्टको           | कर       | श्रनिष्ट कर      |       |
| १४३ | ς     | की                   | •••      | कि               |       |
| १४३ | ዓ     | <b>उ</b> ससे         | • • •    | •••              | • • • |
| १४३ | १०    | शक्ति                | •••      | स्थिति           |       |
| १४७ | 6     | जाति                 | • • •    | जति              |       |
| १४८ | ዓ     | श्रात्मा             | • • •    | त्रात्मा को      |       |
| १५१ | 8     | डपसर्गों व           | <b>ी</b> | उपसर्गों को      |       |
| १५२ | २४    | भ्रम                 | •••      | क्रम             |       |
| १५१ | २०    | गढता                 | • • •    | गाढता            |       |
| १६० | ५     | लेवल                 | • • •    | केवल             |       |
| १६२ | १५    | समय                  | • • •    | संयय             |       |
| १६५ | 8     | सुख                  | • • •    | दु <b>ख</b>      |       |
| १६६ | ३     | खाक                  | • • •    | खरक              |       |
| १६८ | 4     | बाहर                 | • • •    | बारह             |       |
| १७० | 8     | पारिधि               | •••      | परिधी            |       |
| १७४ | 3     | खांस                 | • • •    | स्वांग           |       |
| १७७ | Ę     | कुछ चक्र             |          | कुचक             |       |

पृष्ठ ७५ के अंदर भूल से लिखा गया है कि, महावीर श्रीर बुद्ध दोनों महात्मात्रों ने परस्थिति का अध्ययन कर एक २ नवीन धर्म भी नींव डाली। बात भूल से लिखी गई है। महाबीर ने किसी नवीन धर्म की नींत्र नहीं डाली अत्यु र प्राचीन काल से चले आये हुए जैन धर्म का ही नेतृत्व श्रहण किया । जैसे कि इसी पुस्तक में अन्यत्र लिखा गया है।



|                         |         |                  |       | પૃષ્ઠ      |
|-------------------------|---------|------------------|-------|------------|
| रेतिहासिक खएड           |         |                  |       |            |
| अवतरणिका                | •••     | •••              | •••   | 90         |
| पहला ऋध्याय             |         |                  |       |            |
| उस समय का भारतवर्ष      | Î       | •••              | •••   | २१         |
| उस समय के बड़े नगर      |         | •••              | ***   | २९         |
| उस समय की ग्राम रच      | ना      | •••              | •••   | ३०         |
| भाधिक अवस्था            | •••     | •••              | •••   | ३ १        |
| सामाजिक स्थिति          | •••     | •••              | • • • | ३२         |
| वर्णाश्रम-धर्म का इतिहा | स       | •••              | •••   | ३५         |
| धार्मिक-स्थित <u>ि</u>  | •••     | •••              | •••   | 88         |
| दूसरा श्रध्याय          |         |                  |       |            |
| बौद्ध-धर्म का उदय       | •••     | •••              | •••   | 88         |
| त्तीसरा ऋध्याय          |         |                  |       |            |
| आजीविक सम्प्रदाय        | •••     | •••              | •••   | 41         |
| चौथा ऋध्याय             |         |                  |       |            |
| उस समय के दूसरे सम      | प्रदाय  | •••              | •••   | ५७         |
| याँचवा श्रध्याय         |         |                  |       |            |
| क्या जैन और बौद्ध-धर्म  | धार्मिक | क्रांतियाँ थीं १ |       | <b>6 3</b> |

|                                   |           |     | 58  |
|-----------------------------------|-----------|-----|-----|
| <b>छ</b> ठवाँ ऋध्याय              |           |     |     |
| जैन और बौद्ध-धर्म में संघर्ष      | •••       | ••• | ६३  |
| सातवाँ ऋध्याय                     |           |     |     |
| क्या महावीर जैन-धर्म के मुल संस्थ | ापक थे ?  | ••• | ६७  |
| जैन-धर्म की उन्नति और समाज पर     | प्रभाव    | ••• | ७५  |
| त्राठवाँ ऋध्याय                   |           |     |     |
| भगवान् महावीर का काल-निर्णय       | •••       | ••• | ७८  |
| भगवान् महावीर की जन्मभूमि         | •••       | ••• | ሪሄ. |
| भगवान् महावीर के माता पिता        | •••       | ••• | 66  |
| त्रिशला रानी के माता विता         | •••       | ••• | ८९  |
| भगवान् महावीर का जन्म             |           | ••• | ९ १ |
| जैन-धर्म और बौद्ध-धर्म पर तुलनात  | मक दृष्टि | ••• | ९८  |
| नोवैज्ञानिक खएड                   |           |     |     |
| पहला ऋध्याय                       |           |     |     |
| उस समय की मनोवैज्ञानिक स्थिति     | τ         | ••• | 906 |
| भगवान् महावीर का बाल्यकाल         | • • •     | ••• | 116 |
| यौवन काल                          | • • •     | ••• | १२३ |
| दीक्षा संस्कार                    | •••       | ••• | १३० |
| भगवान् महावीर का भ्रमण            | •••       | ••• | 934 |
| कैवल्य प्राप्ति                   | • • •     | ••• | 980 |
| उपदेश प्रारम्भ                    | •••       | ••• | १७३ |
| शिष्य और गणधर                     | •••       | ••• | 960 |
| भगवान् महावीर का निर्वाण          | •••       | ••• | १८३ |
| ., ., का चरित्र                   | •••       |     | १८३ |

|                                 |                |            | पृष्ट |
|---------------------------------|----------------|------------|-------|
| पाशिक खण्ड                      |                |            |       |
| प्रथम ऋध्याय                    |                |            |       |
| भगवान् के पूर्वभव               | •••            | •••        | १९३   |
| भगवान् महावीर का जन्म           | •••            | •••        | २०७   |
| भगवान् महावीर का भ्रमण          | •••            | •••        | २१३   |
| गौशाला की कथा                   | •••            | •••        | २१९   |
| कैवल्य-प्राप्ति और चतुर्विध संघ | की स्थापना     | •••        | २३८   |
| श्रेणिक को सम्यक और मेधकुम      | ार तथा नन्दिशे | गको दिक्षा | २४४   |
| प्रभु का अंतिम उपदेश            | •••            | •••        | २८२   |
| दार्शनिक खएड                    |                |            |       |
| प्रथम ऋध्याय                    |                |            |       |
| जैन-धर्म और अहिंसा              | •••            | •••        | २८९   |
| अहिंसा का अर्थ                  | •••            | • • •      | २९७   |
| अहिंसा के भेद                   | •••            | •••        | २९९   |
| गृहस्थ का स्थूल अहिंसा-धर्म     | •••            | •••        | ३०१   |
| मुनियों की सूक्ष्म अहिंसा       | •••            | •••        | ३०७   |
| जैन-अहिंसा और मनुष्य-प्रकृति    | •••            | •••        | ३१२   |
| दूसरा श्रध्याय                  |                |            |       |
| स्याद्वाद दर्शन                 | •••            | •••        | ३१७   |
| शंकराचार्य का आक्षेप            | •••            | •••        | ३२५   |
| सप्तभंगी                        | •••            | •••        | ३२९   |
| तीसरा श्रध्याय                  |                |            |       |
| नय                              | •••            | ***        | 338   |

|                         |               |                 |     | पृष्ठ   |
|-------------------------|---------------|-----------------|-----|---------|
| चौथा ऋध्याय             |               |                 |     | 1       |
| मोक्ष का स्वरूप         | •••           | •••             | ••• | 388     |
| पाँच <b>वाँ</b> ऋध्याय  |               |                 |     |         |
| जैन-धर्म में आत्मा का   | अध्यात्मि     | क विकास         | ••• | રૂ પૃષ્ |
| वेद दर्शन               | •••           | •••             | ••• | ३५५     |
| बौद्ध दर्शन             | •••           | •••             | ••• | ३५९     |
| जैन दर्शन               | •••           | •••             | ••• | ३६०     |
| अध्यातम                 | • • •         | •••             | ••• | ३६७     |
| <b>छठवाँ</b> ऋध्याय     |               |                 |     |         |
| जैन शास्त्रों में भौतिक | विकास         | •••             | ••• | ३७५     |
| सातवाँ ऋध्याय           |               |                 |     |         |
| गृहस्थ के धर्म          | •••           | •••             | ••• | ३८०     |
| रात्रि भोजन निषेद       | •••           | •••             | ••• | ३८६     |
| त्राठवाँ श्रध्याय       |               |                 |     |         |
| धर्म के तुलनात्मक शा    | स्रों में जैन | न-धर्म का स्थान |     | ३९१     |
| नौवाँ श्रम्याय          |               |                 |     |         |
| जैन-धर्म का विश्वव्यापि | ात्व          | •••             | ••• | ४०३     |
| रिशिष्ट खएड             |               |                 |     |         |
| ਜ਼ਿਕ ਹਰਿਜ਼ਕ             |               |                 |     | v E v   |



# भगकान् महाकीर



भगवान् महावीरके छेखक— श्री चन्द्रराज मंडारी '' विशारद "

# ऐतिहासिक खएड HISTORICAL PART

# भगवान् महावीर का प्रादुर्भाव ।

लेखक---कवि पष्कर

जब अधर्म का दुखद राज्य होता है जारी। होते हैं अन्याय जगत में निशिदिन भारी॥ सामाजिक सब रीति-नीतियाँ नस जातो हैं। अनःचार को वृत्ति हृदय में बस जाती हैं॥

तब ऐसे सत्पुरुष का, होता झट अवतार है। जो अपने सचिरित से, हरता पापाचार है॥

> भारत में जब सदाचार की गिरी अवस्था। वर्णाश्रत्न की नहीं रह गई मूल व्यवस्था॥ नर-पशुओं को फैल रहो थी दुर्गुण-सत्ता। श्रष्ट हो रही थी मुनियों की प्रिय नय-मत्ता ॥

महावीर भगवान का, उसी काल आगम हुआ। जिनके तेज-प्रताप से, नष्ट ऊत ऊधम हुआ ॥

> पुज्य पिता सिद्धार्थं धन्य ! थीं त्रिशला माता। वैशाली था जन्म-नगर सब सुख का दाता ॥ तीस वर्ष में जगजारु तज हुए तपस्वी। कर्म-भोग निर्वाण-सुपथ में हुये यशस्वी॥

सदुपदेश दे देश को, पाठ अहिंसा का पढ़ा। अमर हुये इस लोक में, जैन धर्म आगे बढ़ा ॥

GEREFERE HE HERE



होंगे—जब भारतीय समाज के श्रंतर्गत एक भय-क्टर विश्वंबला उत्पन्न हो रही थी। वे सब सामा-

जिक नियम जो समाज को उन्नत बनाये रखने के लिये प्राचीन महियों ने न्नाविष्कृत किये थे नष्ट-भ्रष्ट हो चुके थे। वर्णाश्रम व्यवस्था का वह सुन्दर दृश्य जिसके लिये प्लेटो न्नौर एरिस्टोटल के समान प्रसिद्ध दार्शनिक भी तरसते थे, इस काल में बहुत कुछ नष्ट हो चुका था, न्नाह्मण न्नपने नाह्मणत्व को भूज गये थे। स्वार्थ के वशीभूत होकर वे न्नपनी उन सब सत्तान्नों का दुरुपयोग करने लग गये थे जो उन्हें प्राचीन काल से न्नपनी बहुमूल्य सेवान्नों के बदले समाज से कानूनन प्राप्त हुई थी। चित्रय लोग भी नाह्मणों के हाथ की कठपुतली बन न्नपने कर्तव्य से च्युत हो गये थे। समाज का राजदंड न्नत्याचार के हाथ में जा पड़ा था। सत्ता न्नाहंकार की गुलाम हो गई थी, राज मुकुट न्नाधर्म के सिरपर मिष्डत था, समाज में न्नाहि नाहि मच गई थी।

भारतवर्ष के सामाजिक ऋौर धार्मिक इतिहास में यह काल बड़ा ही भोषण था। यह वह समय था जब मनुष्य ऋपने मनु-ष्यत्व को भूल गये थे-सत्ताधारी लोग अपनी सत्ता का दुरुपयोग करने लग गये थे, बलवान निर्वलों पर छुरा तान कर खड़े हो गये थे, ऋौर वेलोग पीसे जा रहे थे जिन पर समाज की पवित्र सेवा का भार था।

समाज के श्रान्तर्गत श्रात्याचार की भट्टी धधक रही थी। ६र्म पर स्वार्थ का राज्य था; कर्तव्य सत्ता का गुलाम था, करुणा पाशविकता की दासी थी, मनुष्यत्व ऋत्याचार पर बलिदान कर दिया गया था। शूद ब्राह्मणों के गुलाम थे, स्त्रियां पुरुषों के घर को सम्पत्ति-मात्र समभी जाने लगी थीं, प्रेम का नामों निशां केवल प्राचीन प्रन्थों में रह गया था। सारे समाज में "जिसकी लाठी उसकी भैंस" वाली कहावत चरितार्थ हो रही थी।

मतलब यह है कि ब्राह्मणों के अत्याचारों से सारा भारत भूत्ध हो डठा था, सब लोग एक ऐसे पुरुष की प्रतीचा कर रहे श्रे जो श्रत्याचार की उस धधकती हुई भद्दी को बुभा कर समाज में शान्ति की स्थापना करे—जो श्रपने गम्भीर विचारों से भटके हुए लोगों को राह पर लगादे, जो श्रपने दिव्य सदुपदेश से लोगों की त्र्यात्म पिपासा को शान्त कर दे। एवं जो मनुष्यों को मनु-ष्यत्व का पवित्र सन्देशा सुना कर उस ऋशान्ति का नाश कर दे या यों कहिये कि जो नष्ट हुए धर्म को संशोधित कर नवीन विचारों के साथ नवीन रूप में जनता के सम्मुख रक्खे।

समाज के श्रान्तर्गत जब इस प्रकार की ऋावश्यकता होती है तब प्रकृति उसे पूरी करने के लिए अवश्य किसी महापुरुष को पैदा करती है। प्रकृति का यह नियम सनातन है। इसी नियम के अनुसार उसने तत्कालीन सामाजिक परिस्थिति का संशोधन करने के लिये एक साथ दो महापुरुषों को पैदा किये। ये दोनों महापुरुष भगवान महावीर श्रीर भगवान् बुद्धदेव थे। संसार के इतिहास में इन दोनों ही महात्मात्र्यों को कितना उच्च स्थान प्राप्त है, यह बतलाने की ऋावश्यकता नहीं।

इन दोनों महापुरुषों ने भारतवर्ष में अवतीर्ए होकर यहां की नैतिक, मानसिक, सामाजिक श्रीर धार्मिक दुरावस्थाश्रों का निराकरण कर समाज के अन्तर्गत ऐसी जीवित शान्ति उत्पन्न कर दी कि जिस के प्रताप से भारतीय समाज एक बार फिर से चन्नत समाज कहलाने के लायक हो गया। इनके उन्नत चरित्र श्रौर सद्विचारों का जनता पर इतना दिव्य श्रौर स्थायी प्रभाव पड़! कि जिसके कारण वह भविष्य में भी कई शताब्दियों तक अपना कर्तव्य-पालन करती रही। तात्पर्व्य यह है कि इन दोनों महापुरुषों ने अपने व्यक्तित्व के बल से भारत में पुनः स्वर्ण-यग उपस्थित कर दिया।

इन्हीं दोनों महात्मात्रों में से भगवान महावीर का पवित्र जीवन चरित्र इस प्रनथ में अङ्कित है। आजकल के कुछ लोग भगवान महावीर को बहुत ही संकीर्ण निगाह से देखते हैं। वे उनकी मर्च्यादा केवल जैन समाज तक ही मानते हैं। पर बास्तविक बात ऐसी नहीं है। आगे हम यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि महावीर पर केवल जैनियों का ही श्रधिकार नहीं है। यह सत्य है कि उन्होंने पूर्व प्रचलित जैन धर्म को प्रहण कर उसे कुछ संशो-थन के साथ प्रचारित किया, पर इससे यह कदापि सिद्ध नहीं

हो सकता कि भगवान महावीर पर केवल जैनियों का ही अधि-कार है।

हमारे ख़्याल से तो उनका एक एक वाक्य विश्व-कस्याण के निमित्त निकला है श्रौर उससे विश्व का प्रत्येक व्यक्ति लाभ डठा सकता है। उनका सन्देश कितना सार्वजनिक श्रौर सर्व-व्यापी है इसका दिग्दर्शन कराना भी इस प्रनथ का एक प्रधान उदश्य है। त्रागे चल कर हम क्रमानुसार ऐतिहासिक, पौराणिक श्रीर मनोवैज्ञानिक दृष्टियों से उनके जीवन श्रीर सिद्धान्तों का विवेचन करेंगे।





# उस समय का भारतवर्ष

**♠**?≶≈**~** गवान महावीर के समय में भारतवर्ष तीन बड़े भागों में , बँटा हुत्रा था । उसमें से बीच वाला भाग "मिक्सभ-देश" (मध्यदेश) कहलाता था । मनुस्मृति के त्रानु-

सार हिमालय ऋौर विन्ध्याचल के बीच तथा सरस्वती नदी के पूर्व श्रीर प्रयाग के पच्छिम वाले प्रान्त को मध्यदेश कहते हैं। इस मध्यदेश के उत्तर वाले प्रान्त को "उत्तरा-पथ" श्रौर दिच्चिए वाले प्रान्त को "दिज्ञिणा पथ" कहते थे। इन सब प्रान्तों में उस समय भिन्न भिन्न राजा राज्य करते थे। साम्राज्य का कुछ भी संगठन नहीं था, उस समय के प्रसिद्ध राज्यों में से चार राज्यों का विशेष रूप से उल्लेख मिलता है:—

१---मगध---इसकी राजधानी राजगृह थी। यही बाद को "पाटलिपुत्र" बन गई । यहां पहले राजा बिम्बसार ने राज्य किया ऋौर उसके पश्चात् उसके पुत्र अजातरात्रु ने । इस वंश का प्रवर्तक शिद्यु नाग नामक एक राजा था । विम्बसार इस वंश का पांचवां राजा था, उसने ऋंगदेश ऋर्थात् मुंगेर ऋौर भागल पुरको जीतकर ऋपने राज्य में मिला लिया।

- २---दूसरा राज्य उत्तर-पश्चिम में कौशल का था। इसकी राजधानी "श्री वस्ती" रापती नदी के तीर पर्वत के ऋञ्चल में स्थित थी।
- ३--तीसरा राज्य कौशल से दिच्चिए की स्रोर वत्सों का था । उसकी राजधानी यमुना तीर पर कौशाम्बी थी । इसमें परन्तप का पुत्र "उदयन" राज्य करता था। हेमचन्द्राचार्य के कथनानुसार उदयन के पिता का नाम "शतानिक था"।
- ४--चौथा गज्य इससे भी दिल्ला में "घवन्ति" का था, इसकी राजधानी उज्जयिनी थी ऋौर यहां पर राजा "चग्डप्रद्योत" राज्य करता था।

इन चार के त्रातिरिक्त निम्नांकित छोटी बड़ी बारह राजनै-तिक शक्तियां ऋौर थीं।

- १--- त्रङ्ग राज्य--इसकी राजधानी चम्पापुरी--जो त्राज कल भागलपुर के समीप है--थी।
  - २---काशी राज्य--जिसकी राजधानी बनारस में थी।
- ३-विज्ञयों का राज्य-इस राज्य में त्राठ वंश सम्मलित थे, इनमें सबसे बड़े लिच्छवि श्रीर विदेह थे। उस समय में यह राज्य प्रजातन्त्र के सिद्धान्तों पर व्यवस्थित था। इसका चेत्रफल तेईससौ मील के लगभग था। इसकी राजधानी मिथिला थी। प्रसिद्ध कर्मयोगी राजा जनक इसी विदेह वंश के थे।
- ४---कुशीनारा ऋौर पावा के मल्ल ये दोनों खाधीन जातियां थीं। इनका प्रदेश पर्वत के ऋञ्चल में था।
- ५-चेदि राज्य--इसके दो उपनिवेश थे, पुराना नैपाल में श्रौर नबीन पूर्व में कौशाम्बी के समीप था।

- ६—कुरु राज्य-इसकी राजधानी इन्द्रप्रस्थ थी। इसके पूर्व में पांचाल श्रीर दिच्चिण में मत्स्य जातियाँ बसती थीं। इतिहासक्रों की राय में इसका चेत्रफल दो सहस्र वर्ग मील था।
- ७—दो राज्य पांचालों के थे। इनकी राजधानियों "कन्नौज" ऋौर "कपिला" थीं।
- ८—मत्स्य गाज्य जो कुरु राज्य के दिल्ला में श्रौर जमुना के पश्चिम में था, इसमें त्रालवर, जयपुर, श्रौर भरतपुर के हिस्से शामिल थे।
- १०-श्रश्मक राज्य-इसकी राजधानी गोदाबरी नदी के तीर पोतन या पोतली में थी।
  - ११---गान्धार-इसकी राजधानी तत्त्रशिला में थी ।
  - १२-- काम्बोज राज्य-इसको राजधानी द्वारिका में थी।

यह स्मरण रखना चाहिये कि उपरोक्त सोलह ही नाम शासक जातियों के थे, पर इन जातियों के नाम से उनके अधीनस्थ देशों के भी यही नाम पड़ गये थे। इन जातियों अधवा राज्यों के ऊपर कोई शक्ति ऐसी न थी जो इन पर अपना आतङ्क जमा सके। अधवा इन सबों को एकत्रित कर एक छत्री साम्राच्य का संगठन कर सके। ये छोटे छोटे राज्य कभी २ आपस में लड़ भी पड़ते थे क्योंकि राजनैतिक स्वतंत्रता के भाव लोगों के अन्तर्गत बहुत फैले हुए थे।

उस काल में उत्तरीय भारत के ऋंतर्गत बहुत से प्रजातन्त्र गाज्य भी थे। श्रध्यापक "राइजडेविड्स" ऋपनी "बुद्धिस्ट

- **इ**. एडया" नामक पुस्तक में निम्नांकित ग्यारह प्रजातन्त्र राज्यों का **६**ल्लेख करते हैं:—
- १--शाक्यों का प्रजातन्त्र राज्य-जिस की राजधानी "कापेल-बस्त" में थी।
- २-भग्गों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "संसमार पहाड़ी" थी।
- ३---बल्लियों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "अलकप्य" थी।
- ४-कोलियों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "केश-पञ्ज" थी।
- ५--कालामों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "राम आम" थी।
- ६---मलयों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी "क्रश-नगरी" थी।
- ७—मलयों का प्रजातन्त्र राज्य—जिसको राजधानी "पावा" थी।
- ८—मलयों का प्रजातन्त्र राज्य—जिसको राजधानी 'काशी' थी।
- ९—मौर्ग्यां का प्रजातन्त्र राज्य-जिसको राजधानी 'पिष्पत्ती वन"थी।
- १०-विदेहों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसको राजधानी मिथिला थी।
- ११—लिच्छ।वियों का प्रजातन्त्र राज्य-जिसकी राजधानी **वै**शाली थी । भगवा**न**् महावीर की माता इसो वंश की लंडको थीं।

ये सब प्रजातन्त्र राज्य प्रायः ऋाजकल के गोरखपुर, बस्ती श्रीर मुजक्फरपुर जिले के उत्तर में श्रर्थात् बिहार प्रान्त में फैले हुए थे। ये जातियाँ प्रजातन्त्र के सिद्धान्तों पर शासन करती थीं । इनकी शासन प्रणाली कई बातों में प्राचीन काल के यूनानी प्रजातन्त्र राज्यों के सदृश थी। इन प्रजातन्त्र जातियों में से सब से बड़ी शाक्य जाति थी। इस जाति के राज्य की जन संख्या उस वक्त क़रीब दस लाख थी, उनका देश नैपाल की तराई में पूर्व से पश्चिम को लगभग पचास मील ऋौर उत्तर से दिन्तण को क़रीब चालीस मील तक फैला हुआ था। इस राज्य की राजधानी कपिलवस्तु में थी। इस राज्य के शासन का कार्य एक सभा के द्वारा होता था। इस सभा को "संथागार" कहते थे। छोटे श्रीर बड़े सब लोग इस सभा में सम्मिलित होकर राज्य के कार्य्य में भाग लेते थे। "संथागार" एक बड़े भारी सभाभवन में जुटती थी। इस सभा में सब लोग मिलकर एक व्यक्ति को सभापति चुन देते थे। उसी को राजा का सम्मान-सूचक पद प्राप्त होता था। उस समय भगवान् बुद्ध के पिता इस सभा के सभापति थे। भगवान गौतमबुद्ध इसी प्रजातन्त्र के एक नागरिक थे। यहीं पर रह कर उन्होंने स्वाधीनता की शिचा भी प्राप्त की थी। श्रौर इसी प्रजातन्त्र राज्य के श्रादुर्श पर उन्होंने ऋपने भिक्ष सम्प्रदाय का संगठन भी किया था।

विज्ञयों का प्रजातन्त्र राज्य प्राचीन भारत का एक संयुक्त राज्य था। इस प्रजातन्त्र राज्य में कई जातियाँ सम्मिलित थीं। इस संयुक्त राज्य की राजधानी वैशाली थी। इसकी दो प्रधान जातियाँ विदेह त्रौर लिच्छवि नाम की थी। वज्जी लोग तीन

मनुष्यों को चुन कर उनके हाथ में शासन कार्घ्य सौंप देते थे । ये तीनों त्रप्रयणी सममे जाते थे। लिच्छवियों की एक महा-सभा थी। इस महासभा में भी सब लोग सम्मिलित हो कर कार्घ्य में भाग लेते थे। "वएण जातक" स्त्रीर "चुलमकलिंग जातक" नामक बौद्ध प्रन्थों में इस महासभा के सदस्यों की संख्या ७७०७ दी गई है। ये लोग महा सभा में बैठ कर न सिर्फ कानून बनाने में राय देते थे, प्रत्युत् सेना ऋौर ऋाय व्ययः सम्बन्धी सभी बातों की देखभाल करते थे। यह महासभा राज्य-शासन की सहलियत के निमित्त नौ सभासदों को चुनकर उनकी एक कमेटी बना देती थी। ये नौ सभासद "गण्राजन्" कहलाते थे। ये लोग समस्त जनसमुदाय के प्रतिनिधि होते थे। "भट्ट साल जातक" नामक बौद्ध घ्रन्थ में लिखा है कि इन सभा-सदों का नियमानुसार जलाभिषेक होता था। ऋौर तब ये राजा की पदवी सं विभूषित किये जाते थे।

ये प्रजातन्त्र राज्य कभी कभी आपस में लड़ भी पड़ते थे। "कुनाल जातक" नामक बौद्ध प्रन्थ में लिखा है कि एक बार शाक्यों त्रौर कोलियों में बड़ा भारी युद्ध हुन्ना। युद्ध का कारण यह था कि दोनों ही राज्य ऋपने ऋपने खेत सींचने के निमित्त रोहिणी नदी को अपने अधिकार में रखना चाहते थे।

उस समय के राजा लोग आपस में किस प्रकार लड़ा करते थे, इसका खुलासा निम्नांकित उदाहरण से हो जायगा।

उस समय कौशल देश में "ब्रह्मदत्त" नामक एक राजा राज्य करता था। उसने ऋपनी कन्या का विवाह मगध के राजा "श्रेणिक" (विम्बसार) के साथ कर दिया त्र्यौर त्र्राप ऋपने

पुत्र प्रसेनजित को राज्य देकर त्रात्म-चिन्तन में लगगया। राजा श्रेणिक ने भी कुछ समय पश्चात् ऋपने श्रप्तर का ऋनुकरण कर राज्य का भार श्रपनी बड़ी रानी के पुत्र कुणिक ( श्रजात शत्रु) के हाथ में दे दिया ऋौर वह केवल राजकार्य्य की देख-रेख करता रहा। पर श्रजातशत्रु को इतनी पराधीनता भी पसन्द न त्राई त्रौर उसने कपट करके त्रपने पिता को मरवा डाला । कहा जाता है कि ऋजातशत्रु को यह दुष्ट सलाह बुद्ध के चचेरे भाई देवदत्त ने दी थी। ऋपने बहनोई की इस हत्या से राजा प्रसेनजित को बड़ा क्रोध त्राया, त्र्यौर उसने क्रोधित होकर मगध राज को दहेज स्वरूप दी हुई काशी नगरी की उत्पन्न को पुनः जप्न कर लिया। इस घटना से कुद्ध होकर **त्र्यजातशत्रु ने प्रसेनजित के विरुद्ध युद्ध छेड़ दिया। पर ब**हुत चेष्टा करने पर भी वह कृतकार्य न हो सका ऋौर ऋन्त में वह प्रसेनजित के हाथ बन्दी हो गया। प्रसेनजित को उसके दीन मुखमएडल पर बड़ी दया ऋाई ऋौर ऋन्त में ऋजातशत्रु के बहत प्रार्थना करने पर उसने उसे छोड़ दिया। इतना ही नहीं त्रपनी लड़की का विवाह भी **उसके साथ कर दिया, एवं का**शी की जागीरी भी उसे वापस करदी । इसके तीन वर्ष पश्चात् जब कि प्रसेनजित कार्यवश कहीं बाहर गया हुआ था, उसके लड़के "विरुदाभ" ने पीछे से श्रपने पिता के विरुद्ध विद्रोह खड़ा कर दिया, ऋौर उस विद्रोह में सहायता प्राप्त करने की ऋाशा से वह अजातशत्रु के पास जाने को उद्यत हुआ, पर दैवयोग से रास्ते ही में उसके प्राणान्त हो गये। प्रसेनजित उस काल का एक बड़ा ही न्यायी राजा था। बचपन से ही वह बड़ा बुद्धिमान

श्रौर दूरदर्शा था । तत्त्रशिला विश्वविद्यालय में उसने विद्योपार्जन किया था। इसने श्रपनी बहन के साथ बौद्धधर्म प्रहण किया था त्रौर बौद्धधर्मावलिम्बनी कन्या से ही विवाह करने का इसका इरादा था। बहुत कोशिश के पश्चात् इसे शाश्य वंश की एक कन्या का पता लगा। पर शाक्य राजा ने इसे कन्या देने से इन्कार किया, क्योंकि वे कौशल राज्य को अपनी कन्या नहीं देते थे। इस पर प्रसेनजित ने उनसे युद्ध करना चाहा। इस अवसर को टाल देने के निमित्त उन्होंने अपनी दासी पुत्री वासवचित्रया को राजकुमारी कह कर उसके साथ प्रसेनजित की शादी कर दी। "विरुद्रिभ" प्रसेनजित की इसी स्त्री का लड़का था। जब विरुदाभ बड़ा हुआ और उसे यह घटना मालूम हुई तो उसने इसका बदला लेने के लिए कपिलवस्तु पर चढ़ाई कर दी और वहां के लोगों की इस निर्दयता के साथ कतल की कि जिससे वहां पर रक्त की निद्यां बहने लगीं। इन घटनात्रों से तत्कालीन राजकीय परिस्थिति का अनुमान करना अपेत्ताकृत अवश्य श्रासान हो जायगा।

मतलब यह है कि बुद्ध ऋौर महावीर के समय में भारतवर्ष के राजनैतिक वायुमएडल में क्रान्ति होने के पूर्ण लच्चए नजर आने लगगये थे। क्या लोगों के ऋाचार विचार में, क्या धर्म-सम्बन्धी कार्य में, सामाजिक रीति रिवाजों में ऋौर क्या साहित्य में, सभी ऋङ्गों में क्रान्ति के लत्त्रण प्रगट होने लग गये थे। देश का वायु-मगडल क्रान्ति की पूर्ण तैयारी कर चुका था। यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि, किसी भी क्रान्ति का वायुमएडल एक दम तैयार नहीं हो जाता । क्रान्ति के ऋनुकूल परिस्थित बनने में सैकड़ों वर्ष लग जाते हैं। बहुत ही शनैः शनैः क्रम क्रम से ऐसी परि-स्थिति तैयार होती है इसलिए यह निश्चय है कि बौद्धधर्म श्रौर जैनधर्म के समान विशाल क्रान्तियों की तैयारी भारतवर्ष दो या चार वर्षों से नहीं, प्रत्युत सैकड़ों वर्षों से कर रहा था।

# उस समय के बड़े वड़े नगर

भगवान् महावीर के समय में इस देश में निम्नांकित बड़े बड़े नगर थे। इन सब नगरों में ऊंचे २ प्राचीर बने हुए थे। इन नगरों के मकान चूने, ईंट ऋौर पत्थर के बनाये जाते थे। लकड़ी का भी प्रचुरता से उपयोग किया जाता था, मकान बहुत सजे हुए रहते थे, कई मकान सात मंजिल के होते थे। इनमें गर्म स्नानागार भी रहते थे। येस्नानागार प्रायः तुर्की ढङ्ग के होते थे।

- १—ऋयोध्या जो सरयू नदी पर था।
- २—वनारस जो गंगा तीर पर था—-उस समय इसका विस्तार क़रीब ८५ मील था।
- ३—चम्पा-यह श्रङ्ग राज्य की राजधानी थी श्रौर चम्पा नदी के किनारे बसी हुई थी।
  - ४--काम्पिला-उत्तरीय पाञ्चाल जाति की राजधानी थी।
- ५-कौशाम्बी-बनारस से २३० मील की दूरी पर यमुना तट पर स्थित थी। यह ज्यापार की बहुत बड़ी मरडी थी।
- ६—मधुपुरी-यह यमुना तीर पर शुरसेनों की राजधानी थी, कई लोगों का मत है कि वर्तमान मथुरा वही स्थान है जहां मधुरा या मधुपुरी थी।
  - ७—मिथिला—राजा जनक की राजधानी थी।

- ८--राजगृह--मगध को राजधानी थी।
- ९-रोरुक सौवीर-जो बाद को रोरुत्रा बन गया और जिससे वर्तमान काल का सूरत निकला है। उस समय भी यह व्यापार की बड़ी भारी मएडी थी।
- १०—सागल—उत्तर पच्छिम में था इसके राजाने सिकन्दर का सामना किया था।
- ११-साकेत-जो उन्नाव जिले के अन्तर्गत सई नदी के तट पर सुजानकोट के स्थान पर पहचाना गया है।
- १२---श्रावस्ती--यह बुद्धकाल के छः प्रसिद्ध शहरों में से एक थी।
  - १३--- उज्जैन--यह मालवे का प्रसिद्ध शहर था ।
  - १४-वैशाली-इसका घेरा १२ मील था।

### उस समय की ग्राम रचना

प्रोक्तेसर रिस डेविड्ज अपनी "बुद्धिस्टिक इंडिया" नामक पुस्तक में उस समय के गावों का वर्णन करते हुए लिखते हैं कि ु उस काल में सब गांव प्रायः एक ही तरीक़े के बनाये जाते थे। सारी बस्ती को एक जगह इकट्टी करके उसको गलियों में बाँटा जाता था, गांव के समीप वृत्तों का एक मुंड रखा जाता था । उन वृत्तों को छांह में प्राम-पंचायत की बैठक हुआ करती थी। बस्ती के आस पास खेती की जमीन होती थी, गोचर भूमि पिटलक प्रापर्टी में रक्खी जाती थी। जंगल का एक दुकड़ा इस लिये छोड़ दिया जाता था कि जहां से प्रत्येक व्यक्ति जलाने के लिये ईंधन ला सके। सब लोग अपने अपने पशु अलग अलग

रखते थे। पर गोचरभूमि सभी की सम्मिलित रहती थी। जितनी जर्मान में खेती होती थी उसके उतने ही भाग कर दिये जाते थे जितने कि उस प्राम में घर होते थे। सब लोग अपने श्रपने दुकड़ों में खेती करते थे। जल सिंचन के लिये नालियाँ बनाई जाती थीं। सारी जोती हुई भूमि की एक बाड़ रहतो थी। त्रालग त्रालग खेतों की त्रालग त्रालग बाड़ें न रहती थीं। सारी भूमि गाँव की मिल्कियत समभी जाती थी। प्राचीन कथात्रों में ऐसा एक भी उदाहरण नहीं मिलता कि जिसमें किसी भागीदार ने श्रपनी जोती हुई भूमि का भाग किसी विदेशी के हाथ वेंच दिया हो । किसी ऋकेले भागीदार को ऋपनी भूमि वसीयत करने का भी ऋधिकार न था। यह सब काम तत्कालीन रिवाजों के अनुसार होते थे। उस समय राजा भूमि का मालिक नहीं समभा जाता था। वह केवल कर लेने का ऋधिकारी था।

# ऋार्थिक-ऋवस्था

उस समय की दुन्तकथात्रों और पुराणों से पता चलता है कि उस काल में भी इस देश में कई प्रकार के व्यवसाय जारी थे। जैसे बढ़ई, छुहार, पत्थर छीलने वाला, जुलाहे, रंगरेज, सुनार, कुम्हार, धीवर, कसाई, व्याध, नाई, पालिश करने वाले, चमार, संगमरमर की चीजें बेचने वाले, चित्रकार त्रादि सब तरह के व्यवसाई पाये जाते थे, उनकी कारीगरी के कुछ नमूने प्रोफेसर रिस डेविड्स ने "बुद्धिस्टिक इण्डिया" नामक पुस्तक के छठें अध्याय में दिये हैं। सब तरह के व्यवसायों के होते हुए भी

उस समय प्रधान धंधा कृषि का ही समभा जाता था। त्राजकल की तरह न तो उस समय यहाँ की जनसंख्या ही इननी बढ़ी हुई थी श्रीर न यहाँ का श्रन्न विदेशों में जाता था। इस कारण सब व्यक्तियों के हिस्से में जीवन-निर्वाह के पूर्ति या उससे भी श्रिधिक जमीन श्राती थी। खेती की उत्पन्न का दसवाँ हिस्सा जहाँ राज्य कोष में जमा कर दिया कि बस सब स्रोर से निश्चि-न्तता हो जाती थी। सरदारों—सरकारी कर्म्भचारियों ऋौर पुरोहितों को इनाम की जमीन भी मिलती थी, 'पर उस जमीन का इन्तिजाम उनके हाथ में नहीं रहता था। इन्तिजाम के लिये दूसरे कृषिकार नियुक्त रहते थे।

पैसे लेकर मज़दूरी करने का रिवाज उस समय बिल्कुल न था। मज्दूरी को लोग हेच समभते थे। सब लोग ऋपनी खतंत्र त्राजीविका से कमाते त्रौर खाते थे। न उस समय धनाढ्य ऋौर ऋमीर मिलते थे न निर्धन ऋौर ग़रीब । बहुत बड़े २ कार-खाने त्रौर फर्म्स भी उस समय नहीं थे। सब लोग त्र्यपने त्रौर ऋपने कुटुम्ब के निर्वाह के लायक छोटा सा धन्धा कर लेते ऋौर सन्तोष-पूर्वक जीवन-यापन करते थे। केवल ब्राह्मणों के स्वार्थ की मात्रा बढ़ी हुई थी। श्रीर इसी कारण समाज के इतर लोगों के हृदय में उनके प्रति घृणा के भाव उदय हो रहे थे।

## सामाजिक-स्थिति

उपरोक्त विवेचन पढ़ने से पाठकों के मन में उस समय की राजनैतिक श्रौर श्रार्थिक-श्रवस्थां के प्रति कुछ श्रद्धा की लहर का उठना सम्भव है। पर उन्हें हमेशा इस बात को ध्यान में

रखना चाहिए कि जहाँ तक समाज की नैतिक श्रीर धार्मिक परिस्थिति सन्तोष-जनक नहीं होती, वहाँ तक राजनैतिक परि-स्थिति भी-फिर चाहे वह बाहर से कितनी ही अच्छी क्यों न हो--कभी समुन्तत नहीं हो सकती। समाज की नैतिक-परिस्थि-ति का राजनैतिक परिस्थिति के साथ कारण ऋौर कार्य का सम्बन्ध है। यदि समाज की नैतिक-स्थिति खराष है, यदि तत्का-लीन जनसमुदाय में नैतिकबल की कमी है, तो समभ लीजिए कि उस काल की राजनैतिक स्थिति कभी श्रन्छी नहीं हो सकती-इसके विपरीत यदि समाज में नैतिकबल पर्याप्त है, जनसमुदाय के मनोभावों में व्यक्तिगत स्वार्थ की मात्रा नहीं है तो ऐसी हालत में उस समाज की राजनैतिक स्थिति भी खराब नहीं हो सकती। यदि हुई भी तो वह बहुत ही शीघ्र सुधर जाती है। किसी भी राजनैतिक त्रान्दोलन का भविष्य त्रान्दोलन कर्तात्रों के नैतिक-बल का ऋध्ययन करने से बहुत शीघ्र निकाला जा सकता है। यह सिद्धान्त नूतन नहीं, प्रत्युत बहुत पुरातन है-श्रोर इसी सिद्धान्त की विस्मृति हो जाने के कारण ही भारत का यह दीर्घ-कालीन पतन हो रहा है। ऋस्तु !

श्रव श्रागे हम उस काल की सामाजिक श्रोर नैतिक परि-स्थिति का विवेचन करते हैं। पाठक श्रवश्य इन सब परिस्थितियों को मनन कर वास्तविक निस्कर्षनिकाल लेंगे।

भगवान् महावीर का जन्म होने के बहुत पूर्व श्रार्घ्य लोगों के समुदाय पंजाब से बढ़ते बढ़ते बंगाल तक पहुँच चुके थे। उत्तम श्राबहवा श्रौर उपजाऊ जमीन को देख कर ये लोग स्थायी रूप से यहीं बसने लग गये। श्रब इन लोगों ने चौपाये

चराने का ऋश्विर व्यवसाय छोड़ कर खेती करना प्रारम्भ किया। इस व्यवसाय के कारण ये लोग स्थायी रूप से मकान बना २ कर रहने लगे। धीरे धीरे इन मकानो के भी समुदाय बनने लगे, श्रीर वे श्राम संज्ञा से सम्बोधित किये जाने लगे। इस प्रकार स्थायी रूप से जम जाने पर कुद्रत के कानूनानुसार इन लोगों के विचारों में परिवर्तन होने लगा। इधर उधर फिरते रहने की अवस्था में उनके हृद्य में स्थल अभिमान उत्पन्न नहीं हुआ था, पर अब एक स्थल पर स्थायी रूप से जम जाने के कारण उनके मनोभावों में स्थलाभिमान का संचार होने लगा। इसके अतिरिक्त यहां के मूल निवासियों को इन लोगों ने अपने गुलाम बना लिये थे श्रौर इस कारण उनके हृद्य में स्वामित्व, श्रौर दासल, श्रेष्ठल श्रौर हीनल की भावनात्रों का संचार होने लग गया । उनके तत्कालीन साहित्य में जित श्रीर जेता की तथा श्रार्य व त्रनार्य की भावनाएँ स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होती हैं। ये भावनाएँ यहीं पर खतम न हुई । श्रभिमान किसी भी छिद्र से जहां घुसा कि फिर वह श्रपना विस्तार बहुत कर लेता है। श्रार्घ्यों के मनमें केवल अनाय्यों के ही प्रति ऐसे मनो विकार उत्पन्न होकर नहीं रह गये प्रत्युत आगे जाकर उनके हृदयों में आपस में भी ये भावनाएँ दृष्टि गोचर होने लगीं। क्योंकि इन लोगों में भी सब लोग समान व्यवसाई तो थे नहीं सब भिन्न भिन्न व्यव-साय के करने वाले थे। कोई खेती करता था, कोई ज्यापार करता था, कोई मजदूरी करता था तो कोई अध्ययन का काम करके त्रापना जीवन निर्वाह करता था। कोई उच कर्म करता था श्रीर कोई निकृष्ट। उत्कृष्ट-व्यवसायी लोग निकृष्ट-व्यव-

साथियों से घृणा करने लगे फल इसका यह हुन्रा कि समाज में एक प्रकार की विश्वंखला उत्पन्न हो गई।

इस विश्वंखलता को मिटा कर समाज में शान्ति ऋौर सुञ्यवस्था रखने के उद्देश्य से हमारे पूर्वज ऋषियों ने वर्णाश्रम-धर्म के समान सुन्दर विधान की रचना की थी। यह व्यवस्था इतनी सुन्दर श्रोर सुसंगठित थी कि जहाँ तक समाज में यह श्रपने श्रसली रूप से चलती रही वहाँ तक यहाँ का समाज संसार के सब समाजों में श्रादर्श बना रहा। इसका विधान इतना सुन्दर था कि यूरोप के प्रसिद्ध तत्त्ववेत्ता प्रेटो ने अपने "रिपव्लिक" नामक प्रन्थ में ऋौर परिस्टोटल ने "पालिटिक्स" में इसी विधान का त्र्यनुकरण किया है। यदि विषयान्तर होने इस विधान का विस्तृत विवेचन यहाँ पर करते, पर यह विवे-चन इस स्थान पर त्र्यवश्य त्र्यसङ्गत मालूम होगा इसलिये हम केवल उन बहुत ही मोटी वातों का वर्णन कर, जिसके बिना इस पुस्तक का क्रम नहीं जम सकता, इस विषय को समाप्त कर देंगे।

### वर्णाश्रम-धर्म का संचित्र इतिहास

वर्णाश्रम-धर्म की उत्त्पत्ति कैसे हुई, जब समाज के श्रम्तर्गत बहुत प्रयत्न करने पर भी शान्ति स्थिर न रह सकी तब हमारे पूर्वज ऋषियों ने उत्कट श्रात्म-बल के सहारे शान्ति प्रचार के उपाय की खोज करना प्रारम्भ की, उन्होंने निष्कर्ष निकाला कि समाज में शान्ति बनाये रखने के लिये उसमें

श्रेष्ठ बुद्धि का, उत्कृष्ट पौरुष का, पर्याप्त त्र्यर्थ का श्रौर यथेष्ट अवकाश का संयोग होना आवश्यक है। समाज में इन चार बातों में से एक के भी कम होने अथवा उनके साधारण कोटि के होने से सुप्रत्यर्थी गुणों की साम्यावस्था की धारणा नहीं हो सकती है। श्रेष्ठ बुद्धि का, उत्कट पौरुष का, पर्याप्त अर्थ का, और यथेष्ट अवकाश का संयोग करने के लिए पर्याप्त-संख्यक चार प्रकार के प्रवीण मनुष्य होने चाहिए। एक वे जो समाज में श्रेष्ठ बुद्धि को बनाए रक्खें, दूसरे वे जो समाज में उत्कट-पौरुष का योग-च्रेम किया करें, तीसरे वे जो समाज में ऋर्थ का पर्याप्त उपार्जन और वितरण किया करें श्रीर चौथे वे जो समाज की बड़ी बड़ी बातों पर विचार करने के लिए पूर्वोक्त तीनों वर्णा को यथेष्ट अवकाश प्रदान करें।

उन्होंने इस विधान के अनुसार समाज के गुण कर्मानुसार चार विभाग कर दिये। एक एक विभाग को एक एक काम दिया गया । विद्या द्वारा समाज में श्रेष्ठ बुद्धि का, योग-चेम चौर समाज की खाभाविक खतन्त्रता की रचा करने वाला वर्ग ब्राह्मण वर्ग कहलाया । बल-वीर्य द्वारा समाज में पौरुष बनाए रखने वाला और समाज की शासनिक स्वतन्त्रा की रत्ना करनेवाला वर्ण चत्रिय वर्ण कहलाया, ऋर्यद्वारा समाज में श्री स्मृद्धि को बनाए रखने वाला श्रीर समाज की श्रार्थिक स्वतन्त्रता की रत्ता करने वाला वर्ण वैश्य वर्ण कहलाया। शारीरिक श्रम श्रौर सेवा द्वारा समाज की श्रवकाशिक स्वतन्त्रता की रच्चा करनेवाला वर्ण शूद्र वर्ण कहलाया।

केवल इन कर्त्तव्यों को निश्चत कर के ही हमारे पूर्वज

चुप नहीं हो गये। वे जानते थे कि मनुष्य-प्रकृति ही कुछ ऐसी है कि सेवा का उचित पुरस्कार पाये बिना वह सन्तुष्ट नहीं होती । प्रत्येक वर्ण पर समाज की उचित सेवा का भार तो रख दिया, पर जहाँ तक इसका यथेष्ट पुरस्कार इन वर्णों को समाज को त्रोर से न मिल जाय वहाँ तक यह विधान कभी सफलता-पूर्वक नहीं चल सकता। इसलिए उन्होंने चारों वर्णों का पुरुस्कार भी निश्चित कर दिया। उन्होंने चारों वर्शो को चार प्रकार की समाजिक विभूतियाँ प्रदान कीं । इन विभूतियों का उन्होंने इस प्रकार विभाग किया कि जिससे प्रत्येक वर्ण **ऋपने ऋपने धर्म का पालन करता जाय । कोई वर्ण** ऋपने धर्म को त्याग कर दूसरे धर्म में हस्तचेप न करे।

प्रत्येक वर्ण को केवल एक ही विभूति दी जाती थी। ब्राह्मणों को केवल मान, चत्रियों के केवल ऐश्वर्य्य, वैश्यों को केवल विलास और शुद्रों को केवल नैश्चिन्त्य दिया जाता था। ब्राह्मण के बराबर मान, चित्रय के बराबर ऐश्वर्य्य, वैश्य के बरा-बर विलास श्रौर शूद्र के बरावर नैश्चिन्त्य समाज में किसी को न मिलता था। ये विभाग भी मनो-विज्ञान के पूर्ण ऋध्ययन के साथ किये गये थे। प्रत्येक मनोविज्ञान वेत्ता से यह बात छिपी नहीं है कि विद्या के द्वारा जात्युपकार करने वाले का मान-प्रिय होना, बल द्वारा जाति सेवा करने वाले का ऐश्वर्घ्य-प्रिय होना, व्यवसाय द्वारा जात्युपकार करने वाले का विलास-प्रिय होना श्रोर सेवा द्वारा जाति सेवा करने वाले का नैश्चिन्त्य-प्रिय होना स्वाभाविक है। श्रौर इसी कारण उनकी मनोवृत्तियों के श्रनुकूल ही उन्हें विभूतियां दी गई। मान-प्रधान ब्राह्मणों के हाथ में सारे समाज की सत्ता का भार दे दिया गया। लेकिन<sup>ः</sup> इसके साथ ही वे उस सत्ता में लिप्त न हो जांय-उसका दुरुप-योग न करने लग जांय-इसिलये यह नियम रखा गया कि वे अपने लिए कुछ भी सम्पति उपार्जन न कर सके । इसके अति-रिक्त वे जो कुछ भी सोचें, समाज में जो कुछ भी सुधार करना चाहें, राजा के द्वारा करवायें। वे ऐश्वर्घ्य ऋौर विलास से हमेशा विरक्त रहें ! यह विधान उनके लिए रख कर चत्रिय, वैश्य ऋौर शूद्र तीनों वर्ण उनके ऋधिकार में कर दिये गये।

यही वर्णाश्रम-धर्म्म का उद्देश्य है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि हमारे पूर्वजों ने बहुत ही गहरे पेठ कर समाज की इस व्य-वस्था-प्रणाली का आविष्कार किया। और जहां तक समाज के श्रन्दर ब्राह्माणों ने निःस्वार्थ-भाव से तीनों वर्णों पर शासन किया, वहां तक यहां के समाज का दृश्य अत्यन्त सुन्द्र रहा। पर दैव-दुर्वियोग से या यों किहये कि मनुष्य-प्रकृति की कम-जोरी से ब्राह्मणों के मस्तिष्क में भौतिक-स्वार्थ का कीड़ा घुसा। अध्यात्मकता की जगह वे भी भौतिकता में रमण करने लगे। बस फिर क्या था, सत्ता तो उनके पास थी हो, वे मनमाने ढङ्ग से ऋपने नीचे वाले वर्णों पर ऋत्याचार करने लगे। फल स्वरूप समाज में भयंकर क्रान्ति मच गई। कुछ समय तक तो चत्रिय भी ब्राह्मणों के हाथ की कठ पुतली बने रहे, श्रौर उनके अत्याचारों में योग देते रहे, पर त्र्यागे जाकर वे भी इनसे घृणा करने लग गये, ब्राह्मणों के अत्याचार श्रीर बढ़ने लगे। भगवान महावीर श्रीर बुद्धदेव के कुछ पूर्व ये अत्याचार बहुत बढ़ गये थे इनके कारण समाज में भयद्भर त्राहि जाहि मच गई थी, इन अत्या- चारों के कुछ दृश्य हमें बौद्ध श्रीर जैन प्रन्थों में देखने को मिलते हैं।

"चित्त सम्भूत जातक" नामक प्रन्थ में लिखा है कि, एक समय त्राह्मण त्र्यौर वैश्य वंश की दो स्त्रियां एक नगर के फाटक से निकल रही थीं, रास्ते में उन्हें दो चाएडाल मिले। चाएडाल-दर्शन को उन्होंने अप शकुन समभा। घर त्राकर उन्होंने शुद्ध होने के लिए अपनी आंखों को खूब धोया, उसके बाद उन्होंने उन चा**र्रहालों को खूब पिटवाया, श्रौर उनकी** श्रत्यन्त दुर्गति करवाई।

"मातंग जातक" तथा "सत् धर्म्म जातक" नामक बौद्ध-प्रन्थों से भी पता चलता है कि उस समय त्र्यछूतों के प्रति बहुत ही घृिणत व्यवहार किया जाता था। ऐसा भो कहा जाता है कि इस समय यदि कोई ब्राह्मण वेद मंत्र का पाठ करता था ऋौर **ऋकस्मात् ऋगर कोई शुद्र उसके ऋागे से होकर निकल** जाता था तो उसके कानों में कीलें तक ठुकवा दी जाती थीं।

कहने का मतलब यह है कि ब्राह्मणों के ये कर्म सर्व-साधा-रण को बहुत ऋखरने लग गये थे। ऋप्रत्यत्त रूप से लोगों के हृद्य में ब्राह्मणों के प्रति बहुत घृणा के भाव फैल गये थे । ऋौर यही कारण है कि उस समय के ब्राह्मण-प्रन्थों में बौद्ध लोगों की, त्रौर बौद्ध तथा जैन धर्म्म-शास्त्रों में ब्राह्मए वर्ग की खुब ही निन्दा की गई है। बौद्ध श्रौर जैन प्रन्थों में ब्राह्मणों का स्थान चत्रियों से नीचे रखा गया है श्रोर उनका उद्घेख अपमान-पूर्ण शब्दों में किया है। कल्पसूत्र नामक भगवान महाबीर के पौराणिक जीवन-चरित में लिखा है कि अर्हत आदि उच पुरुष

आह्मण जाति में जन्म प्रहण नहीं करते श्रौर सम्भव है यह घृणा और भी जारदार रूप में प्रदर्शित करने के लिए ही शायद उसके लेखक ने भगवान महावीर की श्रात्मा को पहले ब्राह्मणी के गर्भ में जाने का उहें व किया है।

खैर इस पर हम आगे विचार करेंगे। यहां पर हम इतना लिखना पर्याप्त समभते हैं कि समाज में प्रचारित ब्राह्मणों के अत्याचारों के खिलाफ इन दोनों महात्माओं ने बड़े जोर की आवाज उठाई। इन महात्माओं ने इस अन्याय को दूर करने के लिए छूता-छूत के भेद को बिल्कुल छोड़ दिया और अपने धर्म तथा सम्प्रदाय का द्वार सब धर्मों और जातियों के लिए समान रूप से खोल दिया।

कुछ लोगों का यह खयाल है कि भगवान् बुद्ध और महा-बीर ने वर्णाश्रम-धर्म की सुन्द्र व्यवस्था को तोड़ कर भारत के प्रति बड़ा भारी श्रन्याय किया। पर उनका यह कथन बहुत अस पूर्ण है। जो लोग यह कहते है कि भगवान् महावीर ने वर्णाश्रम-धर्म को तोड़ दिया वे बड़ी गलती पर हैं। भगवान् महा-वीर ने वर्णाश्रम-धर्म के विरुद्ध श्रावाज न उठाई थी प्रत्युत उस विश्वं-खला के प्रति उठाई थी जिसने वर्णाश्रम-धर्म में घुस कर उसको बढ़ा ही भयङ्कर बना रक्खा था। उन्होंने ब्राह्मणों की उस स्वार्थ-परता के विरुद्ध श्रावाज उठाई थी जिसके कारण शुद्र बुरी तरह से कुचले जा रहे थे। भगवान महावीर वर्णाश्रम-धर्म के बाशक न थे प्रत्युत उसके संशोधक थे।

मतलब यह कि उस समय में जैसा वर्णाश्रम-धर्म प्रच-

लित हो रहा था, उसको संशोधन करना श्रावश्यक था, भगवान्-बुद्ध श्रीर महावीर ने ऐसा किया भी। उन्होंने वर्णाश्रम-धर्म की उस सब श्रसभ्यता को नष्ट कर दिया जो मनुष्यजाति के पतन का कारण थी। जातक कथात्रों से पता चलता है कि उस समय सब वर्गों श्रीर जातियों के मनुष्य परस्पर एक दूसरे का घंघा करने लग गये थे, ब्राह्मण लोग व्यापार भी करते थे। वे कपड़ा बुनते हुए, बढ़ई का काम करते हुए श्रीर खेती करते हुए भी पाये जाते थे। चत्रिय लोग भी व्यापार करते थे। लेकिन इन कामों से इनकी जावियों तथा वर्णों में कोई गड़बड़ पैदा न होती थी।

तात्पर्य यह है कि भगवान महावीर के पूर्व भारत की सामाजिक श्रौर नैतिक दशा का भयङ्कर पतन हो गया था। धार्मिक-स्थिति का उससे भी कितना ऋधिक गहरा पतन हो गया था, यह ऋागे चल कर मालूम होगा।

### धार्मिक-स्थिति

भगवान महावीर के समय में भारत की धार्मिक अवस्था बहुत ही भयङ्कर थी। पशुयज्ञ श्रौर बलिदान उस समय श्रपनी सीमा पर पहुँच गया था। प्रति दिन हजारों निरपराध पशु तलवार के घाट उतार दिये जाते थे। दीन, मूक, ऋौर निरपराध पश्च कों के खून से यज्ञ की वेदी लाल कर ब्राह्मण लोग अपने नीच स्वार्थ की पूर्ति करते थे। जो मनुष्य अपने यज्ञ में जितनी ही अधिक हिंसा करता था, वह उतना ही पुण्यवान् समभा जाता था। जो ब्राह्मण् पहले किसी समय

में दया के अवतार होते थे, वे ही इस समय में पाशिवकता की प्रचएड मूर्ति की तरह छुरा लेकर मूक पशुओं का वध करने के लिए तैयार रहते थे। विधान बनाना तो इन लोगों के हाथ में था ही जिस कार्य में ये अपनी स्वार्थ लिप्सा को चिरतार्थ होती देखते थे, उसी को विधान रूप बना डालते थे। माल्स्म होता है कि "वैदि की हिंसा हिंसा न भवति" आदि विधान उसी समय में उन्होंने अपनी दुष्ट-वृति को चिरतार्थ करने के निमित्त बना लिये थे।"

सारे समाज के श्रन्दर कर्म-काएड का सार्व-भौमिक राज्य हो गया था। समाज वाह्याडम्बर में सर्वतोभाव फँस चुका था। उसकी त्रात्मा घोर त्र्यन्थकार में पड़ी हुई प्रकाश को पाने के लिए चिल्ला रही थी। किन्तु कोई इस चिल्लाहट को सुनने वाला न था। इस यज्ञ-प्रथा का प्रभाव समाज में बहुत भयङ्कर रूप से बढ़ रहा था। यज्ञों में भयङ्कर पशुवध को देखते देखते लोगों के हृदय बहुत क्रूर चौर निर्दय हो गये थे । उनके हृदय में से दया श्रौर कोमलता की भावनाएँ नष्ट हो चुकी थीं। वे आसिक-जीवन के गौरव को भूल गयेथे। श्रध्यात्मिकता को छोड़ कर समाज भौतिकता का उपासक हो गया था। केवल यज्ञ करना ऋौर कराना ही उस काल में मुक्ति का मार्ग समभा जाने लगा था। वास्तविकता से लोग बहुत दूर जा पड़े थे। उनमें यह विश्वास दृढ़ता से फैल गया था कि यज्ञ की श्रमि में पशुत्रों के मांस के साथ साथ हमारे दुष्कर्म भी भस्म हो जाते हैं। ऐसी अप्रमाणिक स्थिति के बीच वास्तविकता का गौरव समाज में कैसे रह सकता था।

इसके सिवाय यज्ञ करने में बहुत सा धन भी खर्च होता था, जिस यज्ञ में ब्राह्मणों को दिच्चिणाएँ न दी जाती थीं वह यज्ञ अपूर्ण समभा जाता था, बड़ी बड़ी दित्तगाएँ ब्राह्मणों को दी जाती थीं। कुछ यज्ञ तो ऐसे होते थे जिनमें साल साल भर लग जाता था श्रीर हजारों ब्राह्मणों की जरूरत पड़ती थी, श्रतएव जो लोग सम्पतिशील होते थे, वे तो यज्ञादि कर्मों के द्वारा ऋपने पापों को नष्ट करते थे, पर निर्धन लोगों के लिए यह मार्ग सुगम न था। उन्हें किसी भी प्रकार ब्राह्मण लोग मुक्ति का परवाना न देते थे। इसलिए साधारण स्थिति के लोगों ने त्रात्मा की उन्नति के लिए दूसरे खपाय ढूँढ़ना ऋारम्भ किये। इन खपायों में से एक उपाय "हठयोग" भी था, उस समय लोगों को यह विश्वास हो गया था कि कठिन से कठिन तपस्या करने पर ऋद्धि सिद्धि प्राप्त हो सकती है। त्रात्मिक उन्नति प्राप्त करने त्रीर प्रकृति पर विजय पाने के निमित्त लोग स्रानेक प्रकार की तपस्यात्रों के द्वारा अपनी काया को कष्ट देते थे, पञ्चामि तपना, एक पैर से खड़े होकर एक हाथ उठा कर तपस्या करना, महीनों तक कठिन से कठिन उपवास करना, त्रादि इसी प्रकार की कई अन्य तपस्याएँ भी इन्द्रियों पर विजय प्राप्त करने के लिए आवश्यक समभी जाती थीं।

इन तपस्यात्रों के करते करते लोगों का अभ्यास इतना बढ़ गया था कि उन्हें कठिन से कठिन यन्त्रणा भुगतने में भी ऋधिक कष्ट न होता था। जनता के अन्दर यह विश्वास जोरों के साथ फैल गया था कि यदि यह तपस्या पूर्ण रूपेण हो जाय तो त्रादमी विश्व का सम्राट्हो सकता है। यह भ्रम इतनी सत्यताः

के साथ समाज में फैला हुऋा था कि स्वयं बुद्धदेव भी छः साल तक उसके चक्कर में पड़े रहे पर श्रन्त में इसकी निस्सारता मालूम होते ही उन्होंने इसे छोड़ दिया।

समाज में यज्ञवादियों श्रौर हठयोगवादियों के श्रतिरिक्त कुछ त्र्रंश ऐसा भी था, जिसे इन दोनों ही मार्गों से शान्ति न मिलती थी। वे लोग सची धार्मिक उन्नति के उपासक थे। या **उनको समाज का यह कृत्रिम जीवन बहुत कष्ट देता था।** ये लोग समाज से त्रौर घर-बार से मुंह मोड़ कर सत्य की खोज के लिये जंगलों में भटकते फिरते थे। भगवान् महावीर के पहले श्रीर **उनके सम**य में ऐसे बहुत से परित्राजक, सन्यासी श्रीर साधु एक स्थान से दूसरे स्थान पर विचरण करते थे। समाज की प्रचलित संस्थात्रों से उनका कोई सम्बन्ध न था। बल्कि वे लोग तत्कालीन प्रचलित धर्म श्रौर प्रणाली का डंके की चोट विरोध करते थे। सव-साधारण के हृद्यों में वे प्रचलित धर्म के प्रति श्रविश्वास का बीज श्रारोपित करते जाते थे। इन सन्या-सियों ने समाज के अन्दर बहुत सा उत्तम विचारों का चेत्र तैयार कर दिया था।

इसके त्रातिरिक्त भगवान् महावीर के पूर्व उपनिषदों का भी प्रादुर्भाव हो चुका था। इन उपनिषदों में कर्म के ऊपर ज्ञान की प्रधानता दिखलाई गई थी, उनमें ज्ञान के द्वारा श्रज्ञान का नाश स्त्रौर मोह से निवृति बतलाई गई थी। इन उपनिषदों में पुनर्जन्म का श्रानुमान, जीव के सुख दुख का कारण परमात्मा की सत्ता, त्रातमा त्रौर परमात्मा में सम्बन्ध श्रादि कई गम्भीर प्रश्नों पर विचार किया है। धीरे धीरे इन उपनिषदों का श्रनु-

शीलन करने वालों की संख्या बढ़ने लगी, इनके अध्ययन से लोगों ने श्रौर कई तत्त्वज्ञान निकाले । किसी ने इन उपनिषदों से श्रद्वैत-वाइ का अविष्कार किया किसी ने विशिष्टाद्वेत का और किसी ने द्वैतवाद का । लेकिन यह स्मरण रखना चाहिये कि ऐसे लोगों की संख्या उस समय समाज में बहुत ही कम थी श्रौर समाज में इनकी प्रधानता भी न थी। मतलब यह है कि महावीर के पूर्व भारत में कई मत मतान्तर प्रचलित हो गये पर प्रधानतया उपरोक्त तीन प्रधान विचार प्रवाह भगवान् महावीर के पूर्व समाज में प्रचलित हो रहे थे। इनके त्रातिरक्त टोने, दुटके भूत, चूड़ैल श्रादि बातों के भी छोटे छोटे मत मतान्तर जारी थे, पर लोगों का हृदय जिस प्रश्न का उत्तर चाहता था, जिस शंका का वह समाधान चाहता था, जिस,दुख की निवृति का वह मार्ग चाहता था यह उपरोक्त किसी भी मत से न मिलता था।

लोग इस प्रश्न का उत्तर जानने के लिए इच्छक थे कि संसार में प्रचलित इस दुख का और अशान्ति का प्रधान कारण क्या है।

याज्ञिक कहते थे कि देवतात्रों का कोप ही संसार की त्रशान्ति का प्रधान कारण है। इस त्रशान्ति को मिटाने के लिए उन्होंने देवतात्रों को प्रसन्न करना त्रावश्यक बतलाया श्रौर इसके लिए पशु-यज्ञ की योजना की। हठयोगवादियों ने इस दुख का मुख्य कारण तपस्या का ऋभाव बतलाया। उन्होंने कहा कि तपस्या के द्वारा मनुष्य अपने शरीर और इन्द्रियों पर अधि-कार कर सकता है और इन पर अधिकार होते ही अशान्ति

श्रौर दुख से छुटकारा मिल जाता है। ज्ञान मार्ग का त्र्यनुसरण करने वालों ने कहा कि-अशान्ति का मूल कारण अज्ञान है। ज्ञान के द्वार अज्ञान का नाश कर देने से मनुष्य सची शान्ति प्राप्त कर सकता है।

पर इन सब समाधानों से जनता के मन को तृप्ति न होती थी। जिस भयङ्कर उहापोह के श्रन्दर समाज पड़ रहा था, उसका निराकरण करने में ये शुष्क उत्तर बिल्कुल श्रसमर्थ थे। समाज को उस समय सहानुभूति, प्रेम श्रौर दया की सब से श्रिधिक त्रावश्यकता थी। कृतन्नता मोह त्रौर त्रात्याचार की भयङ्कर ऋग्नि उसको बेतरह दुग्ध कर रही थी। ऐसी भयङ्कर परिश्वति में वह ऐसे महात्मात्रों की प्रतीचा कर रहा था जो सारे समाज के अन्दर शान्ति प्रेम और सहानुभूति का सुन्दर भरना बहा दे। ठीक ऐसे भयङ्कर समय में देश के सौभाग्य से भगवान-महाबीर ऋौर भगवान् बुद्ध देव यहाँ पर ऋवतीर्ण हुए । परिस्थिति के पूर्ण अध्ययन के पश्चात् उन्होंने भारतवर्ष को और सारे संसार को दिव्य संदेशा दिया । उन्होंने बतलाया से ऋौर मन्त्रों से कभी शान्ति नहीं मिल सकती, इसी-प्रकार हठ योग त्र्यादि (कुतपस्याएँ) भी व्यर्थ हैं। उन्होंने बतलाया कि यज्ञ, कर्म्म काएड और कुतपस्यात्रों की ऋपेत्ता शुद्ध अन्तः करण का होना बहुत त्रावश्यक है । उन्होंने साधारण जनता को त्राहिंसा सत्य, त्राचार, ब्रह्मचर्य त्रौर परिव्रह परिमाण त्रादि पाँच व्रतों का उपदेश दिया । उनकी निगाह में ब्राह्मण श्रौर शूद्र उच श्रौर नीच, श्रमीर श्रौर गरीब सब बरावर थे, उनका निर्वाण मार्ग सब के लिए खुला था।

मतलब यह कि ऐसी भयङ्कर परिश्यिति के श्रन्दर श्रवतीर्श होकर इस दोनों महात्मात्रों ने तत्कालीन तड़पते हुए समाज के श्रन्दर नव जीवन का संचार किया। श्रशान्ति की त्राहि त्राहि को मिटा कर उन्होंने समाज में शान्ति की धारा बहा दी। इनके दिव्य उपदेश से अकर्मण्य और आलसी कर्मयोगी हो गये। श्रत्याचारी पूर्ण दयाळ हो गये। श्रौर सारा विश्वंखला समाज सुशृंखला बद्ध हो गया। इन महात्मात्रों ने ऐहिक श्रीर श्रौर पारलौकिक दोनों दृष्टियों से विश्व का कल्याण किया।





### बौद्ध धर्म का उदय

जिस समय महावीर सन्यासावस्था को प्रहण करके संसार

के को विश्वप्रेम का सन्देश दे रहे थे। जिस समय सारे भारतीय समाज के ब्रान्दर जैन धर्म रूपी क्रान्ति प्रसारित हो रही थी। ठीक उसी समय इसी भारत भूमिपर एक ऋौर महान पुरुष अवतीर्ण हो रहे थे। मालूम होता है कि उस समय समाज को इतनी ऋधिक दुरावस्था हो रही थी कि भगवती प्रकृति को केवल एक ही दिव्यात्मा उत्पन्न करके सन्तोष नहीं हुआ। समाज की उस जटिल श्रवस्था की सुलभाने के लिये उसे एक श्रौर महापुरुष को उत्पन्न करने की श्रावश्यकता प्रतीत हुई त्रौर इसीलिए शायद उसने भगवान् महावीर के पश्चात ही भगवान् बुद्ध को उत्पन्न किया।

मगधदेश के जिस शाक्य प्रजातन्त्र का वर्णन हम पहले कर त्राये हैं। उस समय उसके सभापति राजा शुद्धोधन थे। इनकी राजधानी कपिल वस्तु में थी। भगवान् बुद्धदेव का जन्म इन्हीं शुद्धोधन की रानी महामाया के गर्भ से हुन्र्या था। बचपन से ही इनका मन सांसारिक वस्तुत्रों की त्रोर त्राकृष्ट न होता था। राजा सुद्धोधन ने इनको संसार में श्रासक्त करने के लिए

कई उपाय किये, प्रमोद भवन बनाये । सुन्दरी यशोधरा से विवाह किया। पर कुमार सिद्धार्थ का हृदय किसी भी वस्तु पर अधिक समय के लिए श्रासक्त न हुआ। समाज का करुण कन्दन उनके हृदय पर दारुण चोट पहुँचा रहा था। मनुष्य जाति के दुःख से उनका हृद्य दिनरात रोया करता था। वैराग्य की ऋग्नि उनके हृदय में दिन पर दिन अधिकाधिक प्रज्वलित होती जा रही थी । अन्त में । एक दिन अवसर पाकर रात के समय अपने पिता, माता (गौतमी) पत्नी, पुत्र आदि सब परिजनों को सोता हुआ छोड़ कर बुद्धदेव घर से निकल पड़े। वे सन्यासी हुए। उन्होंने बहुत शीघ्र समाज के ऋत्याचारों के विरुद्ध जोर की त्रावाज उठाई। महावीर की त्रावाज ने समाज को पहले ही सजग कर दिया था। बुद्ध की आवाज ने उसका रहा सहा भ्रम भी मिटा दिया, फिर क्या था ? सारे समाज के अन्दर एक नव जीवन का संचार हो आया। मोह का परदा फट गया, मनुष्यत्व का विकास हुआ। जो लोग महावीर के भएडे के नीचे जाने से हिचकते थे। वे भी ख़ुशी के साथ बुद्ध के भएडे के नीचे एकत्र होने लगे। इसका कारण यह था कि जैन-धर्म एक तो बिल्कुल नवीन नथा, वह पहले ही से चला श्रा रहा था, श्रोर मनुष्य प्रकृति कुछ ऐसी है कि वह नवीनता को जितना ऋधिक पसन्द करती है। उतनी प्राचीनता को नहीं। दूसरा कारण यह था कि भगवान महावीर ने श्रावक के नियम कुछ ऐसे कठिन रख दिये थे, कि सर्व साधारण सुगमता के साथ उनका पालन नहीं कर सकते थे। इधर बुद्ध-धर्म पूर्ण उदारता के साथ सर्व साधारण को श्रपने मण्डे

के नीचे त्राने का निमन्त्रण दे रहा था। उसके नियम इतने सरल थे, कि, सर्व साधारण सुगमता के साथ उनका पालन कर सकते थे। इसके श्रातिरिक्त श्रीर भी कुछ ऐसे कारण थे कि जिनके कारण कुछ समय के लिये बुद्ध-धर्म को फैलने का खूब ही अवसर मिला। यद्यपि उस समय बौद्ध-धर्म जैन-धर्म की श्रपेत्ता बहुत श्रधिक फैल गया, तथापि उसकी नीव में कुछ ऐसी कमजोरी रह गई थी कि, जिसके कारण वह भारत में स्थायी रूप से न चल सका। त्रौर जैन वर्म की नीव इतनी दृढ़ रक्ली गई थी कि, उस समय बहुत ऋधिक न फैलने पर भी वह त्राज तक भारतवर्ष में प्रचलित है।

दसरे शब्दों में हम यों कह सकते हैं कि बौद्ध-धर्म समाज में उस त्राकस्मिक तूफान की तरह था जो एक दम प्रस्फोटिक होकर बहुत शीघ बन्दु हो जाता है, पर जैन-धर्म उस शान्त नदी की तरह था जो धीरे धीरे बहती है श्रौर बहुत समय तक स्थायी रहती है।

मतलब यह कि बौद्ध-धर्म ने उदय होकर तत्कालीन समाज पर एक अभूत पूर्व प्रभाव डाला । केवल साधारण जनता ने ही नहीं प्रत्युत बड़े बड़े सम्भ्रान्त व्यक्तियों ने, रईसों ने, जागीरदारों ने श्रीर यहाँ तक कि बड़े बड़े राजाश्रों ने भी बौद्ध-धर्म को स्वीकार किया। श्रौर यह स्वीकार करना ही पड़ेगा कि जैन-धर्म की श्रपेत्ता बौद्ध-धर्म ने तत्कालीन समाज पर बहुत श्रधिक प्रभाव डाला ।



कि द्विसा के पूर्व छठवीं शताब्दी में अर्थात् भगवान् महावीर के समय में भारतवर्ष के अन्तर्गत और भी कई छोटे बड़े

सम्प्रदाय प्रचलित थे। इतिहास के श्रन्तर्गत इन मतों में तीन मतों का श्रिधिक उहेख पाया जाता है। बौद्ध, जैन श्रीर त्राजीविक। बौद्ध-धर्म के प्रवर्तक महात्मा बुद्ध का परिचय हम पाठकों को पहले दे चुके हैं। इस स्थान पर श्राजीविक सम्प्रदाय से हम उनका थोड़ा परिचय करवा देना चाहते हैं।

जिन लोगों ने पुराणों में भगवान महावीर के जीवन का पठन किया है। वे मश्करी पुत्र गौशाल के नाम से ऋपरिचित न होंगे। यही गौशाल आजीविक सम्प्रदाय के मुख्य प्रवर्तक

। जैन पुराणों में त्राजीविक सम्प्रदाय के प्रवर्तक "गौशाल को "मश्करीपुत्र" अर्थात् विदूषक कह कर उनकी खूब

क उड़ाई है। इनकी जीवनी का कुछ विस्तृत विवेचन हम पौराशिक खराड में करेंगे। यहाँ पर सिल सिला जमाने के निमित्त कुछ सन्तिप्त विवेचन करेंगे।

अपने चरण कमलों से पृथ्वी को पवित्र करते हुए एक बार "भगवान महाबीर" राजगृही नगरी में पहुँचे। इस स्थान पर उन्हें "गौशाला" नामक एक व्यक्ति शिष्य होने की इच्छा से मिला। महाबीर उस समय किसी को भी शिष्य की तरह प्रहरा न करते थे। क्योंकि उस समय तक उनको कैवल्य की प्राप्ति नहीं हुई थी भगवान् महाबीर यह जानते थे कि जब तक मनुष्य अपने आपका पूर्ण कल्याण नहीं कर लेता तब तक वह अपनी सामर्थ्य से दूसरे का दारिद्रच हरण करने में असमर्थ होता है। श्रौर इसी कारण जब गौशाला ने उनसे शिष्य बना लेने की याचना की तो उन्होंने मौन प्रहण कर लिया, तो भी गौशाला ने प्रभु का साथ न छोड़ा, उसने महाबीर में गुरु बुद्धि की स्थापना कर भिन्ना के द्वारा अपना गुजर करना प्रारंभ किया। सत्य को प्राप्त करने की उसमें कुछ श्रभिलाषा थी, श्रात्मशक्ति का विकास करने के निमित्त योग्य पुरुषार्थ करने को वह प्रस्तुत था, पर दुर्भाग्य से उस समय भगवान महाबीर उपदेश के कार्य से बिलकुल विमुख थे। उस समय आत्मचिन्तन और कर्मनिर्जरा के सिवाय उनका दूसरा कार्य न था, ऐसे अवसर में गौशाला ने महाबीर के सम्बन्ध में श्रपनी मनोकल्पना से जो बोध प्रह्ण किया वह विल्कुल एक तर्का और श्रानिष्ट कर साबित हुत्रा, वह कई बार भगवान को किसी भावी घटना के विषय में पूछता, महाबीर श्रवधिज्ञान के बलसे वही उत्तर देते जो भविष्य में होने वाला होता था। उनका कथन बिल्कुल "बावन तोला, पाव रत्तो," उतरते देख कर गौशाला ने यह सिद्धान्त निश्चय कर लिया कि भविष्य में जो कुछ होने वाला है, वही होता है।

मनुष्य के प्रयत्न से उसमें कभी कोई फेरफार नहीं हो सकता । गौशाला का यही सिद्धान्त इतिहास में "नियतिवाद" के नाम से प्रसिद्ध है। यह सिद्धान्त उसके मस्तिष्क में इतनी दृढ्ता के साथ ठस गया था कि उसके जीवन में फिर परिवर्तनन हो सका। श्रौर इसी सिद्धान्त के कारण श्रागे जाकर वह जैन धर्म से भी विमुख होकर अपने सिद्धान्तों का स्वतंत्रता से प्रचार करने लगा।

इसी मत के कारण हमारे जैन प्रंथकारों ने गौशाला को श्रात्यन्त मूर्ख, बुद्धिहीन, श्रौर विद्षक के रूपमें बतलाने का प्रयत्न किया है। हमारे खयाल से जिस समय में यह पुराग्। लिखे गये हैं उस समय के लोगों की प्रवृति कुछ ऐसी बिगङ् गई थी कि, वे अपने धर्म के सिवाय दूसरे धर्म के संस्थापकों की भर पेट निन्दा करने में ही अपना गौरव समभते थे, उनकी दृष्टि इतनी संकुचित हो गई थी कि वे श्रपने महापुरुष के श्रतिरिक्त किसी दूसरे को उच मानन को तैयार ही न थे और इसी संकुचित दृष्टि के परिणाम स्वरूप हमारे श्रन्थों में श्रायः सभी श्रन्य मत संस्थापकों की निन्दा देखते हैं, केवल जैनशास्त्रकार ही नहीं प्राय: उस समय के सभी शास्त्रकार इस संकुचित दृष्टि से नहीं बचे थे। तमाम धर्मों के शास्त्रकारों की मनोवृत्तियां कुछ ऐसी ही संकुचित हो रही थीं।

हमारे खयाल से जैन शास्त्रों में "गौशाला" को जितना मुर्ख कम श्रष्ट श्रीर उन्मत्त चित्रित किया गया है, वास्तव में उतना नहीं था, श्री मद हेमचन्द्राचार्घ्य ने गौशाला की जिन जिन भरी चेष्टाओं का वर्णन किया है, उसको पढ़कर तो प्रत्येक पाठक यही अनुमान बांधेगा कि, वह किसी पागल खाने से छूट कर आया होगा। परन्तु प्रत्येक बुद्धिमान मनुष्य की सामान्य बुद्धि भी यह बात स्वीकार न करेगी कि, जिस गौशाला के अनुया-यियों की संख्या स्वयं हमारे शास्त्रकार महाबोर के अनुयायियों की संख्या से भी अधिक बतला रहे हैं। जिस गौशाला की सङ्गठन-शक्ति की प्रशंसा कई प्रन्थों में की गई है उस गौशाला को इतना बुद्धिहीन और विदूषक कोई बुद्धिमान स्वीकार नहीं कर सकता।

जैन साहित्य के ही समकालीन बौद्ध साहित्य में भी कई स्थानों पर "गौरााला" का नाम आया है। या उस साहित्य में गौरााला को इतना मूर्ख और नष्ट ज्ञान नहीं बतलाया है। उसके द्वारा प्रचलित किया हुआ आजीविक सम्प्रदाय आज दुनियां के पर्दे से उठ गया है। और उसके धर्म शास्त्र और सिद्धान्त भी प्राय: गुम हो गये हैं। इसलिये आज उसके विषय में कोई अधिक नहीं कह सकता, पर यह निश्चय है कि बुद्ध और महाबीर के काल में और उसके पश्चात अशोक के काल में यह मन एक बलवान और प्रभावशाली मत समभा जाता था, प्रोफेसर कर्न का कथन है कि खुद सम्राट अशोक ने आजीविक मत के सम्बन्ध में शिला लेख खुदवाये थे।

बुद्ध और महावीर की तरह श्राजीविक मत का मुख्य सिद्धान्त भी श्राहिंसा ही है, इस विषय में मनोरंजन घोष नामक एक विद्वान लिखते हैं कि:—

The history of the Ajivkas reveals the curious fact that sacredness of animal life was not the pecaliar tenet of Buddhism alone but the religion of Sakyamuni shared it with the Ajivkas and the Nigrantas. They

had some tenets in common but differed in details ......They were naked monks practising severe penances. We find the Ajivkas an influential sect in existence even in the life time of Buddha. Mokkali Gosala was the teacher of the Ajivkas with whom Gautam Buddha had a religious controversy.

अर्थात् "आजीविकों के इतिहास में हमें एक जानने योग्य तत्त्व यह मिलता है कि जीव दया यह केवल बौद्धों का ही सिद्धान्त न था प्रत्युत त्र्याजीविकों त्र्योर निर्गन्थों का भी यही सिद्धान्त था। इनके ऋधिकांश नियम प्रायः सभी समान है। केवल वृत्तान्त त्र्यौर त्र्याख्यायन मात्र में त्र्यन्तर है—त्र्याजीविक शरीर से नग्न रहते थे, ऋौर बहुत कठिन तपस्या करते थे, बुद्ध के समय में भी आजीविकों का सम्प्रदाय एक प्रभाव युक्त-सम्प्रदाय गिना जाता था, मखलीपुत्र गौशाला उनका नेता था, एक बार उसके साथ धार्मिक शास्त्रार्थ करने के निमित्त गौतम बुद्ध को भी उतरना पड़ा था।"

Ancient Civilization नामक प्रनथ में एक स्थान पर उसका विद्वान लेखक लिखता है कि:—

Among the other seets of ascetics which flourished side by side with the Buddhist and Nigranthas (Jains) in the sixth century B. C. the Ajivkas founded by Gosala were the best known in their day. Asoka named them in their inscriptions a long with Brahmins and Nigranthas Gosala was there for a rival of Buddha and Mahabir, but this seed has now ceased to exist.

श्रर्थात् ईस्वी सन् के छ:सी वर्ष पूर्व बौद्धों श्रीर जैनियों के साथ साथ त्याग धर्म वाले जो दूसरे मत प्रचलित हुए थे, उन में गौशाला के द्वारा स्थापित किया हुच्चा च्चाजीविक सम्प्रदाय सब से ऋधिक लोक परिचित था, सम्राट ऋशोक ने ऋपने शिलालेखों में ब्राह्मणों श्रीर जैनियों के साथ इस सम्प्रदाय का भी विवेचन किया है। इससे मालूम होता है कि, गौशाला बुद्ध ख्रोर महावीर का प्रति स्पर्धी था लेकिन ख्रब उसका चलाया हुआ धर्म लोप हो गया है।

हाल के नवीन अन्वेषणों से इतना स्पष्ट माळ्म होता है कि गौशाला एक समर्थ मत प्रवर्तक था, किसी कारणवश महावीर के साथ उसका मत भेद हो गया था, श्रीर उस मत भेद के कारण भविष्य में जाकर वह उनका विरोधी हो गया था। इस विरोध की छाप उस समय जैन धर्मानुयायियों के हृद्य पर बैठ गई होगी, श्रौर भविष्य में वह घटने के बदले प्रति दिन बढ़ती गई होगी, एवं जिस समय जैन सिद्धान्त श्रीर कथाएं लेख बद्ध हुई, उस समय जैनी लोग उसको इस रूप में मानने लग गये होंगे श्रीर इसी कारए उन के प्रन्थों में भी उनकी मान्यता के अनुसार उसका वैसा ही विकृत रूप लेखों में चित्रित कर दिया होगा। क्योंकि हम देखते हैं कि बौद्ध प्रन्थों में उसका रूप इतना विकृत नहीं दिखाई पड़ता है। इससे माऌ्रम होता है कि गौशाला वास्तव में वैसा नहीं था जैसा जैन लेखकों ने उसे चित्रित किया है, सम्भव है हमारो दृष्टि से उसका तत्व-ज्ञान कुछ भ्रम पूर्ण हो पर यह श्रवश्य खोकार करना ही पड़ेगा कि वह एक तत्वज्ञानी था।

# था श्रध्याय

### उस समय के दूसरे सम्प्रदाय

जिंद श्रोर श्राजीविक सम्प्रदाय का वर्णन तो हम कर चुके, श्रब यहां पर उन शेष छोटे छोटे मतों का विवेचन करना चाहते हैं जो भगवान महा-वीर के समय में इस देश के श्रांतर्गत प्रचलित थे। जैन शास्त्रों में इन मतों का विरोध किया गया है।

सूत्र कृतांग २,१,५५ झौर २१ में दो जड़वादी मतोंका चक्केख किया गया है। पहले सूत्र में आत्मा को एक श्रौर अभिन्न बनाने वाले एक मत का वर्णन है। श्रौर दूसरे सूत्र में "पंचभूत" को ही नित्य ऋौर सृष्टि का मूल-तत्व मानने वाले एक दूसरे मत का वर्णन है। सूत्र कृतांग से जाहिर होता है कि ये दोनों ही मत जीवित प्राणी को हिंसा में पाप नहीं समभते थे।

बौद्धों के "सामक्त फल सूत्र" में " पूरणकस्सप " श्रौर "ग्रजितकेश कम्बलि" के मतों का उल्लेख किया गया है। इन दोनों मतों के तत्वों में भौर सूत्र कृतांग में वर्णन किये हुए उप-

रोक्त दोनों मतों में बहुत समानतापाई जाती है। "पूरण कस्सप" पुर्य त्रौर पाप को कोई वस्तु नहीं मानता था त्रौर "त्रजित केश कम्बलि" का यह सिद्धान्त था कि लोक के अंतर्गत अनु-भवातीत जो काल्पनिक मत प्रचलित है, उनको कोई तात्विक त्र्याधार नहीं है। इसके त्रातिरिक्त वह यह मानता था कि मनुष्य चार तत्वों का बना हुआ है, जब वह मर जाता है, तब पृथ्वी, पृथ्वी में, जल जल में, श्रघ्नि श्रिम में, श्रौर ज्ञानेन्द्रियां हवा में मिल जाती हैं । शव को उठाने वाले चार पुरुष मुर्दे को उठा कर स्मशान में ले जाते हैं ऋौर वहां उसका कल्पान्त कर डालते हैं। कपोत रंग की हड्डियां शेष रह जाती हैं श्रौर बाकी सब पदार्थ जल कर भस्म हो जाते हैं। इसी बात को सूत्र कृतांग में कुछ हेर फेर के साथ इस प्रकार लिखी है। "दूसरे लोग मुर्दे को जलाने के निमित्त बाहर ले जाते हैं। जब अग्नि उसको जला डालर्ता है। तब केवल कपोत रङ्ग की ही हिडुयां शेष रह जाती हैं त्रौर चारों उठानेवाले हड्डियों को लेकर प्राम की त्रोर मुड़ जाते हैं।"

इन मतों के ऋतिरिक्त एक "ऋज्ञेयवाद" नामक मत भी प्रचलित था, इसका प्रवर्तक "सज्जयवेलद्विपुत्त" था। "सामञ्ज-फल सुत्त" नामक बौद्ध प्रन्थ में उसका विवेचन इस प्रकार किया गया है। महाराज! यदि-तुम सुभसे यह प्रश्न करोगे कि जीव की कोई भावी श्रवस्था है ? तो मैं यही उत्तर दूंगा कि, जब में उस श्रवस्था का श्रनुभव कर सकूंगा तभी उसके विषय में कुछ कह सकूंगा। यदि तुम मुक्तसे पूछोगे कि "क्या वह श्रवस्था इस प्रकार की है तो मैं यही कहूँगा कि "यह मेरा विषय

नहीं है" यदि तुम पूछोगे कि "क्या वह अवस्था उस प्रकार की है ! तो भी यही कहूँगा कि "यह मेरा विषय नहीं"। क्या वह इन दोनों से भिन्न है ? तब भी यही कहूँगा कि यह मेरा विषय नहीं। इसी प्रकार मृत्यु के पश्चान् तथागत की स्थिति रहती है, या नहीं ? रहती है ? यह भी नहीं ! नहीं रहती है ? यह भी नहीं ! इस प्रकार के तमाम प्रश्नों का वह यही उत्तर देता है, इससे जान पड़ता है कि, ऋज्ञेयवादी किसी भी वस्तु के त्रस्तित्व श्रौर नास्तित्व के सम्बन्ध में सब प्रकार की निरूपण पद्धतियों की जांच करते थे। इस जांच पर से भी जो वस्तु उन्हें अनुभवातीत मालूम होती है तो वे उसके विषय में कहे गये सब मतों के कथन को ऋस्वीकृत करते थे।

जर्मनी के प्रसिद्ध विद्वान् डा० हर्मन जेकोबी का मत है कि सञ्जय के इसी "श्रज्ञीयवाद" के विरुद्ध महावीर ने श्रपने प्रसिद्ध "सप्तमङ्गीन्याय" की सृष्टि की थी। श्रज्ञोयवाद् बतलाता है कि, जो वस्तु हमारे अनुभव से अतीत है, उसके विषय में उसके अस्तित्व (यह है) नास्तित्व (यह नहीं है) युगपत् ऋस्तित्व (है ऋौर नहीं है) ऋौर युगपत् नास्तित्व (नहीं है श्रौर है) का विधान श्रौर निषेध नहीं किया जा सकता । उसी प्रकार-पर उससे बिल्कुल विपरीत दिशा में दौड़ता हुन्त्रा "स्याद्वाद दर्शन" यह प्रतिपादित करता है कि, एक दृष्टि से ( श्रपेद्मा से ) कोई पुरुष वस्तु के श्रस्तित्व का विधान (स्याद्स्ति) कर सकता है और दूसरी दृष्टि से वह उसका निषेध भी कर सकता है, श्रीर उसी प्रकार भिन्न भिन्न काल में वह वस्तु के त्रास्तित्व तथा नास्तित्व का विधान भी (स्यादस्ति-

नास्ति ) कर सकता है, पर एक ही काल ऋौर एक ही दृष्टि से कोई मनुष्य वस्तु के श्रास्तित्व श्रीर नास्तित्व के विधान करने की इच्छा रखता हो तो उसे "स्याद-त्र्यवक्तव्यः" कहना पड़ेगा, सञ्जय के "ऋज्ञेयवाद" ऋौर जैनियों के स्याद्वाद में सब से बड़ा धौर महत्व का श्रन्तर यही है कि जहाँ सज्जय किसी भी वस्तु का निर्णय करने में सन्देहाश्रित रहता है, वहाँ स्याद्वाद् विल्कुल निश्चयात्मक ढङ्ग से वस्तुतत्व का प्रतिपादन करता है।

जेकोबी महाशय का कथन है कि, ऐसा जान पड़ता है उस समय में ऋज्ञेयवादियों के सूक्ष्म विवेचन ने बहु-संख्यक त्रादमियों को भ्रम में डाल रक्वा था, इस भ्रम-जाल से उन सबों को मुक्त करने के निमित्त ही जैन-धर्म में स्याद्वाद के त्रेम-मार्ग की योजना की गई थी। इस श्रद्भुत तत्व ज्ञान के सामने श्राकर सञ्जयवादी खुद अपने ही प्रति पत्तो हो जाते थे। इस दर्शन के प्रताप ही के श्राज्ञयवादियों के मत का पूर्ण खराडन करने की सामध्ये लोगों में त्रागई। नहीं कहा जा सकता कि, इस शास्त्र के प्रताप से कितने ही श्रज्ञानवादियों ने ,जैन-धर्म की शरण ली होगी।

े जेकोबी महाशय के इस श्रनुमान में सत्य का कितना श्रंश है इसके विषय में कुछ भो निश्चय नहीं कहा जा सकता ।

## पाँचवाँ श्रध्याय कुर

## क्या जैन श्रीर बुद्ध धर्म ब्राह्मस् धर्म के विरुद्ध क्रान्ति रूप उदय हुए थे:-

हुम पहिले इन दोनों धर्मों को क्रान्ति संज्ञा से सम्बोधित करते श्राये हैं। सम्भव है कि कुछ लोगों को इसमें कुछ एतराज हो। क्योंकि क्रान्ति शब्द का

साधारण त्रर्थ त्राज कल राजनैतिक बलवे से लिया जाता है। इसमें कुछ लोग सहज ही कह सकते हैं कि जैन त्रौर बौद्ध धर्म कोई राजनैतिक बलवे तो थे नहीं कि, जिसके कारण उन्हें "कान्ति" कहा जाय, इसके उत्तर-स्वरूप हम यही कह देना उचित समभते हैं कि केवल राजनैतिक बलवे को ही क्रान्ति नहीं कहते। समाज की विश्वंखला त्रौर दुर्ज्यवस्था को मिटाने के लिए जो आन्दोलन होते हैं, उन्हींको क्रान्ति कहते हैं। फिर चाहे वे आन्दोलन राजनैतिक रूप से हों चाहे सामाजिक रूप से हों चाहे धार्मिक रूप से। समय की आवश्यकता को देखकर तत्कालीन महापुरुष कभी राजनैतिक रूप से उस क्रान्ति का उद्गम करते हैं कभी सामाजिक रूप से श्रीर कभी धार्मिक रूप से। महात्मा गांधी की क्रान्ति राजनैतिकता श्रीर धार्मिकता का मिश्रण है। सामी

दयानन्द की क्रान्ति सामाजिक क्रान्ति थी श्रौर महावीर, बुद्ध श्रोर ईसा की धार्मिक क्रान्तियां थीं।

महावीर श्रौर बुद्ध ने तत्कालीन सामाजिक श्रौर धार्मिक श्रवस्था के प्रति श्रान्दोलन उठाया था। उन्होंने यज्ञादिक कर्म-काएड के खिलाफ, हठयोगादि कुतपस्यात्रों के विरुद्ध श्रौर शूदों के प्रति जुल्मों के विरुद्ध अपनी आवाज उठा कर समाज में तहलका मचा दिया था। त्रातएव जैन त्रौर बुद्ध धर्म को तत्कालीन धर्म के विरुद्ध क्रान्ति कहें तो अनुपयुक्त न होगा। जैन और बौद्ध धर्म चास्तव में तत्कालीन वैदिक धर्म के विरुद्ध उत्पन्न हुई प्रबल कान्तियां थीं । जिनके नेता भगवान महावीर त्र्यौर बुद्ध थे ।





### जैन ऋौर बौद्ध धर्म में संघर्ष

चिपि "भगवान महावीर" श्रौर "भगवान बुद्ध" दोनों ने एक \_\_\_\_\_ साथ ही इस कर्म भूमि पर श्रवतीर्ण होकर एक साथ ही कार्च्य किया था। एवं जैन श्रौर बौद्ध-धर्म का प्रकाश भी एक ही साथ समाज में फैला हुआ था। और एक ही उद्देश्य को लेकर दोनों धम्मों का विकाश हुत्रा था तथापि त्र्यागे जाकर दैव दुर्वियोग से इन दोनों धर्मों में पारस्परिक वैमनस्य फैल गया था। एक ही उद्देश्य से उत्पन्न हुए दोनों बंधु परस्पर में ही लड़ने लगे जिसका परिणाम यह हुआ कि, समाज में इन दोनों धर्मों के प्रति फिर से हीनता के भाव दृष्टि गोचर होने लगे श्रौर मृतप्रायः वैदिक धर्म्म पुनर्जीवित होने लगा।

प्रकृति का यह नियम केवल जैन और बौद्ध-धर्म के ही लिए पैदा नहीं हुन्ना था। सभी घर्मों में यह सनातन नियम चलता रहता है। जहाँ तक समाज जागृतावस्था में सहता है वहाँ तक कभी नए नियम की विजय नहीं हो सकती। पर ज्योंही समाज कुछ सुप्रावस्था में होने लगता है त्योंही यह नियम जोर शोर से अपना कार्य करने लगता है। इसका उदा-हरण जगत का प्राचीन इतिहास है।

वैदिक धर्म को ही लीजिए पहले कितनी हढ़ नींव पर इसकी इमारत खड़ी की गई थी, इस धर्म के द्वारा संसार को कितना दिन्य सन्देश मिला था, पर आगे जाकर ज्योंही समाज के तत्वों में अन्तर आने लगा। त्योंही इसमें कितने किरके हो गये और वे आपस में किस प्रकार रक्त बहाने लगे। मुसलमान धर्म को लीजिए शिया और सुन्नी के नाम पर क्या उसमें कम खून खराबा हुआ है। ईसाई धर्म में क्या रोमन कैथालिक और प्रोटेस्सेएट के नाम पर कम अत्याचार हुए हैं, मतलब यह कि प्रकृति का यह नियम सब स्थानों पर समान क्य से काम करता रहता है। अब एक ही धर्म के अन्दर इस तरह फिरके उत्पन्न हो कर आपस में लड़ते हैं। तब जैन और बौद्ध-धर्म तो अलग अलग धर्म थे इनमें यदि संघर्ष पैदा हो तो क्या आअर्थ।

मतलब यह कि आगे जाकर जैन और बौद्ध धर्म में खूब ही जोर का संधर्ष चला। जैन प्रन्थों में बौद्धों की और बौद्ध प्रन्थ में जैनियों की दिल खोल कर निन्दा की गई। उसके कुछ उदाहरण लीजिए।:—

दिगम्बर सम्प्रदाय में "दर्शनसार" नामक एक प्रनथ है । इसके लेखक देवानन्द नाम के कोई आचार्य हैं । यह प्रनथ सन् ९९० ईस्वी में उज्जैन के अन्दर लिखा गया है । इस प्रनथ में लेखक ने बुद्ध धर्म की उत्पत्ति का बड़ा ही मनोरंजक या यों कहिये कि हास्यास्पद उद्घेख किया है । इस प्रनथ में लिखा है कि, "भगवान पार्श्वनाथ" "और भगवान महावीर" के समय के दिमि-यान पार्श्वनाथ स्वामी के शिष्य पिहिताश्रम नामक मुनि का "बुद्ध

कीर्ति'' नामक शिष्य पलाश नगर के पास सरयू नदी के किनारे पर तप कर रहा था। "बुद्ध कींर्ति" ने एक बार आहार लेने की इच्छा से त्रास पास दृष्टि डाली, इतने ही में उसे नदी किनारे एक मरा हुआ मत्स्य नजर आया। उसको देख कर उसने कुछ समय तक विचार किया श्रौर श्रन्त में यह निश्चय किया कि, मरी हुई मछली को खाने में कुछ भी पाप नहीं, क्योंकि इसमें जीव नहीं है, श्रोर जहां जीव नहीं वहां हिंसा नहीं । ऐसा विचार कर उसने पार्श्वनाथ का पंथ छोड़ दिया और "बुद्ध-धर्म" नाम का अपना एक नया ही धर्म शुरु किया। महावीर-स्वामी के तीर्थंकर होने से पूर्व ही उसने उपदेश देना प्रारम्भ कर दिया था।"

इस दन्त कथा की आलोचना करना हम व्यर्थ समभते हैं। क्योंकि कोई भी निष्पन्न पात किर चाहे व जैन ही क्यों न हों इस कथा पर हंसे बिना न रहेगा।

इसके अतिरिक्त जैनियों के और भी कई प्रन्थों में बौद्धों की निन्दा में पृष्ट के पृष्ट रंगे हुए हैं। श्रेणिकचरित्र, ऋकलंक-चरित्र त्रादि प्रन्थों के लिखने का तो शायद मूल उद्देश्य ही बौद्धों की निन्दा करना था ।

इसी प्रकार बौद्ध प्रन्थों में भी जैन-धर्म की भर पेट निन्दा की गई है। स्थान स्थान पर "नियन्थ" को धर्म-द्रोही के नाम से सम्बोधिन किया गया है "मागोमनिकाय" नामक बौद्धों का एक प्रन्थ है, उसमें लिखा है कि, ज्ञानीपुत्र ( महावीर ) ने ऋपने " अभय कुमार" नामक एक शिष्य को बुद्धदेव के पास शास्त्रार्थ करने के लिए भेजा पर वह ऐसा परास्त हुआ कि वापस अपने

गुरु के पास गया ही नहीं, उसी समय उसने बुद्धधर्म ऋङ्गि-कार कर लिया । "महापगा" नामक प्रन्थ में लिखा है कि, लिचिक जाति के ज्ञानीपुत्र के एक शिष्य ने बुद्धसे मुलाकात की थी श्रौर उसने तत्काल ही श्रपना मत बदल दिया। इस प्रकार श्रौर भी कई प्रन्थों में जैनियों की खूब निन्दा की गई है।

श्रागे जाकर इन निन्दा के भावों ने विद्रोह का रूप धारण कर लिया श्रीर यह भी कहा जाता है कि, बौद्धधर्म के कुछ राजात्र्यों ने जैन लोगों की कत्ल तक करवा दी। पर इस बात में सत्य का कितना ऋंश है यह नहीं कहा जा सकता।



### क्या महावीर जैनधर्म के मूल संस्थापक थे ?

भी बहुत समय नहीं हुद्या है, केवल बीस पचीस वर्षों <sup>∽</sup>'की बात है जैनेतर विद्वानोंका प्रायः यह विश्वास था कि जैनधर्म बौद्धधर्म की ही एक शाखा है, ऋौर महावीर भी बुद्ध के एकशिष्य थे। इस मत के प्रचारकों में खासकर लेसन, बेवर ऋौर विल्सन का नाम लिया जा सकता है। यद्यपि इन-लोगों का यह भ्रम श्रब दूर हो गया है, श्रौर डाक्टर हार्नल श्रोर डाक्टर हर्मन जेकोबी नामक दो जर्मन विद्वानों के प्रयत्न से ऋब सब लोग जैनधर्म को एक खतन्त्र धर्म खीकार करने लग-गये हैं, तथापि पाठकों के मनोरंजनार्थ इस स्थान पर उन लोंगों के मत का उल्लेख करदेना आवश्यक हैं, जिसके कारण वे जैनधर्म को बौद्धधर्म की एक शाखा मानते थे।

विल्सन साहब का खयाल था कि, जैनधर्म बौद्धधर्म की ही एक शाखा है। यह शाखा ईसा की दशवीं शताब्दी में बौद्धधर्म का बिल्कुल नाश होने पर निकली है। ब्राह्मण जब यहां से बौद्धों को निकालने लग गये तो बचे हुए बौद्ध जाति भेद स्वीकार करके जैनी हो गये श्रोर निकाले जाने से बच गये। इसके श्रातिरिक्त उपरोक्त साहब का यह भी कथन है कि, बुद्ध और महावीर के

जीवन में ऐसा आश्चर्यजनक साम्य पाया जाता है कि, उनकी अलग अलग व्यक्ति स्वीकार करने में बुद्धि प्रेरणा नहीं करती। मसलन, महावीर त्रौर बुद्ध दोनों की स्त्री का नाम "यशोदा" श्रीर दोनों ही के भाइयों का नाम, "निन्दुवर्धन" था। इसके अतिरिक्त बुद्ध की कुम।रावस्था का नाम "सिद्धार्थ" श्रौर महावीर के पिता का नाम भी सिद्धार्थ था। इन सब बातों से यह बात स्वीकार करने में बड़ा सन्देह होता है कि बुद्ध श्रीर महावीर श्रलग श्रलग ञ्यक्ति थे।

लेकिन विल्सन साहब की यह युक्ति प्रमाण नहीं मानी जा सकतो । क्योंकि महावीर श्रीर बुद्ध के जीवन में जितनी बातों में साम्य पाया जाता है, उससे ऋधिक महत्वपूर्ण बातों में वैष-म्यभी पाया जाता है। जैसे बुद्ध का जन्म कपिलवस्तु में हुन्रा त्रौर महावीर का कुएडयाम में । बुद्ध की माता बुद्ध का जन्म होते ही कुछ समय के त्र्यन्तर्गत स्वर्गस्थ हो गई, जब की महावीर की माता उनके जन्म के २८ वर्ष तक जीवित रही, बुद्ध माता पिता **औ**र पत्नी की अनुमती के बिना संन्यासी हुए थे, पर महावीर माता, पिता के खर्गवास हुए के पश्चात् ज्येष्ठ श्राता की श्रनुमति से संन्याः सी हुए थे। इसके अतिरिक्त सब से बड़ा प्रमाण यह है कि राजा बिम्बसार जिसे जैनी लोग श्रेणिक कहते हैं। बुद्ध के सम-कालीन थे। इनको बुद्ध महावीर दोनों ने उपदेश दिया था। **ऋौर श्रे**गेणक पहले बुद्ध ऋौर फिर जैनी हुए थे। इन सब बातों का **ऋाधार देकर डाक्टर जेकोबी ने त्रिल्सन का खरडन करते हुए** यह सिद्ध कर दिया है कि, बुद्ध श्रौर महावीर दोनों भिन्न भिन्न व्यक्तिथे, श्रीर समकालीन थे।

त्र्यव लेसन साहव का मत सुनिए उनका कथन है कि चार बड़ी बड़ी बातों में जैनधर्म श्रीर बौद्धधर्म बिल्कुल समान है।

- १—दोनों सम्प्रदाय वाले अपने अपने आचाय्यों (Prophets) को एक ही ( ऋहत ) संज्ञा से सम्बोधित करते हैं। इसके त्रतिरिक्त "सर्वज्ञ" "सुगत" "तथ्थगत" "सिद्ध" "बुद्ध" "सुंबुंदह" श्रादि सब संज्ञात्रों को दोनों धर्म वाले अपने अपने आचार्थ्यों के लिए प्रयुक्त करते हैं।
- २-दोनों सम्प्रदाय वाले ऋपने ऋपने निर्वाणस्थ-ऋाचार्य्यां को देवतात्रों के समान पूजते हैं, उनकी मूर्तिया त्रौर मन्दिर बनाते हैं ।
- ३ -- दोनों ही सम्प्रदायों का मुख्य सिद्धान्त "ऋहिंसा" है । श्रौर दोनों की काल प्रणाली में भी बहुत कुछ साम्य है।
- ४-जैन श्रमणों श्रौर बौद्ध श्रमणों के चरित्रों में भो बहुत साम्य पाया जाता है दोनों ही चार महाव्रत के पालक होते हैं।

इन चारों दलीलों के त्राधार पर मि० लेसन यह सिद्ध करने को कें। सिश करते हैं कि जैनमत भी बौद्धमत की ही एक शाखा है।

लेकिन लेसन साहब के ये मत भो उतने ही भ्रम पूर्ण हैं जितने कि विल्सन साहब के। यह बात सत्य है कि "ऋहैत" त्रादि शब्द बौद्ध त्रौर जैन दोनों धर्मों में मिलते हैं। पर "जिन" "अमए" त्रादि शब्द जो कि जैन शास्त्रों में मुख्यतय, प्रयुक्त किये जाते हैं। बौद्ध प्रन्थों में नहीं पाये जाते। इसके श्रातिरिक्त 'तथ्थगत' 'तीर्थकर' शब्द को यद्यपि दोनों ही व्यवहृत करते हैं, पर भिन्न भिन्न रूप में। जैनधर्म के तीर्थंकर शब्द का प्रयोग

बहुत ऊँची श्रेगी के महात्मात्रों के लिये व्यवहृत होता है। पर बौद्धधर्म में भ्रष्ट उपाश्रय के स्थापित करने वाले को 'तध्थगत' कहा है। इसका कारण यही माऌ्म होता है कि, द्वेषांघ होकर ही पीछे से बौद्ध लोगों ने जैनधर्म से इस शब्द को उड़ा कर इस रूप में उसका प्रयोग किया। त्राब लेसन साहब की दूसरी युक्ति पर विचार कीजिए "श्रहिंसा" के लिये तो विचार करना ही व्यर्थ है। क्योंकि यह तो हिन्दुस्तान के प्रायः सभी धर्मों में पाई जाती है। रहा कालमापन का, इसके लिए हर्मन जेकोबी का मत सुनिये ।

The Buddhas improved upon the Brahmani system of yugas, while the jains invented their utassanpini and Avasarpini eras after the model of the day and night of Brahma.

श्रर्थात् बुद्ध लोगों ने ब्राह्मणों के युगों की सिस्टम का श्चनुकरण करके चार बड़े बड़े कल्पों का त्राविष्कार किया, श्रीर जैनियों ने ब्रह्म के दिन और रात ( श्रहोरात्र ) की कल्पना पर उत्सर्पिगी श्रीर श्रवसर्पिगी काल की कल्पना की।

इससे लेसन साहब की तीसरी युक्ति भी निरर्थक ही जाती है। क्योंकि, जेकोबी के कथानुसार दोनों ही मतों ने कालमावन की कल्पना ब्राह्मणुधर्म के त्र्यनुसार की। इसी प्रकार लेसन साहब को चौथी युक्ति भी निमूल हो जाती है। क्योंकि जिन चार महात्रतों का उन्होंने जिक्र किया है, वे बाह्यए बौद्ध, श्रीर जैन तीनों धर्मों में समान पाये जाते हैं। पर समान होते हुए भी कोई वौद्धधर्म को ब्राह्मणधर्म की शाखा नहीं कह

सकता। इसी प्रकार इसी प्रमाण पर जैनधर्म को बौद्धधर्म की शाखा मानना भी, हास्यास्पद ही होगा। इसके त्र्यतिरिक्त महावीर के समय में तो ये महाव्रत चार से पांच हो गये थे । सिवाय इसके जैनधर्म में तीर्थंकर २४ माने गये हैं । पर बुद्ध लोग २५ बुद्धों का होना मानते हैं।

इस प्रकार डाक्टर जेकोबी वगैरह विद्वानों के प्रयत्न से श्रब उपरोक्त विद्वानों की कल्यनाएं बिल्कुल नष्ट हो गर्या हैं श्रीर सिद्ध हो गया है कि, बुद्ध श्रीर महावीर दोनों श्रलग त्रालग व्यक्ति थे।

त्र्यब प्रश्न रह जाता है कि, क्या महावीर ने ही जैनधर्म नामक धर्म की पहले पहल कल्पना की थो, या यह धर्म उनके भी पहिले मौजूद था।

जैन शास्त्रों में तो जैनधर्म अनादि माना गया है। उनके श्रनुसार महावीर के पूर्व २३ तीर्थंकर श्रौर हो चुके हैं। जिन्होंने समय समय पर इस पृथ्वी पर त्र्यवतीर्ण होकर संसार के निर्वाण के लिए सत्य धर्म का प्रचार किया। इनमें से पहले तीर्थंकर का नाम ऋषभदेव था। ऋषभदेव के काल का निर्णय करना इतिहास की शक्ति के बाहर है। जैन प्रन्थों के श्रनुसार वे करोड़ों वर्षों तक जीवित रहे। श्रतएव प्राचीन तीर्थंकरों के बारे में जैन प्रन्थों में लिखी हुई बातों पर एका-एक विश्वास नहीं किया जा सकता। कम से कम इतिहास तो इन घटनात्रों को कदापि स्वीकार नहीं कर सकता। इस स्थान पर हम ऐतिहासिक दृष्टि से जैनधर्म की उत्त्पति पर कुछ विवेचन करना चाहते हैं।

लोगों का विश्वास है कि भगवान् महावीर ही जैनधर्म के मूल संस्थापक थे। लेकिन यदि यह बात सत्य होती तो बौद्ध-प्रन्थों के त्रान्दर त्रावश्य इस बात का वृतान्त मिलता, पर बौद्ध. प्रन्थों में महावीर के लिए कहीं भी यह नहीं लिखा कि वे किसी धर्म विशेष संस्थापक थे। इसी प्रकार उनमें कहीं यह भी नहीं लिखा है कि, निवन्थधर्म कोई नया धर्म है। इससे यह सिद्ध होता है कि बुद्ध के पहले भी किसी न किसी श्रवस्था में जैनधर्म मौज़द था। यह बात ऋवश्य है कि, उनके पहिले यह बहुत विकृत अवस्था में था। जिसका महावीर ने संशोधन किया।

इधर श्राज कल की खोजों से यह बात सिद्ध हो गयी है कि. पार्श्वनाथ ऐतिहासिक व्यक्ति थे। डाक्टर जेकोबी स्रादि व्य-क्तियों ने यह भी सिद्ध कर दिया है कि पार्श्वनाथ ही जैनधर्म के मूल संस्थापक थे। ये महावीर निर्वाण के करीव २५० वर्ष पूर्व हुए त्र्यतएव उनका समय ईसा के पूर्व त्र्याठवीं शताब्दी में निश्चय होता है। पार्श्व की जीवन सम्बन्धी घटनात्रों श्रौर उप-देशों के इतिहास का बहुत कम ज्ञान है।

भद्रबाहु स्वामी रचित कल्पसूत्र के एक ऋध्याय में कई तीर्थंकरों की जीवनियां दी हुई हैं। उनमें पार्श्वनाथ की जीवनी भी है। उससे माॡम होता है कि, महावीर से २५० वर्ष पूर्व श्रीपार्श्वनाथ निर्वाण को गये। पार्श्वनाथ काशी के राजा श्रश्व-सेन के पुत्र थे । इनकी माता का नाम वामादेवी था। तीस वर्ष तक गार्हरूथ्य सुख का उपभोगकर ये मुनि हो गये। ८३ दिन तक ये छदमावस्था में रहे, श्रौर ८३ दिन कम सत्तर वर्ष तपस्या करके निर्वाणस्थ हुए । पार्श्वनाथ के समय में ऋणुत्रतों की संख्या केवल चार थी। १-ऋहिंसा २-सत्य ३-ऋाचार्व्य ४-परिगृह-परिमाण । पर समय की अवस्था को देख कर भगवान महावीर ने इनमें "ब्रह्मचर्य्य" नामक एक व्रत की संख्या श्रौर बढ़ा दी। इसके ऋतिरिक्त पार्श्वनाथ ने ऋपने शिष्यों को एक ऋघोवस्त्र पहनने की त्राज्ञा दी है पर महावीर ने ऋपने शिष्यों को बिल्कुल नम्र रहने की शिचा दी है। इससे सम्भवतः यह मालूम होता है कि, त्राज कल के श्वेताम्बर ऋौर दिगम्बर समाज क्रम से पार्श्वनाथ ऋौर महावीर के अनुयायी थे।

उपरोक्त विवेचन से यह मतलब निकलता है कि भगवान महावीर जैनधर्म के मूल संस्थापक न थे। प्रत्युत वे उसके एक संशोधक मात्र थे। अब प्रश्न यह है कि, क्या पार्श्वनाथ ही जैनधर्म के मूल संस्थापक थे ? यद्यपि जैनशास्त्र स्त्रौर जैनसमाज वाले तो इस बात को भी स्वीकार नहीं कर सकते। क्योंकि उनके मत सं ता पार्श्वनाथ के पूर्व भी बाईस तीर्थंकर श्रौर हो चुके हैं। श्रौर **डन बाईस तीर्थकरों के पूर्व भी कई चौबिसियां** गुजर चुकी हैं तथापि ऐतिहासिक दृष्टि से भगवान पार्श्वनाथ से आगे बढ़ने का अभी तक तो कोई मार्ग नहीं है। लेकिन निरंतर की खोज और उद्योग से जिस प्रकार जैनधर्म के मूल संस्थापक महावीर से पार्श्वनाथ माने जाने लगे । उसी प्रकार सम्भव है ऋौर भी जो स्रोज हो तो क्या ऋाश्चर्य कि, पार्श्वनाथ से पूर्व नेमिनाथ का भी पता लगने लगे। पर अभी तो इसकी कोई आशा नहीं। अभी कुछ अंग्रेज लेखक यह भी कहते हैं:—

"जैनियों स्रोर बोद्धों ने ब्राह्मणों के साथ प्रतिस्पर्धी करने के लिए ही श्रयने मत को पुराना बतलाने की चेष्टा की है। इन दोनों मतवालों ने त्राह्मणों को नीचा दिखाने के लिए ही इन सब प्राचीन नामों की करपना की है।

कुछ भी हो अभी तक हमारे पास कोई ऐसे साधन नहीं हैं कि, जिनके जरिये हम पार्श्वनाथ से पहले के तीर्थकरों का ऐतिहासिक श्रनुसंधान कर सकें। इसलिये ऐतिहासिक दृष्टि से हमें जैनधर्म के मूल संस्थापक पार्श्वनाथ को ही मान कर सन्तोष करना पड़ेगा।

## जैनधर्म की उन्नाति श्रोर उसका तरकालीन

#### समाज पर प्रभाव

एक विद्वान् का कथन है कि युद्ध, महामारी स्त्रादि बाह्य श्रापत्तियों से समाज के अन्दर क्रान्ति नहीं हो सकती। समाज में क्रान्ति उसी समय होती है, जब उसके अन्तर्तत्व में कोई खास विश्वंखला उत्पन्न होती है। समाज के श्रन्तर्जगत् में जब मूल-तत्वों के नष्टश्रष्टहोने से खल बर्ला मचती है, तभी कान्ति का बाह्य उद्गम होता है; क्रान्ति उसी ज्वालामुखी पहाड़ की तरह समाज में धधकती है, जिसके अंतर्गतबहुत समय पूर्व से अन्दर ही अन्दर भभकने का मसाला तैयार होता रहता है।

उपरोक्त विद्वान का यह कथन समाज-शास्त्र के पूर्ण ऋध्य-यन का परिग्णाम है। समाज-शास्त्र की इस निर्मल कसोटी पर जब हम तत्कालीन।समाज को जांचते हैं तब हमें माळूम होता है कि, उस समय के मूलतत्त्वों में बहुत विशृंखला पैदा हो गई थी। समाज के त्रांतर्गत उस समय बहुत हलचल उत्त्पन्न हो गई थी। इस हलचल का ऐतिहासिक विवेचन हम पहले कर चुके हैं। समाज उस समय उस क्रान्ति की तैयारी कर रहा था जो बहुत ही थोड़े समय के श्रन्दर उसमें प्रारम्भ होने वाली थी।

ठीक समय पर समाज के अन्दर क्रान्ति का उदय हुआ। यह क्रान्ति और कुछ नहीं समाज में जैन और बौद्ध धर्म का उदय थी। इन दोनों क्रान्तियों के नेता भगवान महावीर और भगवान बुद्ध थे। दोनों नेताओं ने समाज की उस दुरावस्था के विरुद्ध अपनी आवाज उठाई और परिस्थिति का अध्ययन कर एक एक नवीन धर्म की नींव डाली।

दोनों महात्माओं के आजाद सन्देश को सुन कर समाज में हलचल मच गई। समाज के अत्याचारों से पीड़ित हो कर लाखों त्रस्त मानव उन के भएडे के नीचे एकत्रित होने लग गये। यहां तक कि इन दोनों धर्मों के नवीन प्रकाश में ब्राह्मणधर्म छप्त प्राय-सा नजर आने लग गया। समाज की ये क्रान्तियां केवल भारत-वर्ष में ही प्रचारित हो कर न रहीं। बुद्धधर्म तो चीन, जापान, वर्मा और सिलोन तक में प्रचारित हो गया।

जैन त्रौर बुद्धधर्म के इस शीघ्रगामी प्रचार का तत्कालीन परिगणम यह हुत्रा कि, समाज की वह दुर्व्यवस्था, समाज की वह हिंसात्मक प्रवृत्ति, त्रौर त्र्रप्नृतों के प्रति होनेवाले घृणित श्रत्याचार समाज में एकदम बन्द हो गये। लाखों मूक पशुत्रों का हत्याकांड बन्द हो गया "वैदि की हिंसा हिंसान भवति" की भयंकर श्रावाज के स्थान पर "श्रहिंसा परमो धर्म" के उज्जल श्रौर दिव्य सन्देशों का प्रचार हुआ। भयङ्कर क्रान्ति के पश्चात् दिव्य शान्ति का उदय हुआ।

लोकमान्य तिलक का कथन है कि, सनातनधम के चिर-

शान्त हृद्य पर जैनधर्म की उज्जल और स्पष्ट मोहर लगी हुई है। वह मोहर हिंसा के विरुद्ध ऋहिंसा के साम्राज्य की है। आज भी ब्राह्मणधर्म जैनधर्म का इस बात के लिए ऋहसान मन्द है कि, उसने उसे ऋहिंसा का उज्जल सन्देशा दिया।

उस समय में तो इन दोंनों क्रान्तियों को समाज पर पूर्ण विजय मिली। यज्ञों में होनेवाली हिंसा बन्द हो गई और यह बात तो श्रव तक भी स्थायी है। इसके श्रातिरिक्त श्राष्ट्रतों के प्रति घृणा के भाव भी समाज से मिट गये। लेकिन थोड़े ही समय के परचात् जब कि शंकराचार्थ्य ने वैदिकधर्म का पुनरुद्धार किया, छूत्राछूत के ये भाव पुनः समाज में फैलने लगे छौर यहाँ तक फैले कि केवल वैदिकधर्म पर ही नहीं, पर इसका पूर्ण विरोधी जैनधर्म भी इसका कु-प्रभाव पड़ने से न बचा। वैदिकधर्म के दबाब के कारण अपने हृदय के विरुद्ध भी जैन लोगों ने इन भावों को स्वीकार किया। क्रमशः बढ़ते बढ़ते ये भाव जैनधर्म के हृदय में भी लग गये अश्रीर श्रन्त में इस बातका जो दुष्परि-णाम हुत्रा वह श्राज श्रांखों के सामने प्रत्यच्च है।

मतलब यह है कि, उस समय इन दोनों क्रान्तियों का तत्कालोन समाज पर बहुत ही ऋथिक शुभ परणाम हुआ। वर्णाश्रमधर्म तो नष्ट हो गया पर उसके बदले समाज में एक ऐसी दिव्य शान्ति का प्रादुर्भाव हुआ कि जिसके कारण समाज को वर्णा-श्रमधर्म की कमी मालूम न हुई और उस शान्ति के परिणाम स्वरूप इतिहास में हमें भविष्य की स्वर्णशतान्दियाँ देखने को मिलती हैं।

अब केवल एक प्रश्न बाकी रह जाता है। आजकत कुछ

लोगों का ख्याल है कि, जैनधर्म ने तत्कालीन समाज को श्रहिंसा का सन्देश देकर उसमें कायरता के भाव फैला दिये। जिससे भारत का वीरत्व एक लम्बे काल के लिए या यों कहिए कि, श्रव तक के लिये लोप हो गया । इन विद्वानों में प्रधान त्रासन पंजाब केशरी लाला लाजपतराय जी का है। इस स्थान पर हमें श्रत्यन्त विनयपूर्ण शब्दों में कहना ही पड़ता है कि, लालाजी ने जैनधर्म का पूर्ण अध्ययन नहीं किया है। यदि वे जैन ऋहिंसा का पूर्ण अध्ययन करते, तो हमें विश्वास है कि, वे ऐसा कभी न कहते। इस विषय का विशद विवेचन हम किसी अगले अध्याय में करेंगे। यहाँ पर हम इतना ही कह देना पर्याप्त समभते हैं कि. जैनधर्म कायरता का सन्देश देने वाला धर्म नहीं है। जैनधर्म वीरधर्म है त्रौर उसके नेता महावीर हैं। लेकिन इतना हम स्रवश्य स्वीकार करते हैं कि, त्राजकल के जैनधर्म में ऐसी विकृति हो गई है-उसका स्वरूप ऐसा भ्रष्ट हो गया है कि, वह सचमुच कायर धर्म कहा जा सकता है । त्राजकल का प्रचलित जैनधर्म वास्तविक जैनधर्म नहीं है। वास्तविक जैनधर्म भारत की हिन्द् जाति से कभी का लोप हो गया है। यह , तो उसका एक विकृत ढांचा मात्र है।





# भगवान् महावीर काल-निर्णय

न शास्त्रों में भगवान महावीर का निर्णय-काल ईसा . 🤛 .के ५२७ वर्ष पूर्व माना गया है । ऋर्थात् भगवान महावीर का यही समय लोग मनाते चले जा रहे हैं। उनका सम्वत भी जो वीरसंवत के नाम से प्रसिद्ध है,

ईस्वी सन् से ५२७ वर्ष पहिले से प्रारम्भ होता है **श्रौर इ**स दृष्टि से महावीर निर्वाण का समय ईसा से ५२७ वर्ष पूर्व मानने में कोई बाधा भी उपिथत नहीं होती।

पर कुछ समय पूर्व डाक्टर हर्मन जेकोबी ने इस विषय पर एक नई उपपत्ति निकाली है। उनका कथन है कि, यदि हम महावीर निर्वाण कासमय ईसा से ५२७ वर्ष पूर्व मानते हैं तो सब से बड़ी श्रड़चन यह उपस्थित होती है कि फिर महावीर श्रौर बुद्ध समकालीन नहीं हो सकते। अतएव यदि हम इस समय को स्वीकार करते हैं तो फिर बौद्ध प्रन्थों का यह कथन मिथ्या सिद्ध हो जाता है कि, बुद्ध और महावीर समकालीन थे। इस बात पर प्रायः सब विद्वान एक हैं, कि बुद्ध का निर्वाण

ईसा के ४८० और ४८७ वर्ष पूर्व के बीच किसी समय में हुआ। अब यदि इस महावीर का निर्वाण ईसा से ५२७ वर्ष माने तो इन दोनों महापुरुषों के निर्वाण काल में करीब ४० या ५० वर्ष का त्रान्तर पड़ जाता है। इधर बुद्ध स्त्रीर जैन दोनों प्रन्थों से सूचित होता है कि, महावीर श्रीर बुद्ध दोनों विम्वसार के पुत्र त्राजातशत्रु के समकालीन थे। यदि महावीर का निर्वाण वास्तव में ५२७ वर्ष ईसा से पूर्व हुआ है, तो फिर वे अजात-शत्रु के समकालीन नहीं हो सकते। इस प्रकार कई प्रमाण देते हए अन्त में जेकोबी महाशय ने हेमचन्द्राचार्घ्य का प्रमाण दिया है। उनके परिशिष्ट पर्व में चन्द्रगुप्त का काल महावीर निर्वाण संवत् १५५ लिखा है। इधर त्राज कल की खोजों से सावित हो चुका था, कि चन्द्रगुप्त ईसा से ३२२ वर्ष पूर्व हुआ था। इस प्रकार ३२२ में १५५ मिला कर जेकोबी साहब ने महावीर निर्वाण का काल ईसा से ४७७ वर्ष पूर्व सिद्ध कर दिया है।

इसमें सन्देह नहीं कि, डाक्टर जेकोवी ने निर्वाण काल का निष्कर्ष त्रच्छे प्रमाणों के साथ निकाला है। पर फिर भी इसमें शङ्का के त्र्यनेकस्थल मौजूद हैं। पहिले ही पहल उनका कथन है कि यदि हम महावीर निर्वाण का काल ५२७ वर्ष ईस्वी पूर्व मानते हैं तो फिर बुद्ध श्रोर महावीर समकालीन नहीं हो सकते। इसमें सन्देह नहीं कि, इस समय को मानने से त्रवश्य दोनों के काल में चालीस पचास वर्ष का श्रम्तर पड़ता है पर इससे यह नहीं कहा जा सकता कि वे विल्कुल समकालीन हो ही नहीं सकते । हम इस स्थान पर यह सिद्ध करना चाहते हैं कि, इतना

श्रांतर पड़ने पर भी दोनों महापुरुष समकालीन हो सकते हैं। इतना श्रवश्य है कि उनकी समकालीनता का समय बहुत ही श्रल्प-सिद्ध होगा। यदि हम महावीर निर्वाण ५२७ में मानते हैं। तो यह त्रावश्यक है कि हमें उनका जन्म ५९९ ई० पूर्व में मानना पड़ेगा, इधर बुद्ध का निर्वाण यदि हम ४८७ ईस्बी पूर्व माजते हैं । तो निश्चय है कि, उनका जन्म ५६७ ईसवी पूर्व में हुत्रा होगा। बुद्ध प्रन्थों से यह भी स्पष्ट माॡ्स होता है कि बुद्ध ने उन्तालीस वर्ष की अवस्था में उपदेश देना प्रारम्भ किया था। इस हिलाब से यदि हम देखें तो भी भगवान बद्ध एक वर्ष तक महाबीर के समकालीन रहे थे। यदि न भी रहे हों तो भी बुद्ध प्रन्थों ने दो चार वर्ष के श्रङ्कर को अत्तर न समभ कर उन्हें समकालीन लिख दिया हो। मतलब यह कि इस उपपत्ति में सन्देह करने को अनेक स्थल है। उसके अतिरिक्त लङ्का के हीनयान बौद्ध मतावलम्बी बुद्ध का निर्वाणः ईसासे ५४४ वर्ष पूर्व मानते हैं। यदि यह ठीक है तब तो उपरोक्त प्रमाण की कोई त्रावश्यकता नहीं रह जाती है। जेकोबी साहब का दसरा तर्क भी सन्देह से खाली नहीं। बौद्ध प्रन्थों में चाहे जो लिखा हो पर जैन प्रन्थों में तो भगवान महावीर को "कुणिक" की अपेचा श्रेणिक (बिम्वसार) का ही समकालीन अधिक लिखा है ! जिस समय भगवान महाबीर को कैवल्य की प्राप्ति हो गई ऋौर उनकी समवशरण सभा बैठ गई, उस समय भी उनसे प्रश्न करने वाला श्रेणिक ही था। कुणिक ( अजात-श्रुत्र ) नहीं । सम्भव है इसी बीच महावीर निर्वाण के पूर्व ही श्रे तिक ने कुणिक को राज्य भार दे दिया हो, श्रीर पीछे से

पुत्र के त्रास देने पर उसने आत्महत्या भी कर ली हो। पर भगवान महावीर के समवशरण तक मगध के राजसिंहासन पर श्रेणिक ही ऋधिष्ठित था यह बात निश्चित है। कुणिक के विषय में जैन-शास्त्रों में इतना ही उल्लेख है कि उसने भगवान महावीर के दर्शन किये थे। पर क्या ताज्जुब वे दर्शन उस समय हुए हों जब भगवान का निर्वाण काल बिल्कुल समीप हो, भगवान महावीर विम्बसार के समकालीन थे, उन्होंने बिम्बसार को कई स्थानों पर उपदेश भी दिया है। श्रीर जब कि, बिम्बसार का काल ५३० ई० पू० में मानते हैं, तो भगवान महावीर का निर्वाण काल ५२७ ई० पू० मानने में कोई अड़चन नहीं पड़ सकती। जेकोबी साहब का ऋन्तिम तर्क ऋवश्य बहुत कुछ महत्व रखता है। हेमचन्द्राचार्य्य ने अवश्य चन्द्रगुप्त का काल महावीर निर्वा ए सम्वत् १५५ लिखा है और आज कल के ऐतिहासिकों ने बहुत खोज के पश्चान् चन्द्रगुप्त का काल ३२२ ई० पूर्व सिद्ध कर दिया। इस हिसाब से जेकोबी साहब का मत पूर्णतया माननीय हो सकता है। पर हाल ही में बंगाल के प्रसिद्ध पुरातत्ववेत्ता नगेन्द्रनाथ वसु महोदय ने अपने वैश्यकांड नामक प्रन्थ में कई अकाट्य प्रमाणों से यह सिद्ध करने की कोशिश की है कि ई० पू० ३२२ में आज-कल के इतिहासज्ञ जिस चन्द्रगुप्त का होना मानते हैं, वह वास्तव में चन्द्रगुप्त नहीं, प्रत्युत्त उसका पौत्र श्रशोक था 🕸 । श्रसली चन्द्र-गुप्त का काल ई० पू० ३७५ में ठहरता है। इस बात को उन्होंने

<sup>\*</sup> वस महोदय की इस उपण्ति श्रीर उनके प्रमाणों का विस्तृत विवेचन इमने अपने "भारत के द्विन्द सम्राट" नामक ग्रंथ में किया है। जो बनारस के हिन्दी साहित्य मन्दिर से प्रकाशित हुई है। लेखक

कई यूनानी जैन श्रीर बौद्ध प्रन्थों से साबित कर दिया है। यद्यपि वसु महोदय का यह मत अभी तक सर्वमान्य नहीं हुआ है, तथापि यदि उनका यह ऋनुसन्धान ठीक निकला तो फिर जेकोबी साहब की ये तीनों उपपत्तियां एकदम निर्मूल हो जायँगी । पर जहां तक चन्द्रगुप्त का काल ई० पू० ३२२ माननीय है, वहाँ तक जेकोबी साहब की यह तीसरी उपपत्ति त्रावश्य कुछ मादा रखती है। पर इसमें भी कई प्रश्न उत्तपन्न होते हैं। यदि हम हेमचन्द्राचार्य्य को प्रमाण मानें तो यह निश्चय है कि, उनके समय तक महावीर निर्वाण संवत् वरावर वास्तविक रूप में चला आ रहा होगा। फिर त्रागे जाकर किस समय में, किस उद्देश्य से श्रीर किसने इस संवत् में ५० वर्ष श्रौर मिला दिये इसका निर्णय करना होगा। ५० वर्ष मिलाने की किसी को क्या त्रावश्यकता पड़ी। यह प्रश्न बहुत ही विचारणीय है। इसको हल करने का कोई साधन हमारे पास नहीं है। श्रौर जहां तक ऐसा साधन नहीं है वहां तक ऐसा कहना भी व्यर्थ है।

उपरोक्त विवेचन का मतलब इतना हो है कि महावीर का काल बहुत सोचने पर भी हमारे खयाल से वही ठहरता है जो उनका प्रचलित संवत् कहता है। डा० हमेन जेकोबी की उप-पत्तियां बहुत महत्त्व पूर्ण हैं। पर उनमें शंका के ऐसे ऐसे स्थल हैं कि, उन पर एकाएक विश्वास नहीं किया जा सकता ।

कुछ वर्षों पूर्व पाटलिपुत्र के सम्पादक और हिन्दी के लब्ध प्रतिष्रित लेखक श्रीयुत् काशीप्रसाद जायसवाल ने भी महावीर निर्वाण सम्वत् पर एक महत्वपूर्ण निबन्ध लिखा था। उस निबन्ध में उन्होंने महावीर निर्वाण संवत् में १८ वर्ष की भूल बतलाने का प्रयत्न किया है, इस स्थान पर हम उसे ज्यों का त्यों च्यत कर देते हैं।

जैनियों के यहां कोई २५०० वर्ष की संवत् गणना का हिसाब हिन्दुत्रों भर में सब से श्रच्छा है। उससे विदित होता है कि, ऐतिहासिक परिपाटि की गणना यहां पर थी। ऋौर जगह पर यह नष्ट हो गई केवल जैनियों में बच रही । जैनियों की गणना के श्राधार पर हमने पौराणिक श्रौर ऐतिहासिक कई घटनात्रों से समय बद्ध किया त्रौर देखा कि उनका ठीक मिलान जानी हुई गणना से मिल जाता है। कई एक ऐतिहासिक बातों का पता जैनियों के ऐतिहासिक लेख श्रौर पट्टावलियों ही में मिलता है। जैसे "नहयान" का गुजरात में राज्य करना उसके सिकों श्रौर शिलालेखों से सिद्ध है। इसका जिक्र पुराणों में नहीं है। पर एक पट्टावली की गाथा में जिसमें महावीर स्वामी ऋौर विक्रम सम्वत् के बीच का अन्तर दिया हुआ है। "नहयान" का नाम हमने पाया। वर "नहयान" के रूप में है। जैनियों की पुरानी गणना में जो श्रसम्बद्धता यूरोपीय विद्वानों द्वारा समभी जाती थी, वह हमने देखा कि वस्तुत नहीं है।

"महावीर के निर्वाण ऋौर "गर्दभिल्ल" का ४७० वर्ष का अन्तर पुरानी गाथा में कहा हुआ है। जिसे दिगम्बर श्रीर श्रेता-म्बर दानों दलवाले मानते हैं। यह याद रखने की बात है कि, बुद्ध और महावीर दोनों एक ही समय में हुए। बौद्धों के प्रन्थों में "तथा गत" का नियन्थ नातपुत्त के पास जाना लिखा है स्रौर यह भी लिखा है कि जब वे शाक्यभूमि की ऋोर जा रहे थे तब देखा कि पावांपुरी में नातपुत्त का शरीरान्त हो गया है। जैनियों के

के सरस्वती गच्छ की पट्टावली में विक्रम सम्वत् श्रीर विक्रम जन्म में १८वर्ष का श्रन्तरमाना है। यथा "वीरात् ४९२ विक्रम जन्मा-न्तर वर्ष २२ राज्यान्त वर्ष ४" विक्रम विषय की गाथा की भी यही ध्वनि है कि वे १७ वें या १८ वें वर्ष में सिंहासन पर बैठे। इससे सिद्ध है कि ४७० वर्ष जो जैन निर्वाण श्रीर गर्दभिल्ल राजा के राज्यान्त तक माने जाते हैं वे विक्रम जन्म तक हुए। ( ४९२ = २२ + ४७० ) श्रतः विक्रम जन्म ( ४७० म. नि. ) में १८ श्रौर जोड़ने से निर्वाण का वर्ष विक्रमीय संवत् की गणना में निकलेगा । श्रर्थात् विक्रम सम्वत् से ४८८ वर्ष पूर्व त्र्राईन्त महावीर का निर्वाण हुआ। श्रव तक विक्रम संवत के १९७१ वर्षे ऋौर ऋब (१९८१) बीत गये हैं, ऋत: ४८८ वि० पू० १९७१ = २४५९ वर्ष धाज से पहले महावीर निर्वाण का संवत्सर ठहरता है । पर श्राधुनिक जैन पत्रों में नि० सं० २४४१ देख पड़ता है । इसका समाधान कोई जैन सज्जन करें तो श्रम्छा हो । १८ वर्ष का अन्तर गर्दभिल और विक्रम सम्वत् के वीर गणना लोड़ देने से उत्पन्न हुत्रा मालूम होता है। बौद्धलोग, लंङ्का, श्याम श्रादि स्थानों में बुद्ध निर्वाण के आज २४४८ वर्ष मानते हैं। हमारी यह गणना उससे भी ठीक मिल जाती है। इससे सिद्ध हो जाता है कि, महावीर बुद्ध के पूर्व निर्वाण को प्राप्त हुए । नहीं तो बौद्ध गणना श्रीर जैन गणना से श्राहन्त का श्रान्त बुद्ध निर्वाण से १६ या १७, वर्ष पश्चात् सिद्ध होगा जो पुराने सूत्रों की गवाही के विरुद्ध पड़ेगा।

जायसवाल महोद्य के उपरोक्त प्रमाण बहुत श्रधिक महत्व के हैं। जेकोबी महाशय के निकाले हुए निष्कर्ष में शङ्का के श्रनेक स्थल हैं पर उपरोक्त प्रमाणों में सत्य का बहुत श्रंश मारूम होता है। इस विषय पर हम विशेष मीमांसा न कर इसके निर्णय का भार जैन विद्वानों पर ही छोड़ देते हैं।

### भगवान् महावीर की जन्मभूमि

जैन शास्त्रों के ऋनुसार भगवान महावीर की जन्मभूमि ''कुएडप्राम'' एक बड़ा शहर एवं स्वतंत्र राजधनी था । उसके राजा सिद्धार्थ एक बड़े नृपति थे। त्र्याजकल गया जिले के श्रन्तर्गत "लखवाड़" नामक श्राम जिस जगह पर बसा हुत्रा है वहीं पर यह शहर स्थित था।

पर पश्चात् पुरातत्ववेतात्रों के मतानुसार "कुएड प्राम" लिच्छवि वंश को राजधानी वैशाली नगरी एक "पुरा" मात्र था त्रौर सिद्धार्थ वहां के जागीरदार थे। डा० हुर्मन जेकोबी ने जैन-सूत्रों पर की प्रस्तावना में इस विषय की चर्चा की है। डाक्टर हार्नल ने भी अपने जैनधर्म सम्बन्धी विचारों में इसका विवेचन किया है। कई जिज्ञासु पाठक अवश्य उन प्रमाणों को जानने के लिए लालायित होंगे। जिसके श्राधार पर पाश्चात्त्य विद्वानों ने इस कल्पना को ईजाद की है। अतएव हम नीचे डा० हार्नल की लिखी हुई एक टिप्पणी का सारांश दे देना डिचत समभते हैं।

"वाणियप्राम" लिच्छवि वंश की प्रसिद्ध राजधानी "वैशाली" नामक सुप्रसिद्ध शहर का दूसरा नाम है। कल्पसूत्र के १२२ वें पृष्ट में उसे वैशाली के समीपवर्ती एक भिन्न शहर की तरह माना है। लेकिन चनुसम्धान करने से यह मालूम होता है कि हम जिसको "वैशाली" नगरी कहते हैं वह बहुत ही लम्बी और विस्तृत थी।

चीनी यात्री हुएनसङ्ग के समय में वह करीव १२ मील विस्तार वाली थी । उसके उस समय तीन विभाग थे । १-वैशाली जिसे त्राजकल "बेसूर" कहते हैं । २—वाणियप्राम–जिसे आज कल वाणिया कहते हैं। श्रोर ३—कुएडग्राम जिसे आज कल वसुकुंड कहते हैं। कुएडप्राम भी "वैशाली" का ही एक नाम था। वहीं 'महावीर' की जन्मभूमि थी । इसी कारण से सम्भवतः जैन शास्त्रों में कई स्थानों पर महावीर को "वैशालीय" संज्ञा से भी सम्बोधित किया है "बुद्धचरित्र" के ६२ वें प्रष्ठ में लिखी हुई एक त्राख्यायिका से भी वैशाली के तीन भाग होना पाया जाता 🐉। ये तीनों भाग कदाचित् "वैशाली" वािणय त्राम ऋौर कुण्ड त्राम के सूचक होंगे। जो कि ऋनुभव से सारे शहर के आग्नेय, इशान्य और पश्चिमात्य भागों में ञ्याप्र थे ।

ईशान्य कोगा में कुग्डपुर से श्रागे ''कोल्लंगी'' नामका एक मुह्हा था जिसमें सम्भवतः "ज्ञातृ" श्रथवा "नाय" जाति के चत्रिय लोग बसते थे। इसी कुल में भगवान महावीर का जन्म हुआ प्रतीत होता है। सूत्र ६६ में इस मुहल्ले का न्याय कुल के नाम से उल्लेख किया गया है । यह "कोल्लांग सन्निवेश" के साथ सम्बद्ध था। इसके बाहर "दुईयलास" नामक एक चैत्य था। साधारण चैत्य की तरह इसमें एक मन्दिर श्रीर उसके श्रासपास एक उद्यान था। इसी कारण से "विपाक सूत्र" में उसे "दइपलास उजाए" लिखा है। श्रीर "नाय सर्एंड उज्जागों'' त्र्यादि शब्दों से माॡ्रम होता है कि वह नाय कुलं काही था।

उपरोक्त कथन से जैन शास्त्रों के उस कथन का समर्थन होता है। जिसमें "कुएड प्राम" का "नायर" (नगर) की तरह उल्लेख किया गया है। क्योंकि कुएडव्राम वैशाली का ही दूसरा नाम था। कल्प सूत्र पृष्ठ १०० वें में कुएडपुर के साथ "नयरं सिमंतर वाहिरियं" इस प्रकार का विशेषण लगा हुआ है। इस वर्णन से साफ माऌम होता है कि, यह वैशाली का ही वर्णन है। जिस सूत्र के श्राधार पर कुएडग्राम को सन्निवेश सिद्ध किया जाता है। वह बराबर ठीक नहीं है।

इन सब बातों से यह पता चलता है कि महावीर के पिता "सिद्धार्थ" कुएडग्राम अथवा वैशाली नामक शहर के "कोल-भाग" नामक पुरे में बसने वाले नाय जाति के चत्रियों के मुख्य सरदार थे। इस बात का प्रमाण हमें जैन प्रन्थों में भो कई स्थानों पर मिलता है। कल्पसूत्रादि प्राचीन प्रन्थों में "सिद्धार्थ" को "कुएडग्राम" के राजा की तरह से बहुत ही कम स्थानों में वर्णित् किया है त्राधिक स्थानों पर उसे साधारण चत्रिय सरदार की तरह लिखा है। यदि कहीं कहीं एक दो स्थानों पर राजा की तरह से उसका उल्लेख भी पाया जाता है तो वह केवल श्रपवाद रूप से।

इन प्रमाणों से यह साफ जाहिर होता है कि "महावीर" की जन्मभूमि कौझांग ही थी श्रीर यही कारण है कि दीचा लेते ही वे सब से प्रथम श्रपनी जन्मभूमि के पास वाले दुईपलास नामक चैत्य में ही जा कर रहे, महावीर के माता पिता श्रीर दूसरे

नाय वंश के चित्रय पार्श्वनाथ के अनुयायी थे। इस कारण ऐसा मारूम होता है कि, उन्होंने पार्श्वनाथ के अनुयायी साधुओं की सुभीता के लिये एक चैत्य की स्थापना की थी।

विशेष प्रमाण में यह बात और कही जा सकती है कि सूत्र ७७ और ७८ में वाणिय गाम के विषय में लिखे हुए "उचनीय मिक्सम कुलाई" वर्णन के साथ रोखिलकृत बुद्ध चरित्र का वर्णन बहुत मेल खाता है। उसमें लिखा है कि:—

वैशाली के तीन भाग थे। पहले विभाग में सुवर्ष कलश चाले ७००० घर थे, मध्यम विभाग में रजत कलश वाले १४००० घर थे श्रौर श्रन्तिम विभाग में ताम्र कलश वाले २१००० घर थे। इन विभागों में क्रम से उच्च, मध्यम श्रौर नीच वर्ग वाले लोग रहते थे।

डा० हार्नल का मत दे दिया गया है। यह कथन अवश्य प्रमाण युक्त है, पर इसमें सत्य का कितना अंश है, इसके विषय में ठीक कुछ भी नहीं कहा जा सकता।

#### भगवान महावीर के माता पिता।

दिगम्बर यन्थ महावीर पुराण के अन्तर्गत महावीर के पिता राजा सिद्धार्थ को एक बहुत बड़ा राजा बतलाया है और उसकी प्रधान रानी का नाम त्रिशला बतलाया है। लेकिन कल्पसूत्र के अन्तर्गत सिद्धार्थ को एक मामूली जागीरदार की तरह सम्बोधित किया है, स्थान स्थान पर उसमें "राजा सिद्धार्थ" नहीं अत्युत "चत्रिय सिद्धार्थ" के नाम से सम्बोधित किया है। उसी अकार त्रिशला को भी "रानी त्रिशला" के स्थान पर "चत्रिन

याणी "त्रिशला" ही कहा है, इससे तो साफ जाहिर होता है कि भगवान् महावीर के पिता एक मामूली जागीरदार ही थे, या अधिक से अधिक एक छोटे राज्य के स्वामी होंगे । लेकिन इसमें एक बात विचारणीय है वह यह है कि, राजा सिद्धार्थ का सम्बन्ध वैशाली के समान प्रसिद्ध राजवंश से हुआ था इससे यह माॡम होता है कि, सिद्धार्थ चाहे कितने ही साध।रण राजा क्यों न हों, पर उनका त्रादर तत्कालीन राजात्रों के श्रन्दर बहुत ऋधिक था।

#### त्रिशला रानी के माता पिता।

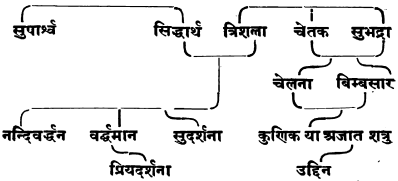
त्रिशला रानी के माता पिता के सम्बन्ध में भी दिगम्बर श्रौर श्वेताम्बर प्रन्थों में बहुत मतभेद पाया जाता है। दिगम्बर अन्थों में त्रिशला को सिद्धदेश के राजा चेटक की पुत्री लिखा है त्रोर कल्पसूत्र तथा त्रान्य श्वेताम्बर प्रन्थों में त्रिशला रानी को वैशाली के राजा चेतक की बहन लिखा है। यह दोनों चेतक एक ही थे या भिन्न भिन्न यह निश्चय नहीं कहा जा सकता। बौद्ध प्रन्थों में भी चेतक का राजा की तरह वर्णन नहीं पाया जाता। बिलक यह पाया जाता है कि उस राज्य का प्रबन्ध एक मण्डल के द्वारा होता था त्रौर राजा उस मएडल का प्रमुख समभा जाता था, राजा के हाथ में वाइसराय त्रौर सेनापित की पूरी शक्तियां रहती थीं। इस मएडल के अन्तर्गत अठारह विभाग थे। इन सब विभागों पर एक व्यक्ति नियुक्त था ऋौर इसके बदले में इन सब लोगों को छोटे छोटे राज्य का स्वामी बना दिया जाता "निर्यावलिसूत्र" नामक बौद्ध प्रन्थ से पता चलता है कि चन्पानगरी के राजा "कुणिक" ने जब चेतक के उपर चढ़ाई की, उस समय चेतक ने श्रठारहों राजाओं को बुलाकर उनसे सलाह ली थी।

भगवान महावीर का निवाणोंत्सव मनाने के लिए जिन श्राठारहों राजाओं ने दीपावली का उत्सव मनाया था, सम्भवतः वे इसी मंडल के मेम्बर हों। लेकिन इन श्राठारहों राजाओं के श्रम्तर्गत चेतक का नाम प्रमुख के ढङ्ग से नहीं श्राया है। इससे मालूम होता है कि चेतक का दर्जा सम्भवतः उन श्राठारहों राजाओं के बराबर ही हो। इसके श्रातिरिक्त सम्भव है कि, उनकी सत्ता भी स्वतंत्र न होगी इन सब कारणों से ही मालूम होता हैं कि बौद्ध लोगों के धर्म प्रचार के निमित्त उसकी विशेष श्रावरयकता न पड़ी श्रीर इसीलिए उनके प्रंथों में भी उसका विशेष उल्लेख नहीं पाया जाता है। जैन प्रम्थों में तो स्थान स्थान पर उनका नाम श्राना स्वाभाविक ही है—क्योंकि एक तो वे भगवान महावीर के मामा भी थे श्रीर दूसरे जैनधर्म के श्राधार स्तम्भ भी।

राजा चेतक को एक पुत्री श्रौर भी थी। उसका नाम "चेलना" था। यह मगध देश के राजा बिम्बसार को ब्याही गई थी, माल्लम होता है कि राजा बिम्बसार बौद्ध श्रौर जैन दोनों ही मतों का पोषक था। क्योंकि इसका नाम दोनों ही घम्मों के प्रन्थों में समान रूप से पाया जाता है, इसके पुत्र "कुणिक" प्रारम्भ में तो जैन मतावलम्बी था, पर पीछे से बुद्ध निर्वाण के करीब श्राठ वर्ष पहिले वह बौद्धमतावलम्बी हो गया था। बौद्ध प्रन्थों में इसे श्रजातशत्रु के नाम से लिखा है।

त्रिशला रानी को भगवान महावीर के सिवाय एक पुत्र

श्रीर एक पुत्री श्रीर हुई थी, जिनके नाम क्रमशः नन्दिवर्द्धन श्रौर सुदर्शना थे। महावीर स्वामी के काका का नाम सुपार्श्व था । निम्नांकित तालिका से भगवान् महाबीर के कुटुम्ब का साफ साफ पता चल जायंगा।



यह तालिका श्वेताम्बर प्रन्थों के श्राधार से बनाई गई है। दिगम्बर प्रन्थों में भगवान महावीर की पुत्री शियदर्शना का उल्लेख नहीं किया गया है। उनके प्रन्थों में महावीर को बाल-ब्रह्मचारी माना है। भगवान महाबीर बालब्रह्मचारी थे या नहीं, इस विषय पर ऋ।गे विचार किया जायगा ।

#### भगवान् महावीर का जन्म

कल्पसूत्र के त्रांतर्गत 'भगवान महाबीर' के गर्भ स्थान बद्-लने का वर्णन पाया जाता है। यह घटना दिगम्बर प्रन्थों में कहीं भी नहीं पाई जाती। आजकल के विद्वान भी इस घटना को प्राय: ऋसम्भव सी मानते हैं। लेकिन श्वेताम्बरियों के बहुत प्राचीन धन्थों में इसका वर्णन पाया जाता है। इसलिये यह बात ऋवश्य विचारणीय है।

प्राचीन दन्त-कथाओं में हम प्रायः इस प्रकार की घटनाएँ सुना करते हैं। जिनमें गर्भ बदलने की तो नहीं पर कन्या के स्थान पर पुत्र और और पुत्र के स्थान पर कन्या को रख देने की बातें पायी जाती हैं। अथवा यदि किसी के सन्तित न होती हो तो दूसरी सन्तान को लाकर "रानी के गर्भ से पैदा हुई है" इस प्रकार की अफवाह उड़ा दी जाती है। इस प्रकार की घटनाएँ जब प्रकाश में आती हैं तो कुछ दिनों पश्चात् लोग उसको बढ़ा कर राई का पर्वत और तिल का ताड़ कर देते हैं।

लोगों का ख्याल है कि इसी प्रकार की कोई घटना शायद महावीर के जन्म समय भी हुई हो, जिसको बढ़ाते २ यह रूप दे दिया गया हो। कल्पसूत्र के अनुसार भगवान महावीर पहले ऋषभदत्त ब्राह्मण की पत्नी देवनन्दा के गर्भ में अवतिरत हुए थे। जब यह खबर इन्द्र को मालूम हुई तो वह बड़े असमज्जस में पड़ गया, क्योंकि ब्राह्मणी के गर्भ में तीर्थंकर के जीव का जाना असम्भव माना जाता है। अन्त में उसने महावीर का गर्भ स्थान बदलने के निमित्त "हरिनैगम" नामक दैव को बुला कर उस गर्भ को चित्रय राजा सिद्धार्थ की रानी तिशला की कुत्ति में बदलने को कहा।

उपरोक्त सब कुछ बातें ऐसे ढङ्ग की हैं जिन पर सिवाय श्रद्धावादी जैनियों के दूसरे विद्वान् विश्वास नहीं कर सकते। कुछ लोगों ने इस घटना के विरुद्ध कई प्रमाण संप्रह करके यह सिद्ध करने की कोशिश की है कि, यह घटना बहुत प्रीछे से मिलाई गई है। उन प्रमाणों को संचिप्त में नीचे देते हैं। (१) कल्पसूत्र के रचियता लिखते हैं कि, तीर्थकर-

नामक कर्म के बंधे हुए जीव अन्तकुल, भिन्नाकुल, तुच्छकुल, दरिद्रकुल, प्रान्तकुल और ब्राह्मणुकुल में जन्म नहीं लेते प्रत्युत चत्रियकुल, हरिवंशकुल, त्रादि इसी प्रकार के विशुद्ध कुलों में जनम लेते हैं। यहाँ पर हमें यह नहीं माॡम होता कि कल्प सूत्र के रचियता "विशुद्ध कुल" का क्या श्रर्थ लगाते हैं । क्या ब्राह्मण लोग विशुद्ध कुल के नहीं थे, इस स्थान पर मालूम होता है कि जैनियों ने ब्राह्मणों को बदनाम करने ही के लिए इस उपपत्ति की रचना की है।

(२) उस समय त्राह्मणों, जैनियों श्रौर बौद्धों के बीच में भयक्रर संघर्ष चल रहा था। तत्कालीन प्रन्थों में इस विद्वेष का प्रतिबिम्ब साफ साफ दिखलाई पड़ रहा है। ब्राह्मण प्रन्थों में जैनियों और बौद्धों को एवं जैन और बौद्ध प्रन्थों में ब्राह्मणों को बहुत ही नीचा दिखलाने का प्रयत्न किया है। सम्भवतः महावीर-स्वामी के गर्भ परिवर्तन की कल्पना भी इसी उद्देश्य की सिद्धि के िलिये की गई हो। क्योंकि इसके पश्चात् ही हम यह भी देखते हैं कि भगवान महावीर की समवशरण सभा के ग्यारह गणधर भी ब्राह्मण कुलोत्पन्न ही थे। यदि वे श्रशुद्ध समभे जाते तो कदाचित उनके गणधर भी न होने पाते।

३—माॡ्यम होता है कि भद्रवाहु स्वामी ने बहुत पीछे ब्राह्मण कुल को इन सात कुलों के साथ रख दिया है। क्योंकि ब्राह्मण कुल के पहले जितने भी नाम श्राये हैं जैसे श्रम्तकुल भिन्नाकुल, तुच्छकुल आदि के सब गुण के सूचक हैं। फिर केवल अकेला ब्राह्मण कुल ही क्यों "जाति दुर्शक" रक्खा गया। इससे मालूम होता है कि भद्रवाह के समय में ब्राह्मणों श्रीर जैनियों का संघर्ष

पराकाष्टा पर पहुंच गया था श्रौर इसी कारण शायद उन्होंने इस नवीन उपपत्ति की रचना की थी।

इस विषय में डाक्टर हमन जेकोबी का मत कुछ दूसरा हो है। उनका कथन है कि, सिद्धार्थ राजा के दो रानियां थीं, पहली पटरानी का नाम त्रिशला था, यह चत्रिय कुलोत्तपन्न थी श्रौर दूसरी को नाम "देवानन्दा" था यह ब्राह्मणी थी। भगवान महावीर का जन्म देवानन्दा के गर्भ से हुत्रा था। पर चृंकि त्रिशला वैशाली के राजा "चेटक" की बहन थी, ऋौर सिद्धार्थ को पटरानी भी थी, इसलिए महावीर का जन्म उसकी कुच्चि से हुआ यह प्रकाशित कर देने से एक साथ दो लाभ होते थे। पहला तो यह कि, वैशाली के समान विस्तृत राज्य से उनका सम्बन्ध और भी दृढ़ हो जाता और दूसरा यह कि "महावोर" युवराज भी बनाये जा सकते थे। सम्भवतः इसी बात को सोच कर उन्होंने यह बात प्रकट कर दी हो तो क्या आश्चार्य ? इस बात की त्रौर भी पुष्टि करने के लिये वे निम्नांकित प्रमाण पेश करते हैं:--वे कहते हैं कि "ऋषभद्त्त" को देवानन्दा का पति कहने की बात बिल्कुल श्रासत्य है, क्योंकि प्राकृति भाषा मैं किसी व्यक्ति वाचक शब्द के आगे "दत्त" शब्द का प्रयोग अवश्य होता है पर वह भी ब्राह्मणों के नाम के आगे नहीं हो सकता। आतएव "देवानन्दा" का पति "ऋषभदरा" था यह कल्पना बहुत पीछे से मिलाई गई है।

जेकोबी साहब की पहली कल्पना तो विशेष महत्व नहीं रखती, उनका यह कहना कि चत्रिय राजा सिद्धार्थ की एक रानी देवानन्दा ब्राह्मणी भी थी यह बिल्कुल भूल से भरी हुई बात है। क्योंकि उस काल में त्राह्मण कन्या का चत्रिय के साथ विवाह नहीं होता था। यह प्रथा सम्भवतः महावीर श्रीर बुद्ध के कई वर्षी पश्चात् चली थी। इसके ऋतिरिक्त दिगम्बरी प्रन्थ महावीर पुराण में साफ लिखा है कि महावीर त्रिशला से ही उत्पन्न थे। हां उनकी दूसरो कल्पना त्रवश्य महत्व पूर्ण त्रौर विचारणीय है।

इसमें सन्देह नहीं कि, उपरोक्त प्रमाणों में से बहुत से प्रमाण बहुत ही महत्व पूर्ण हैं। इनसे तो प्रायः यही जाहिर होता है कि "गर्भ हरए" की घटना कवि की कल्पना ही है, पर हम एक दम ऐसा करके प्राचीन प्रन्थों की श्रवहेलना नहीं कर देना चाहते। हमारा तो यही कथन है कि, इस विषय पर श्रौर उपाहोह हो। सब जैन विद्वान इस विषय को साचें श्रीर दृढ़ प्रमाणों के साथ जो निष्कर्म निकले उसी को स्वीकार करें। केवल प्राचीन लकीर के फ़कीर या अन्धश्रद्धा के वशीभूत होकर प्राचीनता का पत्त कर लेना भी ठीक नहीं। हर एक बात को बुद्धि की कसौटी पर त्रवश्य जांच लेना चाहिए। श्रस्तु !

ईस्वी सन् से ५९९ वर्ष पूर्व चैत्र शुक्रा त्रयोदशो के दिन रानी त्रिशला के गर्भ से भगवान महावीर का जन्म हुआ, जन्म के उपलक्ष्य में बहुत बड़ा उत्सव मनाया गया।

भगवान महावीर का बाल्यजीवन ऋौर यौवनकाल किस प्रकार व्यतीत हुआ इसके बतलाने में इतिहास प्राय: चुप है। पुराणों में भी बाल्यकाल श्रौर यौवनजीवन की बहुत ही कम घटनात्रों का वर्णन है। अतएव अनुमान प्रमाण से इन दो श्रवस्थात्रों का जो कुछ भी निष्कर्ष निकाला जा सकता है वह श्रागे के "मनो वैज्ञानिक" खएड में निकाला जायगा।

यहां पर एक बात बतला देना आवश्यक समभते हैं, वह यह कि श्वेताम्बरी धर्मशास्त्र भगवान महावीर का विवाह "यशोदा" नामक राजकुमारी के साथ होना मानते हैं। उनके मतानुसार भगवान महावीर को प्रियदर्शना नामक एक पुत्री थी। जिसका विवाह राजकुमार "जामालि" के साथ किया गया था। पर दिगन म्बरी धर्म शास्त्रों के मत से महावीर बाल ब्रह्मचारी थे। इन दोनों में से कौनसा मत सचा है इसका निर्णय करने के लिए इति-हासज्ञों के पास कोई प्रमाणभूत सामग्री नहीं है । हां श्रनुमान के बल पर कई मनो वैज्ञानिकों ने इसका निर्णय किया है जिसका विवेचन श्रागामी खएड में किया जायगाः।

बाल्यकाल ऋौर यौवनजीवन को लांघ कर इतिहास एक-दम उस स्थान पर पहुंचता है जहां पर महावीर का दीचा संस्कार होता है। पिता की मृत्यु के पश्चात् तीस वर्ष की अवस्था में महाबीर ने दोचा प्रहण की । डार्व हार्नल का मत है कि, यदि जीवन के त्रारम्भ काल ही में महावीर दुईपलास नामक चैत्य में पार्श्वनाथ की सम्प्रदाय में सम्मलित होकर रहने लगे। पर उनके त्याग विषयक नियमों से इनका कुछ मत भेद हो गया यह मत भेट खास कर "दिगम्बरत्व" के बियप में था। पार्श्वनाथ के त्रानुयायी वस्त्र धारण करते थे श्रौर महावार बिल्कुल नम्न रहना पसन्द करते थे। इस मत भेद के कारण कुछ समय पश्चात् वे उतसे ऋलग होकर बिहार करने लगे। दिगम्बर होकर उन्होंने बिहार के दक्षिण तथा उत्तर प्रान्त में श्राधुनिक राजमहल तक १२ वर्ष तक खूब भ्रमण किया । इसके प्रश्चात् इनका उपनाम महावीर हुआ। इसके पूर्व में ये वर्द्धमान के नाम से प्रसिद्ध थे ।

इस समय इन्हें केवल्य की भी प्रप्ति हुई। केवल्य प्राप्ति के पश्चात्इन्होंने ३० वर्ष तक जनता को धार्मिक उपदेश दिया।

भगवान महाबीर का उपदेश कितना दिव्य और उज्जल था, इसका विवेचन करते हुए साहित्य सम्राट रवीन्द्रनाथ टैगोर हते हैं:—

Mahabir proclaimed in India the message of salvation that religion is a reality and not a mere social convention, that salvation comes from taking refuge in that true religion. and not for observing the external ceremonies of the community, that religion can not regard any barrier between man and man as an eternal verity. Wondrous to relate, this teaching rapidly overtopped the barriers of the race's abiding instinct and conqured the whole country for a long period now the influence of kshatriya teachers completely suppressed the Brahmin power.

"महावीर ने भारतवर्ष को ऊँचे खर से मोच का संदेशाः दिया। उन्होंने कहा कि धर्म केंवल सामाजिक रूढ़ि नहीं है, बल्कि वास्तविक सत्य है। मोच केवल साम्प्रादिक बाह्य क्रियाकाएड से नहीं मिल सकता प्रत्युत सत्य धर्म के स्वरूप का आश्रय लेने से प्राप्त होता है, धर्म के अन्तर्गत मनुष्य और मनुष्य के बीच रहने वाला भेद भाव कभी स्थायी नहीं रह सकता। कहते हुए आश्रय होता है कि, महावीर की इस शिचा ने समाज के हृदय में जड़ जमा कर पूर्व संस्कारों से बैठी हुई भावनात्रों की बहुत शीघ नेस्तनाबूद कर और सारे देश को वशीभूत कर लिया। महाबीर के पश्चात भी बहुत काल तक चित्रय लोगों के उपदेशा के प्रभाव से बाह्यणों की सत्ता आभिभूत रही।

# जैन और बौद्धधर्म पर तुलनात्मक दृष्टि

बाह्य दृष्टि से जब हम जैन श्रीर बौद्ध इन दोनों धर्मों पर तुलनात्मक दृष्टि डालते हैं, तो हम।रे सन्मुख सहजही दो प्रश्न उपिश्वत होते हैं।

१-वह कौनसा कारण है जिससे एक ही कारण से-एक एक ही समय में पैदा हुए दो धर्मों में से एक धर्म तो बहुत ही कम समय में सर्वव्यापी हो गया श्रीर दूसरा न हो सका।

२-वह कौन सा कारण है जिससे एक ही कारण से, एक ही समय में पैदा हुए दो धर्मों में से एक-सर्वव्यापी होने चाला धर्म तो समय प्रवाह में भारतवर्ष से बह गया ऋौर दसरा त्रब तक स्थायी रूप से चल रहा है।

ये दोनों ही प्रश्न बड़े महत्वपूर्ण हैं इन्हीं प्रश्नों में इन 🛭 थर्मों का बहुत सा रहस्य छिपा हुआ है इस स्थान पर संचिप्त रूप से इन दोनों प्रश्नों पर त्रालग त्रालग विचार करने का प्रयत्न करते हैं।

बौद्ध और जैनधर्म की श्रनेक साम्यतात्रों में से दो साम्य-ताएँ निम्न लिखित भी हैं।

१—दानों ही धर्म वाले "त्रिरत्न" शब्द को मानते हैं, बौद्ध-थर्म वाले बुद्ध, धर्म श्रीर संघ को "त्रिरत्न" कहते हैं श्रीर जैन-धर्म वाले सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान, श्रीर सम्यक्चरित्र को त्रिरत मानते हैं।

२-दोनों ही धर्म वाले "संघ" शब्द को मानते हैं, जैनियों में संघ के मुनि, ऋजिका, श्रावक और श्राविका ऐसे चार भेर किये हैं पर बौद्धों में केवल भिक्षुक ऋौर भिक्षुकी यही दो भेद किये हैं।

दोनों ही धर्मों के त्रिरान वाले मुद्रालेख खास विचार के सूचक हैं। बौद्ध लोगों का यह मुद्रालेख आधि-भौतिक अर्थ से सम्बन्ध रखता है, भौर जैनियों का आध्यात्मकता से। पहले तीन रहों ( बुद्ध, धमे श्रोर संघ ) से मालूम होता है कि ये भेद व्यव-हारिकता को पूर्ण रूप से सन्मुख रख कर बनाये गये हैं। इनके द्वारा लोगों के अन्तर्गत बहुत शीव्रता से उत्साह भरा जा सकता है। श्रौर दूसरे तीन रत्नों ( सम्यक्दर्शन, सम्यकज्ञान, श्रौर सम्यकचरित्र ) से मालूम होता है कि ये तीनों आदर्श और व्यवहार इन दोनों दृष्टियों को समान पलड़े पर रखकर बनाये गये हैं। इनके द्वारा मनुष्यों में बाह्य ज्वलन्त साहस का उदय तो नहीं होता पर शान्त ऋौर स्थिर मनों-भावनात्रों की उत्तपति होती है। पहले "त्रिरत्न" से मनुष्य चिणक त्रावेश में त्राता है पर दूसरे "त्रिरत्न" से स्थायी त्रावेश का उद्गम होता है। पहले "त्रिरत्न" में समय को देख कर उत्तेजित होने वाले श्रसंख्य लोग सम्मिलित हो जाते हैं पर दूसरे "त्रिरत्न" में स्थायी भावनात्रों वाले बहुत ही कम लोग सम्मिलित होते हैं। इस अनुमान का इतिहास भी श्रनुमोदन करता है, अपने चपल श्रोर प्रवर्तक उत्साह की उमंग से बौद्धधर्म हिन्दुस्थान के बाहर भी प्रसारित हो गया। पर जैनधर्म केवल भारतवर्ष में ही शान्त श्रीर मन्थर गति से चलता रहा।

"त्रिरत्न" की ही तरह "संघ" शब्द के भेद भी बड़े ही महत्व पूर्ण हैं। बौद्ध लोगों के संघ में केवल भिक्षुक श्रौर भिक्षुका

का ही समावेश किया गया है। इस पंथ में साधारण गृहस्थ-लोग किसी खास नाम से प्रविष्ट नहीं किये गये हैं। यह स्पष्ट है कि साधारण जन समाज से किसी प्रकार का व्यवस्थित सम्बन्ध रखे बिना कोई भी भिक्षु-संघ स्थायी रूप से नहीं चल सकता। क्योंकि, श्रपने सम्प्रदाय का श्रास्तित्व कायम रखने के लिये ऋपने ऋनुयायी गृहस्थजन-समुदाय से द्रव्य वगैरह की सहायता लेना त्रावश्यक होता है। पर त्रपनी त्रात्यन्त उदारता के कारण मनुष्य प्रकृति की कमजोरी की कुछ परवाह न करते हुए बौद्धों ने इस बात की कोई दृढ़ व्यवस्था न की । गृहस्थों को अपने संघ में विधिपूर्वक प्रविष्ट करने के लिये उन्होंने कोई उपाय नहीं किया। उनके धर्म में हर कोई प्रविष्ट हो सकता था, उसे किसी भी प्रकार की प्रतिज्ञा लेने की कोई त्रावश्यकता न होती थी। धर्मानुयायी गृहस्थों के लिए विधि-निषेध का कोई खास प्रन्थ भी न था। उनके लिए किसी विशिष्ट प्रकार की धर्म किया की व्यवस्था भी न थी । अच्छे और बुरे, सदाचारी और दुराचारी, सभी लोग बौद्धधर्म में आसानी से प्रविष्ट हो सकते थे। संचिप्त में यों कह सकते हैं कि एक मनुष्य उनका ऋनुयायी होने के साथ साथ दूसरे धर्म का श्रनुयायी भी हो सकता था। क्योंकि उसके लिए किसी प्रकार के कोई खास नियम लागून थे। "मैं बुद्ध के महासंघ में से एक हूँ। श्रोर उसकी धार्मिक क्रियाओं का यथेष्ट रीति से पालन करता हूँ।" इस प्रकार का धर्माभिमान रखने का श्रिधिकार बौद्धधर्म श्रनुयायो को न था। बौद्धधर्म की इसी उदारता के कारण उस समय अच्छे बुरे, बड़े छोटे उने और नीचे सभी

लोग उस भएड़े के नीचे आ गये। बड़े बड़े राजा भी आये और छोटे छोटे रंक भी, श्रमीर भी श्राये श्रीर गरीब भी, सज्जन भी त्राये त्रौर दुष्ट भी । मतलब यह कि बौद्धधर्म सर्वे व्यापी हो गया।

पर जैन श्राविकों की स्थिति इनसे बिल्कुल भिन्न थी। बौद्धा-नुयायियों से बिल्कुल विपरीत वे ऋपने संघ के एक खास ऋङ्ग में गिने जाते थे श्रौर अपने मुनित्रार्जिकात्रों के साथ वे अपना गाढा सम्बन्ध समभते थे।

डाक्टर हार्नल इस विषय पर प्रकाश डालते हुए कहते है कि:— ''इस विषय में बौद्ध लोगों|ने हिमालयपहाड़ के समान भारी भूल की है। इसी भयङ्कर भूल के कारण यह विशाल धर्म श्रपनी जनमभूमि पर से ही जड़ मूल से नष्ट हो गया है। ईसा की सातवीं शताब्दी में लोगों के धार्मिकवलन में फेर फार होने से हुएनसङ्ग के समय में बौद्ध-धर्म का पतन त्र्यारम्भ हुत्रा। इसके पश्चात् नौवीं शताब्दी में शंकराचार्य्य की भयद्वर चोट् से पछाड़ खाकर वह श्रौर भी धराशायी हो गया। श्राखिर जब बारहवीं श्रौर तेरहवीं शताब्दी में भारतवर्ष पर मुसलमानों का त्राक्रमण हुत्रा। तब तारानाथ त्रौर भिन्हाजुद्दीन के इतिहास में लिखे अनुसार थोड़े बहुत शेष रहे हुए बौद्ध-बिहारों श्रीर चैत्यों को श्रीर भी सख्त श्राघात पहुँचा। जिससे बौद्ध-धर्म ऋौर भी छिन्न भिन्न होते होते अन्त में नष्ट हो गया। प्रारम्भ से ही उसने ऋपने उपासकों का भिक्षु-संघ के साथ में कोई गाढ़ा सम्बन्ध न रक्खा था। श्रौर पीछे से भी उसके श्राचाय्यों को यह करने की न सुभी। इस भूल के कार्ए

डसके सब साधारण उपासक पीछे ब्राह्मण-धर्म में सम्मिलित हो गये।

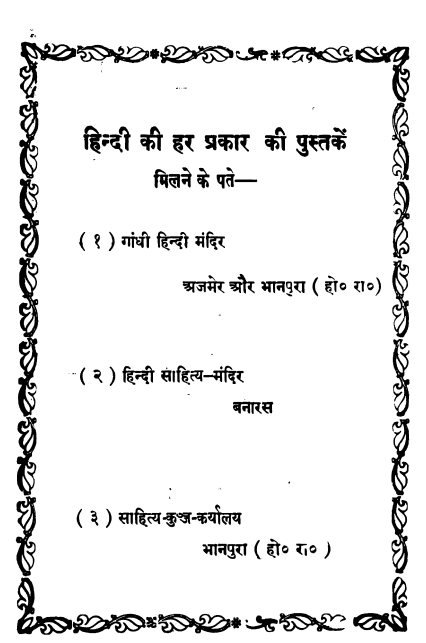
बौद्ध-धर्म के इस विनाश के समय में भी जैन-धर्म अपनी शान्त ऋौर मन्थर गति से भारत की भूमि पर चलता रहा। शङ्कराचार्य्य के भयङ्कर हमले का भी उसकी नींव पर कोई त्रसर न हुत्रा । उसके पश्चात मुसलमानों के भयङ्कर त्राक<sub>े</sub> मणों ख्रोर समय प्रवाह के अन्य अन्य भीषण तूकानों के बीच में भी वह श्रटल बना रहा। इतना श्रवश्य हुत्राकि, समय की भयङ्कर चोटों से उसकी श्रसलियत में बहुत कुछ विकृति श्रा गई। वह श्रपने श्रसली स्वरूप को बहुत कुछ भूल गया जैसा कि त्राज हम देख रहे हैं। पर इतने पर भी उसकी जड़ कालचक के सिद्धान्तों को उलाहना देती हुई न्त्राज मी मोजद है।

बौद्ध-धर्म के विनाश का एक कारण श्रौर हमें प्रत्यक्त माॡम होता है। वह यह है कि सक्तय के श्रज्ञेयवाद के विरुद्ध जैनाचार्थों ने जिस प्रकार "स्याद्वाद" दर्शन की व्युत्पति की, उस प्रकार बौद्धाचार्य्यों ने कुछ भी न किया। उलटे सज्जय के कई सिद्धान्तों को उन्होंने खयं खीकार कर लिया। बुद्ध ने अपने "निर्वाण" विषयक सिद्धान्तों में "अज्ञेयवाद" का पूरा पूरा अनुकरण किया। मृत्यु के पश्चात् तथागत का श्रक्तित्व रहता है या नहीं, इस प्रकार के प्रश्नों का उत्तर देने में बुद्ध विल्कुल इन्कार करते थे। निर्वाण के स्वरूप के सम्बन्ध में किया हुआ बुद्ध का मौन, सम्भव है उस काल में बुद्धिमानी पूर्ण गिनाता होगा पर यह तो निश्चय है कि इस बात ने बौद्धों के विकास में बहुत बड़ी बाधा दी। क्योंकि इस विषय में बौद्धमत के अनुयायी ब्राह्मण दार्शनिकों के सन्मुख पंजे टेक देते थे। अन्त में अपने धर्म का अस्तित्व रखने के निमित्त इस महान प्रश्न का जिसके विषय में कि स्वयं बुद्ध ने कोई निश्चयात्मक बात न कही थी निपटारा करने के लिए बौद्धों की सभा हुई। जिसमें बौद्ध-धर्म महायान, हीनयान आदि आदि कई सम्प्रदायों में विभक्त हो गया। आज भी लङ्का, जावा, सुमात्रा आदि द्वीपों में जहाँ कि ब्राह्मण दार्शनिकों को पहुँच न थी, बुद्ध का निर्वाण विषयक सिद्धान्त अपने असली रूप में प्रचलित है।

इसके श्रितिरक्त कई ऐसे कारण हैं जिनसे बौद्ध-धर्म उस समय में सर्वव्यापी हो गया, श्रीर जैन-धर्म श्रपनी मर्यादित स्थिति में ही रहा। सिवाय इसके जैन-धर्म की मजबूती के श्रीर बुद्धधर्म की श्रिस्थिरता के भी कई कारण हैं। जिनका विवेचन इस लघुकाय ग्रन्थ में श्रसम्भव है।"

ऐतिहासिक खंड समाप्त ।









'सा मास्त्रम होता है कि ईसामसीह से लगभग छः सौ वर्ष पूर्व सारे भूमगडल के श्रम्तर्गत एक विलच्चगा प्रकार की मानसिक क्रान्ति का उद्गम हुआ था।

सारी मनुष्यजाति के मनोविकारों में एक विलच्चण प्रचार की स्वतंत्रत्य भावना का एक विलच्चा प्रकार के बन्धुत्व का पादुर्भाव हो रहा था। सारे संसार के त्रांतर्गत एक नवीन परिपाटी का जन्म हो रहा था।

इसी काल में यूरोप के अन्तर्गत प्रसिद्ध तत्त्वज्ञानी "पैथे-गोरस" का पादुर्भाव हुत्रा । इसका जन्म सभ्य यूनान की सुंदर भूमि पर हुआ था। इसने सारे संसार को एकता का दिव्य सन्देश दिया । शायद उसके पूर्व यूरोप ऋथवा यूनान के ऋन्त-र्गत त्रानेकत्व की भावनात्रों का प्रचार हो रहा होगा, भारतवर्ष की ही तरह वहां पर भी सामाजिक ऋशान्ति का दौरादौर होगा श्रीर सम्भवतः इसी कारण इस तत्त्वज्ञानी ने अपने दिव्य सन्देश के द्वारा लोगों की उन संकीर्ण भावनात्रों को नाश करने का प्रयत्न किया होगा।

इसी काल में एशिया के श्रन्तर्गत एक साथ चार तत्त्वज्ञानी श्रवतीर्ण हुए । चीन में प्रसिद्ध तत्त्वज्ञानी "कनफ्यूशस" का श्राविभीव हुन्ना। इसने श्रपनी उन शिचात्रों के द्वारा जिन्हें गोल्डन रूल (Golden rule) कहते हैं चीन के अन्तर्गत सामा-जिक शान्ति की स्थापना की । करीब इसी के साथ साथ ईरान की भूमि पर प्रसिद्ध तत्त्वज्ञानी "जोरोस्टर" अवतीर्ग हुआ, जिसने श्रपने उन दो सिद्धान्तों के द्वारा जिन्हें "श्रारमुजड" (Armugd) श्रौर श्रहिंरिमन कहते हैं। (Ahiriman) जो कि प्रकाश श्रौर अन्धकार की शक्तियों के विसम्वाद के सम्बन्ध में है-के द्वारा यह कार्य किया।

भारतवर्ष के अन्तर्गत "वर्द्धमान"—जिन्हें महावीर भी कहते हैं—ने प्रकट हो कर श्रपने उत्कट श्रात्मसंयम के सिद्धान्त को प्रकट किया । उन्होंने ऋपनी उत्कट प्रतिभा के बल से "स्याद्वाद" नामक प्रसिद्ध तत्त्वज्ञान का त्र्याविष्कार किया। इसके त्र्यतिरिक्त उन्होंने अपनी अलौकिक सहनशीलता, दिव्य त्रात्म-संयम और श्रद्भुत त्याग के द्वारा लोगों के सन्मुख एक उज्ज्वल श्रादर्श खड़ा कर दिया। सामाजिक श्रशान्ति को नष्ट करने श्रौर स्थायी शान्ति की जड़ जमाने के लिये उन्होंने यहां की बिगड़ी हुई जाति-प्रथा को सुधारने का-अथवा यदि न सुधरे तो नष्ट करने का प्रयत्न किया। उन्होंने पूर्व प्रचलित जैन-धर्म को हाथ में लेकर उसका संशोधन किया श्रीर उसे समाज के निमित्त उपयोगी बना दिया।

.. महावीर के ही साथ साथ; इस देश में "बुद्ध" का भी श्रवतार हुत्रा। माॡम होता है भारतवर्ष की भयद्भर श्रशान्ति का नाश करने के लिए प्रकृति ने केवल एक ही व्यक्ति को पर्याप्त न समभा। त्रौर इसीलिए उसने महाबीर के पश्चात् तत्काल ही बुद्ध को भी पैदा कर दिया। बुद्ध ने ऋौर भी बुलन्द आवाज के साथ प्राचीन सामाजिक नियमों का विरोध किया। उन्होंने ऋपनी पूरी शक्ति के साथ प्राचीन सामाजिक प्रथा के साथ युद्ध करके उसे बिल्कुल ही नष्ट कर दिया। महावीर ने जैन-धर्म का मार्ग जितना विस्तीर्ण रक्वा था बुद्ध ने अपने धर्म का उससे मी अधिक विस्तीर्ण मार्ग रक्खा। जैन-धर्म के अन्तर्गत उस समय वे-ही लोग प्रविष्ट होने पाते थे जो परले सिरे के आत्मसंयमी और चरित्र के पक्के होते थे, पर बुद्ध धर्म में ऐसी कोई बाधा न थी त्रौर इसी कारण से उसने बहुत ही कम समय में समाज के अधिकांश भाग पर अपना अधिकार कर लिया। सारे हिन्दु-स्तान में अधिकांश बौद्ध और उनसे कम जैनी नजर आने लगे। ब्राह्मण-धर्म एक बारगी ही छुप्त सा हो गया।

संसार की इन सब क्रान्तियों का जब हम गम्भीरता के साथ अध्ययन करते हैं तो मालूम होता है कि, जब समाज का एक बलवान ऋौर सत्ताधारी ऋङ्ग ऋपने स्थूल स्वार्थ की रत्ता के निमित्त असत्य और अधर्म का पत्त लेकर अपने से दुर्बल अङ्ग को सत्य से बंचित रखने का प्रयत्न करता है तब इस पराजित सत्य की भस्म में से एक ऐसी दिव्य चिनगारी पैदा होती है कि, जिस-की प्रचएड ज्वाला में उस अधर्म और अनीति की आहुति लग जाती है। उस दिव्य प्रकाश के उस दिव्यविभूति के प्रादुर्भाव में नीति की अपेचा अनीति श्रीर धर्म की अपेचा श्रधर्म का ही अधिक हाथ रहता है। पराजित और प्रताड़ित सत्य को पुनः

इसके गौरव युक्त आसन पर प्रतिष्टित करने के निमित्त ही महा-पुरुषों का श्रवतार होता है। दैवी श्रीर श्रासुरी सम्पद के घात प्रतिघात में जब श्रासुरी तत्त्व श्रपने स्थूल बल के प्रभाव से दैवी तत्त्व को दबा देता है, और अपने अधर्म-युक्त शासन का प्रभाव समाज पर डाल देता है, तब प्रति शासक की तरह दैवीतत्त्व का पत्त लेकर असत्य का निकन्दन करने के निमित्त प्रकृति के गर्भागार में से एक अमोघ वीर्यवान आत्मा अवतीर्ण होती है। इस अमोघ-शक्ति को लोग "अवतार" की संज्ञा देते हैं। इन पुरुषों के अवतरण का मुख्य हेतु जगत की सार्वदेशिक प्रगति के विरुद्ध जो विघ्न त्राते रहते हैं उनको दूर करने का होता है। "महत्ता" केवल सामर्थ्य पर ही अवल-म्बित नहीं है। प्रत्युत विघ्नों के दूर करने में सामर्थ्य का जो उपयोग होता है उसी पर अवलम्बित है। जितने ही भयकंर विन्नों श्रीर प्रति बन्धों के विरुद्ध उसका उपयोग होता है उतनी ही अधिक उसकी महत्ता होती है। संसार के इतिहास में जितने भी महापुरुषों ने पूज्यनीय स्थान प्राप्त किया है, वह केवल सामर्थ्य के प्रभाव से ही नहीं प्रत्युत उस सामर्थ्य के द्वारा अधर्म के विरुद्ध क्रान्ति उठा कर ही किया है। क्रियाहीन सामर्थ्य का उल्लेख इतिहास के पत्रों में नहीं रहता। वस्तुतः देखा जाय तो इन महात्मात्रों को त्राकर्षण करने की शक्ति त्रधर्म में नहीं होती पर जब श्रधर्म का प्रावल्य धर्म को दबोच देता है-उसे तत्त्वहीन बना देता है तब प्रताड़ित सत्य की दुख भरी पुकार ही उन्हें उत्त्पन्न होने को वाध्य करती है।

इस पुस्तक के ऐतिहासिक खरड को पढ़ने से पाठक श्रवश्य

समभ गये होंगे कि इस समय भारतीय समाज की ठीक यही स्थिति हो रही थी, ब्राह्मणों का बलवान श्रङ्ग शूद्रों के निर्वल श्रङ्ग के तमाम श्रधिकारों को छीन चुका था श्रीर पुरुषों का सबल ऋङ्ग स्त्रियों के निर्वल ऋंग को तत्त्व हीन कर चुका था। पशुत्रों के प्राणों का कुछ भी मुल्य नहीं समभा जाता था। हजारों, लाखों प्राणी दिन दहाड़े यज्ञ की पवित्र वेदी पर तलवार के घाट उतार दिये जाते थे। उनके अन्त र्जगत में अशान्ति की भीषण ज्वाला धधक रही थी। वे लोग बड़ी ही उत्कर्ठा के साथ ऐसे पुरुष की राह देख रहे थे जो उस ज्वाला का-उन मनोवि-कारों का स्फोट कर दे। महावीर श्रीर बुद्ध ने प्रकट हो कर यही कार्य किया उन्हेंाने अपने असीम साहस और उत्कट प्रतिभा के बल से लोगों के इन अंतर्भावों को वाह्य क्रान्ति का रूप दे दिया।

हमारा विश्वास है कि यदि ये दोनों महात्मा लोगों की मनो-वृतियों के अनुकूल न रहते हुए उनकी भावनाओं के प्रतिकूल कोई क्ञान्ति उपिथत करते तो कभी उन्हें इतनी सफलता न मिलती, पर वे तो मनोविज्ञान के पूरे पिएडत थे, समाज के इसी मर्ज को श्रीर धर्म के असली तत्त्व की खोज में ही उन्होंने अपनी जिन्दगी के बारह वर्ष व्यतीत कर दिये थे। उनसे ऐसी बड़ी भूल कैसे हो सकतो थी। उन्होंने बहुत ही सूक्ष्मता से लोगों की मनोवृत्तियों का ऋध्ययन कर ऋपने ऋपने धर्म का मुख्य सिद्धान्त "श्रहिंसा" श्रौर "साम्यवाद" रक्खा । उन्होंने श्रपनी श्रतुल-प्रतिभा के द्वारा लोगों को मनोवृत्तियों का नेतृत्व Lead करना ग्रुरू किया । श्रोर मालूम होता है इसी कारण तत्कालीन समाज ने उन्हें तुरंत ही श्रपना नेता खोकार कर लिया।

जैन त्रोर बौद्ध इन दोनों धर्मों का जब हम ऋध्ययन करते हैं तो माऌम होता है कि इन दोनों धर्मी के मोटे मोटे सिद्धान्त प्रायः समान ही हैं। कई सिद्धान्तों में तो स्राश्चर्यजनक समानता पाई जाती है, मत भेद उन्हीं स्थानों पर जाकर पड़ता है जहां पर कि साधारण जनता की पहुँच नहीं है। जहां तक हम सोचते हैं इस समानता का प्रधान कारण हमें तत्कालीन समाज की रुचि ही माॡम होती है। दोनों ही महापुरुषों ने लोक रुचि के विरुद्ध पैर रखना उचित न समभा श्रौर इसी कारण उनमें श्राश्चर्य जनक समानता पाई जाती है, दोनों ही धर्मों का मुख्य सिद्धान्त ऋहिंसा है। यदि हम यह भी कह दें कि, इसो उज्जल तत्त्व पर दोनों धर्मों की नींव रक्खी हुई है तो भी अनुचित न होगा। त्र्यव हम यदि इस विषय पर विचार करें कि इनका प्रधान तत्त्व "ऋहिंसा" श्रौर "साम्यवाद" ही क्यों हुत्रा तो इसका समाधान करने के लिए इतिहास तत्काल ही हमारे सम्मुख उस समय के "हिंसाकाएड" का ख्रौर 'श्रसम्यता' का चित्र खींच देता है, बस, तत्काल ही हमारा सन्तोष कारक समाधान हो जाता है।

यहां तक तो हमने उस समय की स्थिति श्रीर उसके साथ प्रकृति के लगाव का वर्णन किया श्रब हम श्रपने प्रनथ-नायक भगवान महावीर की जीवनी पर मनोवैज्ञानिक ढङ्ग से कुछ विचार करना चाहते हैं। क्योंकि जब तक हमें यह मालूम नहीं हो जाता कि महावीर किस प्रकार-महावीर हुए, किस प्रकार उनके जीवन का क्रम विकास हुआ, किन किन परिस्थितियों के कारणवे संसार की बड़ी हस्तियों में गिनाने के लायक हुए-तब तक

उनके जीवनी का त्र्राधे से ऋधिक भाग कोरा रह जाता है। महावीर एक महापुरुष हो गये हैं-जो जैनियों के ऋन्तिम तीर्थ-कर थे। केवल इतना ही कहने से लोगों को सन्तोष नहीं हो सकता, न उनसे कुछ लाभ ही हो सकता है। जिन घटनात्रों के अंतर्गत महावीर के जीवन का रहस्य छिपा हुआ है, जिन तत्त्वों से मनुष्य जीवन का मुशकिले-त्र्यासान हो जाता है, उन घटनात्रों श्रौर तत्त्वों को जब तक हम पूर्णतया न जानलें तब तक जीवन-चरित्र का सचा कार्य्य श्रधूरा ही रह जाता है।

हमारे दुर्भाग्य से भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास की सामग्री बहुत हो कम प्राप्त है। ऋत्यन्त दौड़ धूप के पश्चात् किसी प्रकार चन्द्रगुप्त तक तो लोग पहुँचे हैं पर उसके बाद तो प्रायः अन्धकार ही है। पाश्चात्य विद्वान पुराणों और दन्त-कथात्रों के त्राधार पर कुछ त्र्यनुमान निकालते स्रवश्य हैं पर कुछ समय के पश्चात यह अनुमान उन्हें ही गलत मालूम होने लगता है। भगवान महावीर के सम्बन्ध में भी यदि यही बात कही जाय तो ऋनुचित न होगा, बौद्ध श्रौर जैन-प्रन्थों के क्राधार से यद्यपि कुछ विद्वानों ने कुछ बातों का निपटारा कर लिया है। पर उसमें भी बहुत मतभेद है। विद्वान भी बेचारे क्या करें, कहाँ तक तर्क लगावें श्रास्तिर उनके त्राधार स्तम्भ तो प्राचीन प्रन्थ ही रहते हैं। उन प्राचीन प्रन्थों में श्रापस में ही मत भेद पाया जाता है। श्रेताम्बरी कहते हैं कि महावीर खामी का गर्भ हरण हुआ था। दिगम्बरी कहते हैं कि, नहीं हुआ। इधर दिगम्बरी कहते हैं कि महाबीर बाल ब्रह्मचारी थे तो श्वेताम्बरी कहते हैं कि नहीं

उनका विवाह हुन्रा था, श्रीर उस विवाह से उनको एक कन्या भी हुई थी। महावीर की पत्नी का नाम यशोदा और कन्या का नाम प्रियदर्शना था। ऐसी हालत में विद्वान क्या करें "किसको भूठा माने त्रौर किसको सचा" उनके पास कोई ऐस। प्राचीन शिलालेख या ताम्रपत्र तो है ही नहीं जिसके बल पर वे निर्द्धन्दताःपूर्वक एक को भूठा श्रीर दूसरे को सचा कह दें। ऐसी हालत में सिवाय श्रनुमान-प्रमाण के श्रोर कोई त्र्याधार शेष:नहीं रह जाता ।

्र इस स्थान पर हम कल्पसूत्र त्र्यादि प्राचीन प्रन्थों त्र्यौर श्रनुमान के श्राधार पर महावीर के जीवन से सम्बन्ध रखने वाली कुछ बातों का विवेचन करेंगे। इस भाग में उनके जीवन का वही भाग सम्मिलित रहेगा जो मनोविज्ञान से सम्बन्ध रखता है। शेष बातें पौराणिक खण्ड में लिखी जायंगी ।

यह बात प्रायः निर्विवाद है कि भगवान महावीर संसार के बड़े से बड़े पुरुषों में से एक हैं। इतिहास में बहुत ही कम महापुरुष उनकी श्रेगी में रखने योग्य मिलते हैं। लेकिन भारत के दुर्भाग्य से या यों कहिये कि हमारी अन्धश्रद्धा के कारण हम लोग उन्हें मानशीयता की सीमा से परे रखते हैं। हम लोग उन्हें त्रज़ौिकक, मर्त्य लोक की श्रृष्टि से बाहर त्रौर दुनियाँ के स्पर्श से एकदम मुक्त मानते हैं। श्रीर इसी कारण हम लोग महावीर की उतनी क़द्र नहीं कर सके जितनी हमें करना चाहिये। महावोर के जीवन का महत्व इसमें नहीं है कि वे ऋलीकिक महापुरुष की तरह पैटा हुए और उसी

हालत में मोत्त गये। वल्कि महावीर के जीवन का महत्व इसी में है कि, मनुष्य जाति के श्रन्दर पैदा होकर भी, उस वायुमएडल में जन्म लेकर भी उन्होंने परम पद को प्राप्त किया। महावीरस्वामी यदि प्रारम्भ से ही ऋलौिकक थे, ऋौर यदि उन्होंने अलौकिकता में से ही अलौकिक पद प्राप्त किया, तो इसमें उनका कोई वीरत्व प्रदर्शित नहीं होता और न उनका जीवन ही हम लोगों के लिये त्रादर्श हो सकता है। क्योंकि हम लोग तो लौकिक हैं। हमें तो लौकिकता में से अलौकिकता प्राप्त करना है। हमें तो नर से नारायण होना है। इसलिए हमारे लिये उसी मनुष्य का जीवन त्र्यादर्श हो सकता है जो हमारी तरह मनुष्य रहा हो श्रौर उसी मनुष्यत्व में से जिसने दैवत्व प्राप्त किया हो । सारी मनुष्य जाति को इसी प्रकार के श्रादर्श की श्रावश्यकता है।

मनुध्य प्रकृति के अन्दर निर्वलता की जो बिन्दुएँ हैं, मनुष्य के मनोविकारों में कमजोरी की जो भावनाएँ हैं श्रौर भावनाश्रों को नष्ट करने के निमित्त जिस पुरुषार्थ की आवश्यकता है वह पुरुषार्थ यदि भगवान महावीर में न था, यदि वे किसी घ्रालौकिक शक्ति के प्राप्त से इतने ऊँचे पद को प्राप्त हुए तो इसमें उनकी क्या विशेषता ? वह तो प्रकृति का ही काम था, इस प्रकार के महावीर तो संसार के त्रादर्श नहीं हो सकते।

लेकिन वास्तविक बात इस प्रकार की नहीं है, महावीर के विषय में इस प्रकार की धारणा करना हमारी भूल है, उसमें हमारा ही दोष है। यदि हम सूक्ष्म दृष्टि से महावीर के जीवन का ऋध्ययन करें तो हमें मालूम होगा कि, महावीर का जीवन

मनुष्य की उन्हीं प्रवृत्तियों काक्रमविकास है जो साधारण मनुष्यों में भी पाई जाती हैं। मनोविज्ञान के उन सब सूक्ष्म तत्वों का महावीर के जीवन में समावेश था। जो हम लोगों के ऋन्दर भी पाये जाते हैं। स्त्रन्तर केवल इतना ही था कि हम लोग अपनी कमजोरी के कारण या यों कहिये कि नैतिकबल की हीनता के कारण उन तत्वों का विकास करने में श्रासमर्थ रहते हैं। हम प्रकृति की दी हुई श्रपार शक्तियों को श्रपनी दुर्बलता के कारण नहीं पहचान पाते हैं ऋौर महावीर ने ऋपने ऋसीम पुरु-षार्थ के तेज से, ऋपने ऋपार नैतिक बल के साहस से ऋपनी सब शक्तियों को पहचान लिया था। उन्होंने बहुत ही बहादरी के साथ उन सब मोह के त्रावरणों को फाड़कर फेंक दिया था जो मनुष्य की दिव्य शक्तियों पर पड़े रहते हैं।

"महावीर," "महावीर" थे, उनमें इच्छात्रों को दमन करने की श्रसीम शक्ति थी। उनमें मनोविकारों पर विजय पाने का श्चद्भुत पुरुषार्थ था। वे हमारे समान साधारण मनुष्यों की तरह कमजोर न थे-इच्छात्रों के गुलाम नथे। उनमें चरित्र का तेज था, ज्ञान का बल था वे मानव जीवन की वास्तविकता को समभते थे। हां वे उन तत्त्वों के ऋनुगामी थे जिनके द्वारा मनुष्य परम-पद् को, श्रपने वास्तविक रूपको प्राप्त कर सकता है। इसी कारण भगवान महावीर हमारे त्रादर्श हैं। इसी कारण वे संसार के पुजनीय हैं।

भगवान महावीर में इतर लोगों से क्या विशेषता थी। बे एक साधारण राजघराने में पैदा हुए थे। हमारे इतने सुयोग्य भी उनको प्राप्त न थे। यह बात हर कोई जानता है कि, एक साधारण मनुष्य को ऋष्यात्म विषय का ऋष्ययन करने में जितनी सुगमता हो सकती है उतनी एक राजकुमार को नहीं मिल सकती। ऊँचे ऊँचे विलास मन्दिरों में ऋनेक विलास-सामिश्रयों के बीच बिरले ही महापुरुषों को वैराग्य का ध्यान त्राता है, ऐसी प्रतिकूल स्थिति के अन्तर्गत रहते हुए भी उनके अन्दर वैराग्य की विन-गारी किस प्रकार प्रवेश कर गई इसी एक बात में महावीर के जीवन का रहस्य छिपा हुन्ना है, श्राखण्ड राज्य वैभव के मार्ग में ऐसा कौनसा सत्य, ऐसा कौनसा सुख, ऐसी कौनसी शान्ति दृष्टि गोचर हुई कि जिसके प्रलोभन में त्राकर उन्होंने ऋपार राज लक्ष्मो को, त्रादर्श मातृष्टेम को, त्रौर उस पत्नी-प्रेम को, जहां से शक्ति की सुन्दर तरंगिणी का उद्गम होता है, लात मार कर जंगल का रास्ता लिया। एक गरीब मनुष्य जो संसार का भार सहन करने में असमर्थ है, जो दोनों समय पूरा भोजन भी नहीं पा सकता, जो संसार के तमाम सुखों से वश्चित है, दरिद्रता का पाश जिसके गले में पड़ा हुआ है, श्रत्यन्त दुखों से तंग त्राकर यदि वैराग्य को प्रहण कर ले तो उसमें त्राश्चर्य को कोई बात नहीं। पर भगवान महावीर की एंसी क्षिति न थी। उनके प्राण से भी श्रधिक प्रिय माता थी । सुंदर, सुशील, ऋौर सद्गुण-शालिनी पत्नी थी, उदार पिता थे। राज्य था। राज्य-भक्त प्रजा थी ऋौर उसके साथ ही साथ श्रात्यन्त वैभव था। इन सब बातों का त्याग करके मुट्टी भर धूल की तर इइन सब सामित्रयों को छोड़कर उन्होंने मुनिवृत्ति प्रहण की इसी आश्चर्य जनक बात में महावीर के जीवन की वास्तविकता छिपी हुई है।

हमारे दुर्भाग्य से हमें भगवान महाबीर के बाल्यकाल. शिक्त

काल, यौवन काल, और दीचाकाल का कोई भी प्रामाणिक इतिहास देखने को नहीं मिलता। देखने को केवल ऐसी ऐसी बातें मिलती हैं कि जिन पर त्राज कल का बुद्धिवादी जमाना बिल्कुल विश्वास नहीं कर सकता। श्रोर जिस बात पर विश्वास किया जा सकता उसके ऋादर्श रूप में किस प्रकार परिणित किया जा सकता है।

## भगवान महावीर का बाल्यकाल ।

भगवान महावोर का बाल्यकाल किस प्रकार व्यतीत हुन्ना। यह जानने का हमारे पास कोई साधन नहीं है, हम इस बात को नहीं जानते कि, बालकपन में उनका क्रम विकास किस ढङ्ग से हुआ। उनकी बालकपन की चेष्टाएं किस प्रकार की थीं। असल में देखा जाय तो मनुष्य के भविष्य का प्रतिबिम्ब उसके बाल्य-जीवन पर पड़ता रहता है । मनुष्य संस्कारों का संप्रह बालकपन में ही करता है। अविष्य में उनका विकास मात्र होता है, इस लिये किसी भी व्यक्ति का जीवन चरित्र लिखने के पूर्व उसके बाल्यकाल को अध्ययन करना अत्यन्त आवश्यक होता है। पर भगवान महावीर के बाल्यकाल के विषय में हमारे प्रनथ कुछ भी प्रमाण भूत तत्त्व नहीं देते । वे केवल इतना ही कह कर चुप हैं कि, भगवान, मति, श्रति, श्रवधि नामक तीन ज्ञानों को साथ ले कर उत्पन्न हुए थे। वे हमारे सामने केवल एक गढ़ी गढ़ाई प्रतिमा की तरह दिखलाई पड़ने लगते हैं । इसमें हमें यथार्थ सन्तोष नहीं होता। हम मनुष्य हैं, हम हमारे पूज्य नेता को मनुष्य रूप में देखना चाहते हैं। मानवीयता का जो महत्व है,

मनुष्यत्व का जो सौन्दर्श्य है उसी को हम भगवान महावीर में देखना चाहते हैं। हम उन्हें मनुष्य जाति के सन्मुख आदर्श रूप में रखना चाहते हैं। हम उनके जीवन से मनुष्य जाति को एक सन्देशा देना चाहते हैं। और इसीलिये हमें उनके बाल्य-जीवन को पूर्ण रूप से अध्ययन करने की आवश्यकता है। हमें यह जानने की अनिवार्थ्य आवश्यकता है कि, भगवान महावीर की दिनचर्या किस प्रकार थी। उनकी शिचाका प्रबन्ध किस प्रकार था, आदि आदि पर हमारे शास्त्रों में इस प्रकार कोई विशह विवेचन नहीं दिया गया है।

फिर भी करपसूत्र आदि प्रन्थों में महावार के पिता सिद्धार्थ की जो दिनचर्या दी हुई है, उससे महावार की दिनचर्या का कुछ कुछ अनुमान लगाया जा सकता है। करपसूत्र में सिद्धार्थ की चर्या का जो वर्णन किया है उसका संस्कृत रूप हम नीचे देते हैं।

"बालात बकुङ्कु में खोचते जीव लोके, शयनीश्युतिष्ठति पाद्-पीठा प्रत्पवरित प्रत्युवतार्थ्य यत्रेवाहन शालातत्रेवोया गच्छिति उपगन्याद्दनशाला मनु प्रविशिनि" अनुप्रविश्या, नेकव्यायाम, योग्य बालान व्यामर्दन मझ्युद्ध करेंगाः श्रान्त परिश्रान्त, शतपाक सहस्रे सुगंधवर तैलादि भीः प्रीग्णनीचे दीपनीवैः दर्पनीचे, मर्द्-नीचेः यहग्णीयेः सर्वेन्द्रियगात्र-प्रल्हाल नीचेः अम्यङ्गितः सन प्रति पूर्ण पाणि पाहु, सुकुमाल कमल तलेः इत्यादि विशेषण युक्तैः पुरुषे: संबाधनया संवाहिताः अपगत परिश्रमः अपन शालायः प्रतिनिष्कामिति"

सूर्योदय के अनन्तर सिद्धार्थ राजा अवृनशाला अर्थात्

्व्यायाम शाला में त्राते थे। वहाँ वे कई प्रकार के दएड बैठक. ्रमुग्दर उठाना श्रादि व्यायाम करते थे। उसके श्रानन्तर वे ंमह-युद्ध करते थे इसमें उनको बहुत परिश्रम हो जाता था। इसके पश्चात शतपक तैल-जो सौ प्रकार के द्रव्यों से निकाला जाता था, त्र्यौर सहस्रपक तैल जो एक हजार द्रव्यों से निकाला जाता था—से मालिश करवाते थे, यह मालिश रस र्राधर धातुत्र्यों को प्रीति करनेवाला–दीपन करनेवाला, बल की . चुद्धि करनेवाला ऋौर सब इन्द्रियों को ऋाल्हाद देने वाला होता था।

व्यायाम के पश्चात् सिद्धार्थं स्नान करते थे। इस स्नान का वर्णन भी कल्पसूत्र में बड़े ही मनोहर ढङ्ग से किया ंगया है, इस प्रकार यदि हम सिद्धार्थ की दिनचर्या का अध्ययन करते हैं तो वह बहुत ही भव्य माॡ्स होती है। ंपिता के इन संस्कारों का प्रभाव महावीर के जीवन पर त्र्यवश्य पड़ा होगा, इन सब बातों से यह भी मालूम होता है कि, ेउस समय उनके श्रासपास का वायुमएडल बहुत हो शुद्ध <mark>श्र</mark>ोर पवित्र था । शारीरिक, मानसिक, श्रौर श्राध्यात्मिक उन्नति ेके सब साधन उनको प्राप्त थे। ऐसा माऌ्रम होता है कि, भगवान महावीर की शारीरिक सम्पति तो बहुत ही श्रतुल होगी। कदाचित इसी कारण उनका नाम "वर्धमान" से महावीर पड़ गया हो ।

महावीर स्वामी की शिचा प्रबन्ध वगैरह के विषय में कुछ भी नहीं कहा जा सकता। हमारे शास्त्रों में उन्हें जन्म से ही, मति, श्रुति, अवधि ज्ञान के धारक माने हैं। इस-

लिए इस विषय पर शङ्का उठाना ही निर्मूल है। हाँ यदि कालने पलटा खाया श्रोर बुद्धिवाद का श्रोर भी श्रधिक विकास हुत्रा तो सम्भव है कि, उस समय इस विषय पर ऋधिक · विचार होगा ।

कल्पसूत्र के अन्दर लिखा है कि माता पिता ने मोह में पागल होकर तीन ज्ञान के धारी भगवान को एक अल्य बुद्धि शिच्चक के पास पढ़ने को रक्खा। भगवान ने उस शिच्चक को पहले ही दिन पराजित कर दिया । त्रादि ।

इन बातों से सहज ही यह निस्कर्ष निकाला जा सकता है कि भगवान महावीर बाल्य-काल से ही ऋदूत बुद्धिशाली, श्रपूर्व प्रतिभावान श्रौर तेजस्वी थे।

इसमें सन्देह नहीं कि भगवान महावीर के जीवन का एक एक भाग श्रध्ययन करने योग्य है। उनका जीवन बहुत ही श्रादर्श था। पर यह सारा चमत्कार वहीं तक रहता है, जब तक हम उनको एक ब्रादर्श मनुष्य रूप में देखते हैं। प्रारम्भ से ही यदिहम उन्हें अलौकिक प्रतिभाशाली (Supper human) मान लें तो यह सारा चमत्कार नष्ट हो जाता है।

एक अंग्रेज लेखक ने महावीर के जीवन पर प्रकाश डालते हुए क्या ही श्रच्छा कहा है।:—

But I want to interprete Mahabira's life as rising from "Manhood to Godhood" and not as from "Godhood to super Godhood". If that were so I would not even touch Mahabira's Life as we are not Gods but men. Men is the greatest subject for man's study. There is a sufficient education for humanity, and so humanity will leave

Gods to themselves. This spirit of leaving Gods Gods themselves, has entered into us long since. We are trying our atmost to turn our Gods into men and the community which best succeeds in doing is the most "Wonder reasonable and acceptable for humanity. is going out of world" says bearlyle and that being the sign of the time we must raise ourself to that sign, otherwise we are behind the times. Not to be with the current of times means, we have reached a pinnacle of progress which the common sense of humanity has obtained or we are rolling into depth of degradation that we are not able to overun progress. We feel that we are backward people and that individual feeling I take to be the best proof of our degradation.

लेखक के कथन का भावार्थ यह है कि महावीर के जीवन का अर्थ मेरे मतानुसार यह है कि वे मनुष्यत्व से ईश्वरत्त्र की ऋोर बढ़े हैं, न कि ईश्वरत्त्व से परमेश्वरत्व की त्रोर । त्रगर वे ईश्वरत्व से परमेश्वरत्व की त्रोर बढ़ते तो मैं उनके जीवन को स्पर्श तक न करता। इसका कारण यह है कि हम मनुष्य हैं देवता नहीं. मनुष्य ही मनुष्य के लिये सबसे ऋधिक ऋध्ययन करने की वस्तु है। मनुष्य जाति के लिये शिचाप्रहण करने योग्य बहुत ही वस्तुएँ हैं इसलिए वह ईश्वर को एक तरफ छोड़कर श्रपने श्राप ही के ऋध्ययन को स्वभावतः ऋधिक पसन्द करेगी 🖡 ईश्वर को ईश्वर ही के लिये छोड़ दिया जाय यह भावना एक दीर्घकालीन समय से मानवीय मन में स्थापन किये हुए हैं। हम ईश्वर को मनुष्यों में परिणित करने का प्रयत्न कर रहे हैं एवं जो समाज इस कार्य में श्रधिक प्रयवशील है वह मनुष्य जाति के लिए

सब से अधिक प्राह्य है। "चमत्कार संसार से बाहर निकाला जा रहा है। कालाईल की इस युक्ति में समय का चिन्ह दृष्टिगोचर हो रहा है ऋौर इस समय-चिन्ह के ऋनुसार ही हमें सुधार करने की त्रावश्यकता है त्रागर हम ऐसा नहीं करेंगे। तो बहुत पीछे पड़ जावेंगे, समय के साथ गति न करना मानो इस बात को प्रकट करना है कि, इस अपने पतन के लिए गहरा गड़ा खोद रहे हैं। हम यह बात महसूस करते हैं कि हमारी जाति एक पिछड़ी हुई जाति है, हमारा ऐसा खवाल करना ही हमारे पतन का सब से श्रच्छा श्रीर सब से शानदार सबूत है।"

चाहे हम लोग इसके विरोध में कितनी ही शक्तियां लगावें, पर तब तक हम कभी त्रागे नहीं त्रा सकते जब तक हम त्रपने त्रादर्श को मानवीय रूप में अपने सम्मुख न रक्खें श्रीर उसीके समान श्रपनी जीवन यात्रा को संयमित न कर लें।

## यौवन-काल

बाल्यावस्था समाप्त किये बाद भगवान महावीर का विवाह हुआ या नहीं इस विषय में श्वेताम्बर और दिगम्बर प्रन्थकारों में बड़ा मतभेद है। दिगम्बर प्रन्थकारों का कथन है कि भगवान् ने श्राजनम पर्च्यन्त विवाह नहीं किया, वे बाल ब्रह्मचारी थे । श्वेताम्बर प्रन्थ इसके बिलकुल विरोध में है। उनके ऋनुसार भगवान् महावीर ने "यशोदा" के साथ विवाह किया था श्रीर डससे उनके एक कन्या भी उत्पन्न हुई थी।

इन दोनों मतभेदों में से सत्य निष्कर्म का निकलना बहुत ही कठिन है। क्योंकि हमारे पास ऐसे तो कोई सबल प्रमाण है ही

नहीं, जिनके श्राधार पर हम दोनों में से एक बात को दावे के साथ कह सकें। केवल श्रानुमान बल पर हम इस पर कुछ विचार कर सकते हैं-यदि हम भगवान महावीर के जीवन को मनोवैज्ञानिक दृष्टि से अध्ययन करें और सूक्ष्म दृष्टि से देखें तो हमें कहना पड़ेगा कि भगवान का विवाह होना ही अधिक सम्भव है। इस स्थान पर हम स्वयं अपनी आरे से कुछ न कह कर केवल एक दिगम्बरी विद्वान की सम्मति ही दे देना अधिक पसन्द करते है। उन महाशय ने बहुत अध्ययन के पश्चात् अपना निम्नांकित मत स्थिर किया है।

"दिगम्बर धर्मशास्त्र इस बात को स्वीकार नहीं करते कि, भगवान महावीर ने विवाह किया था। वे उनको बाल ब्रह्मचारी मानते हैं। पर इस बात की पृष्टि के लिये उनके पास कोई त्रागम-सिद्ध प्रमाण नहीं । हम।रे चौबीस तीर्थंकरों में चाहे जिस तीर्थंकर को देखिये ( एक दो को छोड़ कर ) त्राप गृहस्थ ही पायंगे। ऋषभनाथ स्वामी के तो कई पुत्र थे। इसके श्रातिरिक्त हमारे पास इस बात का कोई सबल प्रमाण भी नहीं कि जिसके द्वारा हम महावीर को ब्रह्मचारी सिद्ध कर सकें। भगवान महावीर के जीवन सम्बन्धी प्रन्थों में कल्पसूत्र ऋपेत्ताकृत ऋधिक पुराना है, श्चत: उसके कथन का प्रमाणभूत होना श्वधिक सम्भव है इसके सिवाय श्रोर एक ऐसा कारण है जिससे उनके विवाह का होना सम्भवनीय हो सकता है।"

"यह बात निर्विवाद है कि भगवान महावीर ऋपने माता-पिता के बहुत ही प्रिय पुत्र थे। वे खयं भी माता-पिता ऋौर भाई पर त्रागाध श्रद्धा रखते थे । यहां तक कि उन्होंने त्रापने भाई के कथन से दीन्ना सम्बन्धी उच भावनात्रों को दो वर्ष के लिए मुल्तवी कर दीं। ऐसी हालत में क्या माता पिता की इच्छा चनका विवाह कर देने की न हुई होगी ? क्या तीस वर्ष की श्रवस्था तक उन्होंने श्रपने प्रागिप्रय कुमार को बिना सह-धर्मिणी के रहने दिया होगा। जिस काल में बिना बह का मुंह देखे सास की सद्गति ही नहीं बतलाई गई है। उस काल की सासुएँ श्रीर जिसमें भी महावीर के समान प्रतिभाशाली पुत्र की माता का बिना बहु के रहना कम से कम हमारी दृष्टि में तो बिलकुल त्र्यस्वाभाविक है, इसके त्र्यतिरिक्त यह भी प्रायः त्रसम्भव ही माऌम होता है कि महावीर ने इस बात के लिए अपने माता पिता को दुखित किया हो, ? ये सब ऐसी शङ्काये हैं जिनका समाधान कठिन है। ऐसी हालत में यदि हम यह मान लें कि भगवान महावीर ने विवाह किया था तो कोई अनुचित न होगा।"

उपरोक्त दिगम्बरी विद्वान का यह कथन कई ऋंशों में उचित मालूम होता है।

यदि भगवान महावीर को मनुष्य की तरह मान कर इस बात कों हम मनोविज्ञान की कसोटी पर भी जाचें तो भी उपरोक्त बात ठोक जँचती है। एक बलवान, धैर्य्यवान, श्रीर बुद्धिवान युवक का तीस वर्ष तक कुमारावस्था में रहना साधा-रगात: प्रकृति के विरुद्ध है। इसमें सम्देह नहीं कि महावीर साधारण मनुष्य प्रकृति से बहुत ऊपर ( Supper human ) थे। पर इससे क्या वे मनुष्यत्व से बिल्कुल ही परे तो नहीं थे. इसके सिवाय विवाह करना कोई पाप थोड़े ही है। यह

तो गृहस्थ का धर्म है, उनके पूर्व कालीन प्रायः सभी तीर्थंकरोंने 🛛 एक दो छोड़ कर ] विवाह किये थे। इसके सिवाय उनकी परिस्थिति भी विवाह के सर्वथा अनुकूल थी। ऐसी हालत में मनोविज्ञान की दृष्टि के श्रानुसार भी उनका विवाह करना ही श्रिधिक सम्भवः माना जा सकता है श्रव श्रादर्श की दृष्टि से लोजिए। यदि हम महावीर को गृहस्थ धर्म की राह से विकास करते देखते हैं तो हमें प्रसन्नता होती है। हमारे हृदय के श्रन्दर इस भावना का संसार होने लगता है किमहावीर की ही तरह हम भी गृहस्थाश्रम के मार्ग से होते हुए ईश्वरत्व की श्रोर जा सकते हैं।

त्रादर्श जीवन व्यतीत करनेवाले मनुष्य की साधारणतया दो अवस्थाएँ होती हैं। इन दोनों अवस्थाओं को अंग्रेंजो में क्रमश: ? Self Assertion श्रोर Self Realization कहते हैं। इन दोनों को हम प्रवृति मार्ग और निवृति मार्ग के नाम से कहें तो अनुचित न होगा । इन दोनों मार्गों में परस्पर कारण त्र्योर कार्य्य का सम्बन्ध है। पहली त्रवस्था में मनुष्य को धर्म, ऋर्थ ऋौर काम को सम्पन्न करने की आवश्यकता होती है। यह प्रवृति शरीर ऋौर मन दोनों से सम्बन्ध रखती है। पैसा कमाना, विवाह करना, व्यवसाय करना, **अत्याचार का सामना करना, आदि गृहस्थाश्रम में पालनीय** वस्तुएँ इस अवस्था का बाह्य उपदेश रहता है। पर वास्तविक उद्देश्य उसका कुछ दूसरा ही रहता है। वास्तविक रूप से देखा जाय तो वाह्य जगत को यह सब कियाएँ जीवन की वास्तविक स्थिति को प्राप्त करने की पूर्व तैयारियाँ हैं। बिना

इन क्रियाओं के मनुष्य जीवन के वास्तविक उदेश्य पर सफ्लता पूर्वक नहीं पहुँचा जा सकता।

हमारे प्राचीन शास्त्रकार दूरदर्शी थे। मनुष्य स्वभाव के श्रागाध परिडत थे। वे जानते थे कि, बिना गृहस्थाश्रम का पालन किये सन्यस्ताश्रम का पालन करना महा कठिन है।

प्रवृति ऋौर निवृति जीवन उत्थान के ये दो मार्ग हैं। प्रवृति से यद्यपि जीवन का विकास नहीं हो सकता तथापि जीवन के विकास के लिए उसकी आवश्यकता अनिवार्घ्य है, बिना प्रवृति मार्ग के ज्ञान श्रीर श्रनुभव से निवृति मार्ग में पहुँचना श्रत्यन्त कठिन है। मनुष्य की गृहस्थाश्रम अवस्था इसी प्रवृति मार्ग का द्वार है। गृहस्थाश्रम में प्रवेश करके मनुष्य उन सब मोहनीय पदार्थों को पाता है, वह उसका अनुभव करता है, उनमें आनन्द की खोज करता है, करते करते जब वह थक जाता है, तृप्ति की खोज करते करते थक जाने पर भी जब उसे तृप्ति नहीं मिलती तब उसे प्रवृति मार्ग की अपूर्णता का ज्ञान होता है। वह उससे ऊपर उटता है, पूर्णता प्राप्त करने के लिए अन्त में उसे निवृति मार्ग में प्रवेश करना पड़ता है, श्रौर तभी वह श्रपने उद्देश्य में सफल भी होता है।

मनुष्य की यह एक स्वाभाविक प्रवृति है कि जब तक वह किसी चीज का स्वयं अनुभव नहीं कर लेता, जब तक वह उसकी मिध्यावादिता का स्वयं स्पर्श नहीं कर लेता तब तक उस वस्तु में उसका स्वाभाविकतया ही एक प्रकार का मोह रहता है। जो लोग प्रवृति मार्ग का बिना तर्जुवा किये ही निवृति मार्ग में प्रवेश कर जाते हैं। उन लौगों की भी प्रायः यही अवस्था होती है-

उन्हें इस बात का कुछ न कुछ ऋणुमात्र सन्देह रह ही जाता है कि प्रवृति मार्ग में भी सुख हो सकता है। क्योंकि उस मार्ग का उन्हें कचा चिट्ठा तो माऌ्म रहता ही नहीं। वे उस मार्ग की ब्रुटियों को तो जानते ही नहीं सारे संसार को सुख की खोज में डधर ही गति करते हुए देख कर यदि उनके हृदय में रंचमात्र<sup>े</sup> इस भावना का उदय भी हो जाय तो क्या त्राश्चर्य !

इसलिए प्रायः सभी धर्मों के श्रन्तर्गत प्रवृति-मार्ग या गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने की त्राज्ञा दी है। जैन धर्मशास्त्रों में भी इस प्रवृति मार्ग का खूब ही विस्तृत वर्णन किया है, हमारे तीर्थंकरों, चक्रवर्तियों, नारायणों त्रादि शलाका के महापुरुषों के वैभव का, उनके विलास का वर्णन करने में उन्होंने कमाल कर दिया है। त्र्यौर इन सुखों की प्राप्ति का कारण पूर्वजन्म कृत पुरुयों को बतलाया है। इसी से पता चलता है कि हमारे धर्म्मशास्त्रों में प्रवृति मार्ग को कितना श्रधिक महत्व दिया है। प्रवृति मार्ग में पूर्णता प्राप्त होना भी पूर्व जन्म के पुण्य का सूचक माना गया है । क्योंकि जब तक मनुष्य सांसारिक सख भोग में ऋपूर्ण रह जाता है तब तक उन भोगों से उसकी विरक्ति नहीं हो सकती, क्योंकि जो भोग उसे प्राप्य हैं उन्हीं में उसे सुख की पूर्णता दिखलाई देती है, श्रीर उन्हीं के मोह में वह भटका करता है। उनके कारण वह दुनियां से निवृत नहीं हो सकता। पर जब उसे संसारसंभव सब विलासों ऋौर सुखों की प्राप्त हो जाती है और फिर भी उसकी तृप्ति नहीं होती, तभी उसे संसार की स्रोर से निवृति हो जाती है स्रोर इसीलिये प्रवृतिमार्ग में पूर्णता का होना पूर्वजन्म के अपनेक पुरायों का फल माना गया है।

दिगम्बर शास्त्रों में वर्णित भगवान महावीर के जीवन को हम देखते हैं तो हमें माछम होता है कि उनके गार्हस्थ्य जीवन में सांसारिक भागों की (प्रवृत्ति मार्ग में) अनय पूर्णताओं के होते हुए भी विवाह सम्बन्धी अपूर्णता रह गई थी। भगवान् महाः वीर के गाहरिथ्य जीवन की यह ऋपूर्णता क्या ऐतिहासिक दृष्टि से, क्या व्यवहारिक दृष्टि सं, क्या श्रादर्श की दृष्टि से श्र**ौ**र क्या दार्शनिक दृष्टि से, किसी भी प्रकार की बुद्धि को मान्य नहीं हो सकती। इस बारे में श्वेताम्बर-प्रन्थों का कथन ही हमें श्रिधिक मान्य माॡम पड़ता है।

बुद्ध का जीवनचरित्र इन सब बातों में आदर्श रूप है। उनके जीवन में प्रवृत्ति मार्ग की । र्णता, उसकी वास्तविकता, उससे विरक्ति श्रीर श्रन्त में निवृत्ति मार्ग में प्रवेश बतलाया गया है। उनका जीवन चरित्र मभुष्य-प्रकृति के श्रध्ययन के साथ लिखा गया है। श्वेताम्बरी-प्रन्थों में भी इसी पद्धति सें भगवान् महावीर का जीवनचरित्र लिखा गया है।

मेरे खयाल में भगवान महावीर बाल ब्रह्मचारी नहीं थे। वे गृहस्थ थे। गृहस्थ भी सामान्य नहीं, उत्कृष्ट श्रेणी के थे। उन्होंने गृहस्थाश्रम के प्रमोद-कानन में हजारों रसिकता की क्रियाएं की होंगी। यौवन के लीला-निकेतन में बुद्ध की तरह वे भी अपनी प्रेमिका के साथ रसमयो तरङ्गिणी के प्रवाह में प्रवा-हित हुए होंगे। पर प्रधृत्ति की इस पूर्णता के वे कभी आधीन नहीं हुए । हमेशा प्रवृत्ति पर वे शासन करते रहे, और अन्त में एक दिन इन प्रवृत्ति की लीलाश्रों से विरुद्ध हो श्रवसर पाकर सब भोग-विलासों पर लात मार कर वे सन्यासी हो

गये। ऐसे ही महावीर संसार के आदर्श हो सकते हैं; संसार ऐसे ही महावीर को श्रपना उद्धारक मान सकता है।

जो लोग महावीर स्वामी का विकास-क्रम नहीं मानते, जो जन्म से ही उन्हें देवता की तरह मानतें हैं उनको उपरोक्त विवे-चन से अवश्य कोध एवं हास्य उत्पन्न होगा। पर जो लोग भगवान महावीर को प्रारम्भ से ही मनुष्य की तरह मानकर क्रम विकास के ऋनुसार, श्रन्त में ईश्वर की तरह मानते हैं उनको श्रवश्य इस कथन में कुछ न कुछ रहस्य माऌम होगा।

## दीचा-संस्कार

भगवान महावीर ने ऋपने उत्तम जीवन का ऋधिकांश भाग गृहस्थाश्रम के त्रांतर्गत सत्य श्रीर जीवन-रहस्य के तत्त्वों की शोध में व्यतीत कर दिया। जीवन के त्रादर्श पर लिखते हुए एक होन लेखक लिखते हैं कि:—

"All straining and striving, which is going on in the world, is the outcome of a thirst for happiness, it is on account of this insatiable thirst that ideal after ideal is conceived adhered for a time and then ultimately, when to be in sufficient, discarded and replaceb by a seemingly discovered better one.s-ome People spend their whole lives in thus trying object after object for the satisfaction of this inlination for happiness.

जीवन के तीस वर्ष गृहस्थाश्रम में व्यतीत करने पर भगवान महावीर को यही ऋनुभव हुऋा कि गृहस्थाश्रम "सत्य" है पर जीवन के लिए सन्यास उससे भो बड़ा सत्य है। श्रीर इसी कारण अब मुभे उस बड़े सत्य को प्राप्त करने की आवश्यकता है। मेरा खयाल है भगवान बुद्ध की ही तरह उन्हें भी संसार के इन दुख-मय दृश्यों से बड़ी घृणा हुई होगी। उस समय की सामाजिक अवस्था को देखकर अवश्य उनके कोमल हृदय में द्या का संचार हुआ होगा और इन्हों भावनाओं से प्रेरित होकर सत्य ज्ञान पाने के लिये उन्होंने दीचा प्रहुण की होगी।

प्रत्येक ऊँचे दर्जे के मनुष्य के जीवन में एक ऐसी स्थिति श्राती है, जब उसका हृद्य तमाम विलास-सामिष्रयों को श्रोर से विरक्त होकर बास्तविक उच्च सत्य को प्राप्त करने के लिये व्यय हो उठता है। विलास से विरक्त होकर वह श्रात्म-संयम की ऊँची भावनात्रों को प्राप्त करना चाहता है।

श्रात्म-संयम को ऊँची भावनात्रों का त्राश्रय लेकर वह भोगों को भोग दे डालता है।

To live for pure life's sake and to utilise wealth body etc. for living in that minner wis Lord Mahabir's Principle so he utilised his body full for self-dental or for life.

जोवन की शुद्ध स्थिति के निमित्त जीना यही जीवन का प्रधान उद्देश्य है। पैसा, राज्य, विलास त्रादि वस्तुएँ तो शरीर के बाह्य साधन हैं। भगवान महावोर ने पहले शरीर के इन बाहरी साधनों का सदुपयोग किया। उसके पश्चात वे सुखकों प्राप्त करने के निमित्त सचेष्ट हुए। एक श्रंप्रेज लेखक लिखते हैं।

Money connot make us happy, friends cannot make us happy, success cannot make us happy, health strength cannot make us happy, All these make for happiness but none of them can secure it. Nature may do all she cau, she may give us fame, health, money

long life, but she connot make us happy, every one of us must do that for hismelf. Our language expresses this admirably. What do we say if we had a happy day? We say we have enjoyed "ourselves" This expression of our mother tongue seems very suggestive. Our happiness depends on ourselves"

''पैसा हमको सुखी नहीं बना सकता। सफलता हमको सुखी नहीं बना सकती। मित्रगण हमे सुखी नहीं कर सकते। स्वास्थ्य त्र्यौर शक्ति भी हमको सुखी नहीं बना सकती। यद्यपि ये सब वस्तुएँ सुखके लिए निर्माण की गई हैं, पर वास्तविक सुख को देने में ये सब श्रसमर्थ हैं। प्रकृति सब कुछ कर सकती है। वह हमको स्वस्थता, पैसा, दीर्घ जीवन त्र्यादि सब वस्तुएँ प्रदान कर सकती है। पर वह भी सचा सुख नहीं दे सकती। प्रत्येक व्यक्ति को सुखी होने के लिये अपने आप स्वावलम्बन पर खड़े होना चाहिये। इस बात को हमारी भाषा भलिभाँति सिद्ध करती है। जब हमें सुख मिलता है, उस दिन हम उसे किस प्रकार प्रकाशित करते हैं ! हम कहते हैं कि हमने अपने आप का मनोरंजन किया । हमारी मातृभाषा का यह शब्द Our selves बहुत प्रमाण युक्त मालूम होता है। हमारा सुख हमारे स्वाव-लम्बन पर निर्भर है।

इस ऊंचे सत्य का भगवान् महावीर ने मनन श्रौर श्रनुभव किया था। श्रीर इसके अनुसार उन्होंने श्रपने जीवन प्रवाह को बदला था । श्रद्राईस वर्ष की श्रवस्था में ही उनके श्रन्तर्जगत् में इन भावों ने खलबली डाल दो थी श्रौर उसी समय वे दीचा लेने को प्रस्तुत हो गये थे पर कुटुन्वियों के आपह से गृहस्थाश्रम में दो वर्ष और श्रधिक रहना उन्होंने स्वीकार किया। अन्त में तीस वर्ष की अवस्था होने पर एक दिन दर्शकों को हर्ष-ध्वनि के बीच सांसारिक सुखों को लात मार कर परम सत्य को प्राप्त करने के लिए उन्होंने दीचा प्रहण कर ली।

राजकुमार महावीर सन्यासो हो गये । सब राज भोगों को, ऊंचे ऊंचे विलास मन्दिरों को, सुन्दरी यशोदा को ऋौर सारी प्रजा के मोह को छोड़ कर उन्होंने जंगल की राह ले ली। वह कौन-सा बड़ा सुख था-जिसको प्राप्त करने के लिए महावीर ने सन्यास की इस कठिन तपस्या को स्वीकार किया। वह सुख सत्य का वास्तविक सौन्दर्य्य था । जिसको प्राप्त करने के लिए महावीर ने इतनी बड़ी बड़ी विभूतियों को कुछ भी न समभा।

दीचा के समय से लेकर कैवल्य प्राप्त तक ऋर्थान लग-भग बारह वर्ष तक भगवान् महार्व।र ने मौन स्वीकार किया था। उनके चरित्र का यह त्रांश श्रात्यन्त बोधक श्रोर त्रामूल्य शिच्चात्रों से यक्त है। बारह वर्ष तक उन्होंने किसी को किसीखास प्रकार का उपदेश न दिया। महावीर के पास उस समय कैवल्य को छोड कर शेष चार ज्ञान विद्यमान थे ! इन्हीं ज्ञानों के सहारे यदि वे चाहते तो लाखों भटकते हुए प्राणियों को मार्ग पर लगा सकते थे। पर ऐसा न करते हुए सर्व प्रथम उन्होंने ऋपना निजी हितसाधन के निमित्त मौन धारण करना ही उचित समका। महा-वीर स्वामी को स्वीकार की हुई इस बात के अन्तर्गत बड़ा रहस्य छिपा हुआ मालूम होताहैं।

आत्मा जितने ही श्रंशों में पूर्णता को प्राप्त कर लेती है जितने ही ऋंशों में वह परमपद के समीप पहुँच जाती है उतने

ही अंशों तक मनुष्य जाति का हित करने में समर्थ हो सकती है। जिसके जीवन की सैकड़ों बाजुएं दोषयुक्त होती हैं वह यदि दूसरों के सुधारने का बीड़ा लेकर मैदान में उतरता है तो उससे सिवाय हानि के किसी प्रकार का लाभ सम्पन्न नहीं हो सकता।

अपने अन्तःकरण की कालिमा को दूर किये बिना ही दूसरे के अपन्तःकरण को शुद्ध करने का प्रयत्न करना एक कोयले से दूसरे कोयले को उज्जल करने की चेष्टा से श्रिधिक महत्व का नहीं हो सकता। अपनी आत्मा को पूर्ण शुद्ध किये के पश्चात् अपने ज्वलन्त उदाहरण के द्वारा दूसरों का हित साधन करने में जितनी सफलता मिलती है, उतनी ऋपूर्णावस्था में ऋत्यन्त उत्साह ऋौर आवेग से कार्य्य करने पर भी नहीं मिल सकती, पूर्णता से युक्त न्यक्ति थोड़े ही प्रयत्न के बल से हजारों मनुष्यों के हृदयों में गहरा असर पैदा कर सकता है, पर अपूर्ण मनुष्यों का पागल-पन से भरा हुआ परिहत-साधन का आवेग सेमर के फूल की तरह बाहरी रङ्ग दिखा कर श्रन्त में फट जाता है श्रीर उसमें से थोड़ी सी रूई इधर उधर उड़ती नजर आती है। बाहा आड-म्बर चाहे जितना चटकीला श्रीर पालिश किया हुत्रा हो, पर जब तक उपदेशक के अन्तःकरण से विकार और न्यूनताएं दूर न हो जाती, तब तक जनता के हृद्य पर उसका स्थायी ऋसर नहीं हो सकता । मनुष्य के अन्तःकरण में ज्ञान का दीपक जितने अशों में प्रकाशित है, उतने ही ऋशों में वह दृसरे को भी प्रकाश में ला सकता है। अपना स्वहित साधन किये के बिना ही जो लोग दूसरों का हित साधन करने की मूर्खेता करते हैं, उनकी इस

निबलता पर ऋपना उदाहर एकप ऋंकुश लगाने के लिये ही भगवान् महावीर ने इतना लम्बा मौन धारण किया होगा।

## भगवान् महावीर का भ्रमण

पौराणिक प्रन्थों के अन्तर्गत भगवान महावीर का भ्रमण-वृतान्त भी लगभग वैसी ही ऋलङ्कारपूर्ण भाव में वर्णित है जैसा उनकी जीवनी का दूसरा ऋंश है। दीचा लिये के बा**द** लगभग बारह वर्ष तक उन्हें कैवल्य रहित श्रवस्था में भ्रमण करना पड़ा था । **इन बा**रह वर्षों में उन पर स्त्राये हुए उपस**र्गों** का बड़ी ही सुन्दर भाषा में वर्णन किया गया है। उनके उन त्रप्तह्य कष्टों के वर्णन को पढ़ते पढ़ते चाहे कितना **ही** कठिन हृद्य क्यों न हो, पिघले बिना नहीं रह सकता ।

सम्भव है महावीर पर त्राये हुए उपसर्गों का त्रातिशयांकि पूर्ण वर्णन पुराणकारों ने किया हो, पर इसमें तो सन्देह नहीं कि उन बारह वर्षों के अन्दर महावोर पर कठिन से कठिन विप॰ त्तियों का समृह उतरा होगा। महावीर पर ही क्यों प्रत्येक मुमुक्षु-जन पर ऐसी स्थिति में उपसर्ग त्राते हैं, त्रौर त्रवश्य त्राते हैं। केवल पुराण ही नहीं, तत्व-ज्ञान भी इस बात का समर्थन करता है।

त्रात्मा ज्यों ज्यों मोच के ऋधिकाधिक समीप पहुँचने की चेष्टा में रत होती है। जिस प्रकार किसी विश्वासपात्र सेठ के घर पर भी दिवाला निकलते समय लेनदारों का एक साथ तकाजा आने लगता है। उसी प्रकार मोत्ताभिमुख आत्मा को उसके उपाजित किए हुए पूर्व कर्म एक साथ इकट्टे होकर फल

प्रदान करने लग जाते हैं । वे एक साथ अपना चूकता कर्ज वसूल करने को तैयार हो जाते हैं। मोच्च के मार्ग में विचरण करने चाली आत्मा को कई बार असाधारण संकटो का सामना करना पड़ता है इसी तत्व को साधारण लोगों में प्रचलित करने के निमित्त त्रानेक उत्तम प्रन्थकारों ने "उपमिति-भवप्रपंच कथा" ''मोहराजा का रास'' "ज्ञान सूर्य्योद्य नाटक" श्रादि प्रन्थों का निर्माण किया है। इन प्रन्थों के द्वारा उन लोगों ने यह बात स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है कि मोत्त मार्ग के पथिक के मार्ग में मोहराजा के सुभट हमेशा ऋनेक विन्न डालते रहते हैं। जो दुर्शन-शास्त्र ईश्वर को सृष्टि का कर्ता मानते हैं वह इसी बात में "प्रभु भक्तों की परीचा लेते हैं," त्र्यादि रूप में कहते हैं। कोई उसको रक्त बीज श्रीर कोई उसको (Dwellers on the thresh hold ) कहते हैं । मतलब यह कि मोच मार्ग में अप्र-सर होंने वाले व्यक्ति के मार्ग में अनेक कष्टों की परम्परा उप-स्थित होती रहती है।

लेकिन इसी की दूसरी बाजूपर एक बात ऋौर भी है। जिससे यह कठिन समस्या कई अंशो में आसान हो जाती है। वह यह है कि उन लोगों पर आये हुए कष्ट हम लोगों की दृष्टि में जितने भयङ्कर जँचते हैं, हम लोगों की क्षुद्र एवं ममता-मयी ानगाह में उनका जितना गम्भीर श्रासर होता है, उतना श्रासर चन लोगों पर जो मोच्चपथ के पथिक हैं, एवं जिनका दैहिक मोह शांत हो गया है, नहीं होता । जिस स्थिति को केवल शास्त्रों में पढ़कर ही हमारा हृद्य थरी उठता है। उस स्थिति का प्रत्यच रूप से अनुभव करते हुए भी वे इसते नहीं हिचकते। इसका

बड़ा ही गम्भीर कारण है। हमलोग संसारी जीव हैं, हमलोग इमारी देह को अपनी आत्मा से भिन्न समभते हुए भी उसके सुख दुःख को त्रात्मः का सुःख दुख हो समभते हैं। हमलोगं श्रात्मा श्रोर देह के श्रनुभव को जुदा जुदा नहीं सममते, श्रोर इसी कारण ये दैहिक उपसर्ग भी हम लोगों की आत्मा को थरी देते हैं। इन्हीं उपसर्गों में हम "ऋहंतत्व" की कल्पना कर मही दुःखी हो जाते हैं। पर जिन महान् ऋात्मात्रों के रोम रोम में यह निश्चय कूट कूट कर भराहुआ है कि देह स्त्रीर देहके धर्म तीन काल में भी श्रात्मा के नहीं हो सकते हैं। जिनके हृदय में पत्थर की लीक की तरह यह सत्य जमा हुआ है कि देह और त्र्यात्मा जुदी जुदी वस्तु है, उनके स्वभाव भी जुदे जुदे हैं। उनकी श्रात्मा को यह शारिरिक उपसर्ग किस प्रकार विचलित कर सकते हैं, एवं कष्ट पहुँच। सकते हैं।

मनुष्य के जितने भी ऋंशों में देहादिक पुद्गलों का ऋहंभाव रहता है उतने ही अंशो में शरीर के सुख दुःखादि कर्म उसकी त्रात्मा पर त्रसर करते हैं श्रौर उसी हदतक शास्त्रकारों ने मोहनीय और वेदनीय कर्म को प्रकृतियों को जुदी जुदी बतलाई हैं। श्रर्थात् जितने श्रंशों में मोहनीय कर्म का प्राबल्य होता है, उतने ही ऋंशों में वेदनीय कर्म आत्मा पर असर करता है। मोहनीय कर्म के शिथिल पड़ते ही वेदनीय कर्म नहीं के समान हो जाता है। यदि हम वेदनीय कर्म को एक विशाल पाटवाली नदी और मोहनीय कर्म को उसमें भरा हुआ जल मानलें तो यह विषय श्रौर भी स्पष्ट हो जायगा । जिस प्रकार चाहे जितने ही विशालपाट वाली नदी भी जल के बिना किसी चीज को बहा ले

जाने में असमर्थ है, इसी प्रकार बिना मोहनीय कर्म के वेदनीय कर्मका उदय भी त्रात्मा को सुख दुख का त्रानुभव करवाने में ऋसमर्थ रहता है।

इस कथन का यह मतलब कदापि नहीं है कि ज्ञानी को कष्ट होता ही नहीं, प्रत्युत इसका तात्पर्य यही है कि उस कष्ट का अनुभव उसकी अवशिष्ट रही हुई मोहनीय कर्म की प्रकृतियों के अनुसार ही होता है। सुख दुख की लागणी का मूल मोहनीय कर्म है। वह जितना ही अधिक प्रवल होता है उतने ही अंशों में त्रात्मा भी शरीर के सुख दुख का त्रानुभव करती है।

महावीर के दीन्नाकाल में जिन जिन उपसर्गों का प्रार्द्धभाव हुआ है उनको भी हमें इसी दृष्टि से देखना चाहिये। उनका मोह-नीय कर्म चीए। प्रायः हो चुका था ऋौर इस कारए। उन कष्टों में जितनी त्रात्म-वेद्ना का त्रंश हमारी विमुग्ध दृष्टि को त्रानुभव होता है उतना उनकी जात्मा को नहीं हो सकता था। एक ही प्रकार का किया हुआ प्रहार जिस प्रकार सबल और निर्बल मनु-ब्य के शरीर पर भिन्न भिन्न प्रकार के ऋसर पैदा करता है उसी प्रकार एक ही प्रकार का संकट, ज्ञानी ख्रौर अज्ञानी की आत्मा पर भी भिन्न भिन्न प्रकार से त्रासर करता है। भगवान् महावीर के कानों में गुवाले के द्वारा ठोके गये कीलों की कथा पढ़ कर आज भी हमारे हृदय से त्रान्तरिक चीख निकल पड़ती है, पर इसी घटना का खुद श्रनुभव करते हुए भी महावीर रंच मात्र विचलित नहीं हुए। उनका ध्यान तक इस घटना से नहीं टूटा, क्योंकि वे महावीर थे। उनकी सिहण्युता हम से बहुत बढ़ी चढ़ीं थी। वे उत्कृष्ट श्रेणी के योगी थे। हम लोग कई बार दूसरे पर बीती हुई त्रापत्ति का त्रानुमान त्रापनी स्थिति के त्रानुसार कर लेते हैं पर इस प्रकार का अनुमान करते समय हम यह भूल जाते हैं कि भोक्ता की स्थिति भी हमारे समान राग द्वेष मयी एवं कम-जोर है, या उसमें हमारी स्थिति से कुछ विशेषता है। हम उस-पर बीती हुई त्रापत्ति को त्रापने मोह-मय चश्मे से देखते हैं त्रीर इसी कारण एक गहरी भूल में पड़ जाते हैं। भगवान् महावीर पर बीती हुई इन त्र्यापत्तियों की कल्पना हम हमारे चश्मे से देख कर उनकी सहिष्णुता की स्तुति करते हैं पर इसके साथ हम उन-की मोह विहीन त्रात्मिश्वित, देह विरक्ति त्रौर त्रगाध त्रात्मवल को कल्पना करना भूल जाते हैं। यदि हम उस सहिष्णुता के उत्तपति स्थान ऋगाध आत्मबल को देखें तो बड़ा लाभ हो। **त्रात्मा के किसी विशेषगुण की स्तुति करने के साथ साथ यदि** हम इस वस्तु का श्रध्ययन करे जहां से कि उस गुण का उद्गमन हुआ है तो हमारी वह स्तुति विशेष फल-प्रदायक नहीं हो सकती। महावीर के जीवन का महत्व उनकी इस कष्ट सहिष्णुता में नहीं है। प्रत्यत उस त्रात्म-बल श्रोर देह विरक्ति में है जहां से इस गुण का त्रौर इसके साथ साथ त्रौर भी कई गुणों का उद्गम हुत्रा है। यदि हम इस उद्गम स्थान के महत्व को छोड़ देते हैं तो महा-वीर के जीवन में रहा हुआ आधा महत्व नष्ट हो जाता है।

मतलब यह है कि महावीर पर बड़े बड़े भयङ्कर दैहिक उप-सर्ग त्राये थे, वे उपसर्ग इतने भयङ्कर थे कि जिनको पढ़ने से ही हमारी त्रात्मा कांप उठती है। पर भगवान के उत्कट त्रात्म-बल के सन्मुख वे उपसर्ग उसी प्रकार फीके पड़ गये जिस प्रकार सूर्य के प्रकाश के सामने चन्द्रमा का बिम्ब पड़ जाता है। अपने

श्रनन्त तेज के सन्मुख प्रभु ने उन उपसर्गों को हीनप्रभा कर दिया। उन्होंने उनकी रंच मात्र भी परवाह न की।

एक बार भगवान महाबीर "कुमार" नामक ग्राम के समीप-वर्ती जंगल में गये, वहां नासिका पर दृष्टि रख कर वे कायो-त्सर्ग में खड़े थे। इतने ही में एक गुवाल दो बैलों के साथ वहां निकला। उसे कोई जरूरी काम था, इसलिये वह बैलों को भगवान के समीप छोड़ कर चला गया। इधर बैल चरते चरते कुछ दूर चले गये तब वह गुवाला लौटा। उसने महावीर को बैलों के विषय में पूछा पर प्रभु तो ध्यान में खड़े थे, उन्होंने उसका कोई उत्तर न दिया । वह बैलों को ढूंढते ढूंढते दूसरी स्रोर निकल गया। दैवयोग से बैल फिरते फिरते पीछे महावीर के पास आकर खड़े हो गये। इधर ग्वाल भी ढूंढ़ता ढूंढ़ता फिर वहीं आ पहुँचा। वहां पर ऋपने बैलों को देखकर उसे यह सन्देह हुआ कि इस तपस्वी की नियत खराब माछूम होती है। इसने मेरे बैलों को छिपा दिये थे, त्रोर मौका पाकर यह इन्हें उड़ा ले जाने की फिक करता है। यह सोच कर वह भगवान का मारने लगा। यह घटना अवधिज्ञान के द्वारा इन्द्र को मालूम हुई और वह तत्काल ही वहां त्राया । उसने उस गुवाले को समभा बुभा कर विदा किया और हाथ जोड़ भगवान से कहने लगा-हे भगवन ? अभी बारह वर्षों तक आप पर इसी प्रकार उपसर्गों की वर्षा होने वाली है। यदि आप आज्ञा करें तो मैं उनका निवारण करने के निमित्त सेवक की तरह ऋापके साथ रहूँ। भगवान ने शान्त भाव से उसे उत्तर दिया "तीर्थंकर" कभी अपने आप को दूसरे की सहायता पर श्रवलम्बित नहीं रहते। वे श्रपनी ताकत से

अपनी शक्ति से, अपने आत्मबल से उपसर्गों का, बाधाओं का सामना कर शान्ति पूर्वक उन्हें सहन करते हैं। वे दूसरे की मदद से कभी केवलज्ञान प्राप्त नहीं करते।"

महान ऋात्माएं श्रात्मसिद्धि में श्राने वाले उपसर्गों का कभी अपनी लब्धियों से या शक्तियों से सामना नहीं करतीं। वे इन विद्यों के नाश में किसी प्रकार की दैवी अथवा मानवीय सहायता नहीं लेतीं। क्योंकि वे भली-प्रकार तत्वज्ञान के इस रहस्य को जानती हैं कि निकांचित् कर्मों का फल कितना हो ऊंचा लब्धि कारक क्यों न हो उसे भोगना ही पड़ता है। साधा-रण तयः कर्म दो प्रकार के होते हैं। एक तो वे जो तपस्या के बल से अथवा संयम की शांक से जल जाते हैं। इसके अति-रिक्त दूसरे प्रकार के कर्म वे जिन्हें निकांचित् कहते हैं वे ऐसे होते हैं जिनका फल आत्मा को भोगना ही पड़ता है। वे तपस्या वगैरह से निवृत नहीं हो सकते। भगवान महावीर फिलासकी के इस रहस्य को जानते थे। वे जानते थे कि फल-प्रदायी सत्ता का निरोध तेरहवें गुण स्थान में विहार करने वाले मुनियों से भी होना असम्भव है, यह इन्द्र तो क्या चीज है। और यही कारण है कि महावोर ने इन्द्र की प्रार्थना को ऋस्वीकार कर दिया। भक्ति-भाव से प्रेरित हुए, इन्द्रको प्रभु के शरीर से ममता थी ऋौर इसी कारण उसने यह प्रार्थना की । पर प्रभु महावीर के भाव से तो यह शरीर नितान्त तुच्छ था, ऐसी हालत में वे इन्द्र की प्रार्थना को क्यों स्वोकार करने लगे, उनकी श्रात्मा, श्रात्मावाले उपसर्गों से तिनक भी भयभीत न थी। उनका श्रागाध श्रात्मवल किसी की मदद की अपेद्धा पर निर्भर न था, कर्मों को जीतने के लिए प्रभुने जिस उत्कृष्ट चरित्र का पालन किया वह चरित्र चाहे जिस त्र्यात्मा को मुक्त करने में समर्थ हो सकता था।

हिमालय के समान निश्चल परिणामी, सागर के समान गम्भीर, सिंह के समान निर्भय, श्वाकाश की तरह उन्मुक्त, कच्छप की तरह इन्द्रियों को गुप्त रखने वाले, मोह से श्वजेय, सुख और दुख में सम भावी, जल में स्थित कमल की तरह, संसार के कीचड़ में विचरण करते हुए भी पवित्र श्वसंखलित गतिवाले, भगवान महावीर श्रपने कमों की निर्जरा करते हुए विचरण करने लगे।

गुवाले की इस घटना के पश्चात् भगवान महावीर पर और भी कई भयञ्कर उपसर्ग आये, जिनका वर्णन आगामी खगड़ में किया जायगा। यहां पर एक दो मुख्य मुख्य उपसर्गों का वर्णन करते हुए यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि उनसे हमें क्या शिज्ञा मिल सकती है।

एक बार भगवान महावीर "श्वेताम्बरी" नगरी की त्रोर चले, मार्ग में एक गुवाल के पुत्र ने उनसे कहा "देव" यह मार्ग "श्वेताम्बरी" को सीधा जाता है पर इसके मार्ग में एक भयद्भर दृष्टिविष सर्प रहता है। उसके भयद्भर विष प्रकोप के कारण उस जमीन के त्रास पास पित्तयों तक का सञ्चार नहीं है, केवल वायु ही उस स्थानपर जा सकती है। इस्रलिये कुपा करके इस मार्ग को छोड़ कर उस मार्ग से चले जाहेंगे, क्योंकि जिस कर्श फूल से कान दूट जायं वह यदि सोनेकाभी हो तो किस कामका? गुवाले की बात सुन कर परम योगी महावीर ने अपने सर्प सुभन्य है, सुलभ बोधी है, किसी भयङ्कर श्रानष्ट को कर प्रकृति के उदय से वह श्रभन्य की तरह दृष्टिगोचर हो रहा है, पर वास्तव में वह ऐसा नहीं है। वह थोड़े ही परिश्रम से सुमार्ग पर लगाया जा सकता है। बल्कि जितनी प्रबल शक्ति को वह दुमार्ग पर न्यय कर रहा है उतनी ही सुमार्ग पर भी कर सकता है।

किसी भी प्रकार की बलवान मनःस्थिति फिर चाहे सुमार्ग पर लगी हो, चाहे कुमार्ग पर बहुत उपयोगी हुन्ना करती है। क्योंकि दोनों स्थितियां समान शक्ति सम्पन्न होती हैं। उस प्राणी की स्थिति से जिसके पास की शक्ति बिल्कल ही नहीं, उससे उस प्राणी की शक्ति विशेष उत्तम है, जिसकी प्रबल शक्ति कुमार्ग पर लगी हुई हो क्योंकिकुमार्ग पर लगी हुई शक्ति तो थोड़े ही प्रयत्न से सुमार्ग की श्रोर मोड़ दी जाती है श्रौर वह श्रभव्य प्राणः थोड़े ही प्रयत्न से भव्यता की ऋोर भुका दिया जा सकता है। पर जिसके पास शक्ति ही नहीं है-जो पाषाग्र-प्रतिमा की तरह निश्चल श्रकर्मएय है जो पोप पुन्य से रहित एवं गति हीन है। डसमें नवीन शक्ति का उत्पन्न करना ऋत्यन्त कष्ट साध्य है। उसी की दशा सब से अधिक शोचनीय है। हम लोग तीब अनिष्ट कारक प्रवृति की निन्दा करते हैं इसे धिकारते हैं, पर इसके साथ इस बात को भूल जाते हैं कि यह शक्ति जितनी तीवता के साथ श्रानिष्ट कारक कृत्य कर सकती है, यदि इष्ट कारक कार्यों की श्रोर मुका दी जाय तो उन कामों में भी वह उतनी ही प्रतिभा दिखला सकती है। जैन दुर्शन में इसीलिए इस तत्व की योजना की गई है कि जो आत्मा तीन अनिष्ट कारक शक्ति के प्रभाव से सातवें नरक में जा सकती है, वही उसी शक्ति को दूसरी श्रोर मोड़ कर मोत्त में भी जा सकती है। जिसके अन्दर सातवां नरक उपार्जन करने के लिये परियाप्त पाप करने की शक्ति नहीं है, वह मोच प्राप्त करने की शक्ति भी नहीं रख सकता । जिसके अन्तर्गत पाप करने की पर्याप्त शक्ति है वही पापों को काट कर मुक्ति भी प्राप्त कर सकता है।

भगवान महावीर इस सिद्धान्त को भली प्रकार जानते थे. यदि वे न जानते होते तो उन्हें उस भयङ्कर मार्ग से जाने की कोई त्रावश्यकता नहीं रहती। पर उनकी प्रकृति हमेशा परोपकार ही की स्रोर लगी रहती थी। उनका ध्येय ही इस प्रकार के स्र-भव्य ऋौर कुमार्ग-गामी जीवों को सुमार्ग पर लगाने का था। उनका श्रवतार ही मनुष्य जाति का उद्धार करने के निमित्त हुआ था। श्रोर इसी प्रकृति के कारण सर्प का उद्धार करने की इच्छा का होना स्वाभाविक ही था। वे जानते थे कि किसी शक्ति की विकृतावस्था उसकी स्त्रयोग्यता का लच्चण नहीं है । जिस जल के प्रवल पूर में त्र्याकर सैकड़ों हजारों प्रामः बह जाते हैं, उसी जल से सृष्टि का पालन भी होता है। जिस दृष्टि विष सर्प की क्रोध ज्वाला के कारण गगन विहारी पत्ती भी भस्म हो जाते हैं, उसी सर्प के हृदय में कोशिश करने पर शान्ति श्रीर त्रमा की मधुर धारायें भी बहाई जा सकती हैं

भगवान महावीर ने यह सोचकर उस गुवालबाल के के कथन की परवाह न की। वे शान्ति पूर्वक उसी स्थान की श्रोर बढ़े और उस सर्प के निवास स्थान के पास आकर कायोत्सर्ग-ध्यान लगा शान्ति पूर्वक खड़े हो गये। कुछ समय के पश्चात् वह सर्प बाहर निकला, वीरप्रभु को वहां खड़े देख कर वह कोध में आग बबूला हो गया। वह सोचने लगा कि मेरे राज्य के अन्तर्गत यह मानव-ध्रव की तरह स्थिर होकर कैसे खड़ा है।

कोध में आकर उसने भयङ्कर रूप से एक फुफकार मारी जिसके प्रताप से उसके आस पास का सारा वायु—मण्डल नोला और ज्वालामय हो गया। आस पास के पत्ती और छोटे बड़े जीव चित्कार करके धराशायी हो गये। इतने पर भी उसने आश्चर्य से देखा कि वह मानव उयों का त्यों ध्यानस्थ खड़ा है, उस भयंकर फुंकार ने उसकी देह पर रंच मात्र भी असर नहीं किया। इससे उसने और भी अधिक क्रोध में आकर जोर से भगवान् के अँगूठे पर काटा। पर फिर भी आत्मबल के प्रभाव से उस विष ने और आसपास की ज्वाला ने भी भगवान् के शरीर पर कुछ असर न किया।

बुद्धिवाद के इस युग में सहसा लोग इस बात पर विश्वास न करेंगे—पर हमारी समभ में इस घटना में विशेष असम्भवता की छाया नहीं है। हम प्रत्यच्च में देखते हैं कि साधारण से साधारण लोग अपने मंत्र-बल के प्रभाव से बड़े बड़े सपों को पक्रड़ लेते हैं, काटे हुए सर्प का विष उतार देते हैं, श्रीर सर्प के काटने का उनपर कुछ भी असर नहीं होता। जब साधारण मंत्र—बल की यह बात है तो एक ऐसे महानयोगी के शरीर में जिसका आत्मवल उचता की पराकाष्ट्रा पर पहुँच चुका है—यदि सर्प का विष असर न करे तो उसमें कोई विशेष आश्रर्य्य की बात नहीं।

इस घटना से सर्प बड़ा ही ऋश्चिय्य-चिकत हुआ। वह बड़ी

ही मुग्ध दृष्टि से परमयोगीश्वर की त्र्योर देखने लगा । वह देखता क्या है कि उस पवित्र मुखमगडल पर इन कृत्यों के प्रति लेशमात्र भी क्रोध की छाया नहीं है। उस सुस्मित वदन पर इतनी घटना के पश्चात् भी शान्ति, चमा श्रौर द्या के उतने ही भाव बरस रहे हैं। सर्प उस राग द्वेष हीन प्रतिमा को देख कर मुग्ध हो गया, उसने ऐसी मूर्ति आज तक नहीं देखी थी। उस दिव्य-मूर्ति के प्रभाव से उसके हृदय में भी क्रोध के स्थान पर शान्ति श्रौर त्रमा की धारा बहने लगी। उसे इस प्रकार सुधार की श्रोर पलटते देखकर महावीर बोले "हे चएड कौशिक? समभ ! समभ !! मोह के वश मत हो । अपने पूर्वभव को स्मरण कर ऋौर इस भव में की हुई भूलों को छोड़कर कल्याण के मार्ग पर प्रवृत्त हो।'

यह सुनते ही उस सर्प को जाति स्मरण हो आया। पूर्व-भव 🏝 वह एक मुनि था। एक बार उसके पैर के नीचे एक मेंढक कुचल कर मर गया था। इस पर उसके शिष्य ने कहा था कि "गुरूजी त्राप मेंढक मारने का पश्चात्ताप क्यों नहीं कर लेते"। इस पर कोधित होकर उस मुनि ने कहा "मूर्व ! मैंने कब मेंढक मारा" ? यह कह कर वह क्षुड़क को मारने के लिये दौड़ा । रास्ते में एक खम्भे से टकरा जाने के कारण उसकी मृत्यु हो गई श्रीर तीत्र, क्रोध प्रवृत्ति के उदय के कारणवह इस भव में उपरोक्त सर्प हुआ। यह नियम है कि जो जिस प्रवृत्ति की अधिकता के साथ मृत्यु पाता है-वह उसी प्रवृति वाले जीवों में जन्म लेता है। कोई महाकामी यदि मरेगा तो निश्चय है वह कबूतर, चिड़िया कत्ता आदि नीच कोटि में जन्म लेगा, इसी प्रकार कोधी मनुष्य

भी सर्प, व्याञ्च, सिंह श्रादि योनियों में जन्म लेता है। जाति, स्मरण हो जाने के कारण सर्प को मालूम हो गया कि इसी भीषण क्रोध प्रवृति के कारण मेरी यह गति हुई है। यदि अब इस प्रवृति को न छोडूँगा तो भविष्य में न मालूम श्रीर कितनी श्रधमगति होगी। यह सोचकर उसने उसी दिन से उस क्रोध की प्रवृति का त्याग कर दिया। उसी दिन से वह एक वैरागी की तरह शान्त त्रौर निश्चल रहने लगा त्रौर त्रान्त में उसी स्थिति में मृत्यु पाकर वह शुभ जाति में ७त्पन्न हुन्ना ।

बहुत से लोग किसी कोधी मनुष्य का कोध अपने कोध के द्वारा उतारना चाहते हैं, पर उनका यह मार्ग श्रत्यन्त भूल से भरा हुत्रा है। हम देखते हैं कि क्रोध से क्रोध की ज्वाला दुगुनी होती है, जहर से जहर उतारने वाला वैद्यक शास्त्र का नियम इस स्थान पर कामयाब नहीं हो सकता। जिस प्रकार जलती हुई श्रिप्ति में श्रीर श्रिप्ति मिलाने से वह श्रिप्ति चमक उठती है. उसी प्रकार क्रोध का बदला क्रोध से देने से वह **ऋौर भी** ऋधिक ज्वलन्त हो उठता है। जगत के ऋंतर्गत हम नित्य प्रति जीवन-कलह के जो अनेक दृश्य देखा करते हैं वे इसी गलत नियम के भयंकर परिगाम हैं। क्रोध की अनमोल दवा चमा है। बिना चमा की शीतल धार के पड़े ऋग्नि शान्त नहीं हो सकती । यदि महावीर-प्रभु उस सांप के काटने के बदले में उसे मारने दौड़ते ऋथवा त्रापने तेजोबल से उसे भस्म कर देते तो कदापि वह स्वार्थ सिद्ध न होता, जो चमा के स्थिर प्रभाव से हुआ।"

लेकिन आधुनिक जगत में इस त्तमा के भी कई अर्थ होने लगे हैं, अतः इस स्थान पर इस शब्द का स्पष्टीकरण कर देना

श्रावश्यक है। हम देखते हैं कि श्राज कल जो श्रादमी दूसरे बलवान का मुकाबिला करने में असमर्थ होता है, वह चुप्पी साध कर श्रलग हो जाता है-कहता है मैने उसे चमा कर दिया, पर चमा का बास्तविक अर्थ यह नहीं है। यह चमा तो कायरता का प्रति रूप है। जो प्रतिहिंसा चुकाने में श्रसमर्थ है उसकी चमा का मुल्य क्या हो सकता है। वास्तविक चमा उसे कहते हैं जो एक शक्तिशाली बुद्धिमान् की स्रोर से किसी दुर्वल स्रज्ञानी पर उसके किये हुए अज्ञानमय कृत्यों के प्रति की जाती है। उस त्र्यज्ञानी के प्रतिकार का पूर्ण बल रखते हुए भी उसके त्र्यज्ञान को दूर करने की सुभावनात्रों से जो त्रमा करता है उसीकी चमा का महत्व है। उसी चमा के द्वारा जगत में से क्रोध की भावनात्रों का नाश होकर शान्ति की स्थापना हो सकती है। भगवान् महावीर यदि उस सर्प के विष से भयभीत होकर भगते हुए उसे चमा कर देते तो उस दशा में इनको चमा का कुछ भी मूल्य न होता। न सर्प का ही उद्घार होता-न उनके ही प्राण बचते। पर उनके अन्दर ऐसी शक्ति थी कि जिसके प्रताप से सर्प उनका कुछ भी न कर सका। यदि वे चाहते तो डसका नाश कर सकते थे। ऐसी शक्ति की विद्यमानता में भी डन्होंने उस स्थान पर उसका उपयोग न किया और उसके प्रति त्तमा की त्रमोघ त्रोपिध का व्यवहार कर उसका कल्याण कर दिया । महावीर के जीवन का वास्तविक सौन्दर्य इसी प्रकार की . घटनात्रों के श्रन्दर छिपा हुत्रा है ।

एक दिन महावीर गंगा नदी उतरने के निमित्त दूसरे विथकों के साथ नौका पर त्र्यारूढ़ हुए। नौका जब नदी के मध्य में पहुँच

गई तब उनके पूर्व भव के बैरी की एक रुआत्मा जो सुदृष्ट देव की योनि में वहां रहती थी अपनी पूर्ण शत्रुता का स्मरण हो त्र्याया। यह देव पूर्व भव में एक सिंह था ऋौर महावीर"त्रिपुष्ट" नामक मनुष्य पर्याय में थे। उस समय उन्होंने एक मामूली कारण के वशीभूत होकर सिंह को मार डाला था। छोटे छोटे कारणों के वशीभूत होकर जो लोग किसी प्राणी के बहूमूल्य प्राणों को हरण कर लेता है उसका बदला "कर्म की सत्ता" बहुत ही शक्ति के साथ चुकाती है। त्रिपुष्ट को जितना जीने का श्रिधकार प्रकृति से प्राप्त हुआ था उतना ही सिंह को भी प्राप्त था। कर्म की सत्ता ने जितनी त्रायु उस सिंह के निमित्त निर्धा-रित कर रक्वी थी उसे बीच ही में खिएडत करके त्रिपुष्ट ने प्रकृति के नियम में एक प्रकार की विश्वंखला उत्पन्न कर दी थी। प्रकृति के किए हुए उस अपराध का बदला नियत समय पर त्रिपुष्ट की स्रात्मा को मिलना स्रिनवार्घ्य था। मनुष्य का कर्त्तत्र्य ऋपने से हीन श्रेणी के जीवों की रचा करने का है। उसको अपने श्रधिकार श्रौर बल का प्रयोग अपने से नीची श्रेणियों के प्राणियों की रत्ता करने में करना चाहिये। यदि **वह** त्रपने इस पवित्र कर्तव्य के पालन में ब्रुटि करके प्रकृति की साम्यावस्था में किसी प्रकार की विषमता उत्पन्न । करता है तो प्रकृति उस विषमता को पुनः साम्य करने का प्रयत्न करती है। इस प्रयत्न में कर्ता को ऋपने कृत्य का दंड भी भोगना पड़ता है। इस विषमता को मिटाने में प्रकृति को जो समय लगता है उसे हमारे शास्त्रों में "कर्म की सत्तागत अवस्था" कहते हैं। इसके पश्चात जिस समय में कर्ता की श्चात्मा के साथ प्रकृति का

प्रत्याघात होता है श्रीर कर्ता को श्रपने कृत्य का डचित फल मिलने लगता है उस समय को हमारे शास्त्र "कर्मका उदय काल" कहते हैं। "कर्म की सत्तागत" अवस्था में ही यदि आत्मा साव-थान होकर तपस्या के द्वारा अपने कृत्य का प्राश्चित कर लेती है तो वे कर्म न्यून बल हो जाते हैं। सत्तागत अवस्था में तो वे पश्चाताप या तपस्या की ऋग्नि से भस्म किये जा सकते हैं पर चद्य-काल के पश्चात् निकाचित् अवस्था में तो उनका फल भोगना त्र्यनिवार्घ्य हो जाता है। उस समय न तो पश्चात्ताप की "हाय" ही उन्हें दूर कर सकती है ऋौर न तपस्या की ज्वाला ही उन्हें भस्म कर सकती है। ऋस्तु !

महावीर को देखते ही सुदृष्ट ने पूर्व जन्म का बदला लेना प्रारम्भ किया । उसने नदी के श्रन्दर भयङ्कर तूफान पैदा किया । सदी का जल चारों ऋोर भयद्भर रूप से उछलने लगा। नौका **के बचने की बिल्कुल त्र्याशा न रही । उसमें बैठे** हुए सब लोगों ने जीवन की त्राशा छोड़ दी। इतने ही में कम्बल ऋौर सम्बल नामक दो देव वहाँ पर स्राये। भगवान की भक्ति से श्रेरित होकर उन्होंने उसी समय तूकान को शान्त कर दिया, श्रीर नाव को किनारे पर पहुँचा कर वे उनकी स्तुति करते ह्रुए चले गये। इस विकट समय में भी वीर भगवान ने सुदृष्ट देव के प्रति किसी प्रकार का द्वेष या उन दोनों देवों के प्रति किसी प्रकार का रागजन्य भाव नहीं दिखलाया। देह सम्बन्धी सुख व दु:ख से वे हर्ष व शोक के वशीभूत न हुए। वे जानते थे कि सुख ऋौर दुःख के उत्पन्न होने का कारण प्रकृति का नियम है। ये दोनों देव भी खयं पूर्व कारण को कार्य्य रूप में

परिणित करने के हथियार-मात्र थे, श्रौर इस कारण सुदृष्ट की निन्दा का या इनकी स्तुति का कोई कारण न था। वायु जिस प्रकार सुगन्धित त्रौर दुर्गन्धित पदार्थों की गन्ध को रागद्वेष हीन भाव से लेकर विचरती है-उसी प्रकार महात्मा लोग भी सुख त्र्यौर दुःख दोनों के देनेवाले पर समान भाव रखते हैं।

एक बार भगवान महावीर विहार करते हुए "पेढ़ाणा" नामक प्राम के समीप पहुँचे । वहाँ पर एक वृत्त पर दृष्टि जमा कर वे कार्यात्सर्ग भाव से समाधिस्थ हो गये। उस समय इन्द्रने ऋपनी सभा में उनके चरित्र बल की बहुत प्रशंसा की, उस प्रशंसा को सुन कर उस सभा में स्थित "सङ्गम" नामक एक देव जल उठा । उसने सोचा कि देव होकर भी इन्द्र एक साधारण मानव-योगी की इतनी ऋधिक स्तुति करता है, यह उसकी कितनी अनाधिकार चेष्टा है। अवश्य मैं उस तपस्त्री के चरित्र को भ्रष्ट कर इन्द्र के इस कथन का प्रतिवाद करूंगा।

इस प्रकार की दुष्ट भावनात्रों को हृदयङ्गम कर वह देव भगवान महावीर के पास त्राया। उसने छः मास तक प्रभु पर जिन भयक्रर उपसर्गों की वर्षा की है-उस पढ़ते पढ़ते हृदय कांप उठता है। सब से पहले तो उसने भयक्कर धूल की वर्षा की। उस रज-बृष्टि के प्रताप से भगवान का सारा शरीर ढक गया, यहाँ तक कि उन्हें श्वासोच्छ्वास लेने में भी बाधा होने लगी, पर तो भी दैहिक मोह से विरक्त हुए महावीर उस विकट संकट में भी पर्वत की तरह स्थिर रहे। उसके पश्चात् उसने भयङ्कर चीटियों श्रीर डांसों को उत्पन्न कर के उनके द्वारा प्रभु को

डसवाया । उसके पश्चात् उसने भयङ्कर बिच्छू, नेवले, सर्प, उत्पन्न कर के उनके द्वारा प्रभु को कष्ट दिया, पर जगत्बन्धु, दीर्घ तपस्वी महावीर इन भयङ्कर उपसर्गों से रश्व मात्र भी विचलित न हुए। वे इन उपसर्गों की श्रात्मा में रत्ती मात्र भी खेद न उपजाते हुए सहन कर रहे थे । इसी स्थान पर त्र्याकर महावीर जगन् के लोगों से श्रागे बढ़ते हैं। इसी स्थान पर श्राकर उनका महावीरत्व टपकता है। ऐसे विकट समय में भी जो व्यक्ति अपने धैर्य्य से लेश मात्र भी विचलित न हो, इतना ही नहीं, ऐसे भीषण शत्रु के प्रति जिसके भावों में भी रश्च मात्र द्वेष उत्पन्न न हो, ऐसे उत्कट पुरुष को यदि संसार के लोग महावीर माने तो क्या आश्चर्य !

यदि महावीर चाहते तो स्वयं श्रदनी शक्ति से अथवा इन्द्र के द्वारा इन उपसर्गों को रोक सकते थे, पर उन्होंने ऐसा करके प्रकृति के नियम में क्रान्ति उत्पन्न करना उचित न समभा। यदि वे ऐसा करते तो उसका फल यह होता कि "सङ्गम" की ऋपेत्ता भी ऋधिक एक बलवान से प्रकृति के नियम को रोकना पड़ता, श्रीर जब तक प्रकृति में पुनः साम्यावस्था उपस्थित न हो जाती, जब तक कर्म की सत्ता पुनः चीगा न हो जाती, तब तक उनको कैवल्य प्राप्ति से वंचित रहना पड़ता।

इसमें तो सन्देह नहीं कि विश्वासी जैन बन्धुत्रों को छोड़ कर आजकल का बुद्धिवादी समाज इन उपसर्गों को कभी सम्भव नहीं मान सकता। पर सङ्गम के किए हुए उन उपसर्गों में हमें मनुष्य प्रकृति का सुंदर निरीच्चण देखने को मिलता है। सङ्गम ने प्रभु को जिस भ्रम से कष्ट दिये थे, उनसे माछ्म होता है कि वह मनुष्य प्रकृति के गूड़ सिद्धान्तों से बहुत परिचित था, सबसे पहले उसने भगवान् महावीर को शारीरिक वेदना देना प्रारम्भ की, श्रौर ज्यों ज्यों वे वेदनाएँ निष्फल होती गई त्यों त्यों वह उनका रूप भीषण करता गया। मनुष्य की कल्पना शक्ति विनाश के जिन जिन साधनों की योजना कर सकती है, वे सब साधन उसने प्रभु पर त्राजमाए श्रीर श्रन्त में घबराकर उसने एक अत्यन्त वजनदार लोह का गोला उन पर फेंका । कहा जाताः है कि उसके त्राघात से वे घुटने पर्यन्त पृथ्वी में घुस गये। इससे भी जब उनके दिव्य शारीर को हानि न पहुँची, तब वह शारी-रिक उपसर्गों की श्रोर से प्रायः निराश हो गया। लेकिन एक श्रोर से निराश हो जाने पर भी उसने दूसरी श्रोर से श्राशा न छोड़ी, वह मनुष्य प्रकृति का गहरा परिडत था, मनुष्य प्रकृति की निर्वल बाजु ओं को वह पहचानता था । वह जानता था कि बड़े से बड़े महापुरुषों में भी कोई न कोई ऐसी कमजोरी होती है कि जिसमें किया हुत्रा थोड़ा सा त्राधात भी त्रसर दिखाता है, यह सोचकर उसने महावीर पर शारीरिक त्र्यापत्तियों की वर्षा बन्द कर मानसिक प्रहार करना प्रारम्भ किया, प्रतिकूल उपसर्गों को एक दम बन्द कर उसने ऋनुकूल उपसर्ग करना ऋारम्भ किया।

प्रतिकूल उपसर्गों को सहन करने में बड़े भोषण साहस की द्रकार होती है, फिर भी ऐसे उपसर्गों को सहन करने वाले योगी संसार में मिल ही जाते हैं, पर ऋतुकूल उपसर्गों पर विजय पाने वाले बहुत ही कम महापुरुष संसार में दृष्टिगोचर होते हैं। वासना, मोह, या काम ये ऐसी वस्तुएँ हैं जिनके फेर में पड़कर

बड़े बड़े तपस्वियों की तपस्या स्वलित हो जाती है। शङ्कर सरीखे योगीराज श्रौर विश्वामित्र के समान तपस्वी भी इसके फेर में पड़ कर स्कलित हो गये थे। मनुष्य प्रकृति का यह बिन्दु बहुत ही कमजोर रहता है इसी कारण हिन्दू धर्म शास्त्रों में काम को सर्वित्रजयी कहा है। श्रीर इसी कारण भगवान के सच्चे भक्त दुखमय जीवन को ही ऋधिक पसन्द करते हैं। तपस्या में प्रविष्ट होने वाला हिन्दू सबसे पहले ईश्वर से यही प्रार्थना करता है कि "हे प्रभु ! कष्ट दायक उपसर्गों में में अपन। स्वत्व प्रदर्शित करने में समर्थ हूँ, पर अनुकूल और वैभव युक्त स्थिति की परीचा में शायद में असमर्थ हो जाऊँ, इस कारण मुक्ते ऐसी परिस्थिति से हमेशा बचाये रखना।"

"सङ्गम" इस निर्वलता के स्वरूप को भली प्रकार जानता था श्रौरइसी कारण उसने सब श्रोर से श्रसफल होकर इस कठिन परीचा में भगवान् महावीर को डाला। उसने अपनी दैवी शक्ति से अनेक प्रकार के फल फूलों और कामोत्तेजक द्रव्यों से युक्त बसन्त ऋतु का त्राविभीव किया त्रौर उसके साथ कई ललित. ललनात्रों की उत्पत्ति कर उसने कामसैन्य की पूर्ति की।

श्रपने श्रनुपम सौन्दर्य की राशि से विश्व को विमोहित करने वाली अनेक सुंदर सलोनी रमिण्यां महावीर के आस पास त्र्याकर रास रचने लगीं। नाना प्रकार के हावभाव, कटात्त ऋौर मोहक ब्रङ्ग विशेष से वे ब्रपनी केलि-कामना प्रकट करने लगीं। कई प्रकार के बहानों से ने अपने शरीर पर के वस्तों को ढीले करने लगीं, ऋौर बँधे हुए केशपाश को ऊँचे हाथ करके बिखरने लगीं। कुछ लावएयवती वालिकात्रों ने कामदेव के विजयी पुष्प-

बाए के समान दिव्य संगीत प्रारम्भ किया, श्रीर कोई प्रभु को गाढ़ आलङ्किन दे, अपनी दीर्घ काल जनित विभोगाछि को शांत करने लगीं, कोई अपनी लचकोली कमर के दुकड़े करती हुई नाना प्रकार के हाव-भाव युक्त नृत्य करने लगीं।

यदि कोई साधारण कुल का तपत्वी-जिसने यौवनकाल में इस प्रकार के सुखों का श्रनुभव नहीं किया है-होता तो विश्चय था कि वह इस इन्द्रपुरी के नन्द्नकानन को ऋौर उसमें विचरण करनेवाली किल्लोलमयी रमिणयों को देख कर तपस्या सं स्वलित हो जाता। पर इस स्थान पर तो-जहाँ कि सङ्गम श्रपनी विविध चेद्दात्रों को स्राजमा रहा था-महावीर थे, ये वे ी महावीर थे जिन्होंने ऋपने यौवन-काल में इसी प्रकार के भोगों को खूबी के साथ भोगा था, ऋौर इनकी ऋपूर्णता को पूर्णतया समभ कर एक दिन बहुत सन्तोष के साथ इनको लात मार दी थी, कैसे सम्भव था कि वही महावीर उन्हीं भोगों की पुनरा-वृति पर रीभ जाते। सतलब यह है कि सङ्गम की यहचेष्टा भी निर-र्थक हुई, वे सब भागवतो ऋपसराएँ ऋपना सा मुख लेकर चली गई।

पर सङ्गम सहज ही हारनेवाला देव न था, उस उपाय में भी असफलता होते देख इसने एक नवीन कृत्य की योजना की। वह इस बात को जानता था कि महावीर ऋपने माता-पिता के बड़े ही भक्त थे। उन्होंने अपनी उम्र में कभी माता-पिता की त्राज्ञा का उल्लंघन नहीं किया था। ऐसी स्थिति में यदि इस समय भी उनके माता-पीता के प्रति रूप में किसी को यहाँ उपस्थित किया जाय तो सम्भव है कि यह तपस्वी त्रपस्या से स्वलित हो जाय।

सङ्गम के विद्या-बल से तुरन्त ही राजा सिद्धार्थ और रानी त्रिशला वहाँ आ पहुँचे। त्रिशला ने आते ही महावीर के कन्धे पर हाथ रख कर कहा, "नन्दन! हम लोगों को दुखिया छोड़ कर तुम यहाँ कैसे चले आये। देखो तो मैं और तुम्हारे पिता तुम्हारे वियोग में कैसे जर्जित हो गये हैं, उठो लझ घर चल कर प्रजा को और अपने माता पिता को सुखी करो।"

ये खेल सङ्गम की दृष्टि में या अपनी दृष्टि में चाहे महत्व पूर्ण हों पर भगवान महावीर की दृष्टि में तो बिल्कुल तुच्छ थे; क्योंकि वे तो जानते थे कि जब तक देव अपनी आयु को पूर्ण नहीं कर लेते, तब तक कहीं नहीं जा सकते। यह सङ्गम तो क्या—संसार की कोई महाशक्ति भी उन्हें यहाँ नहीं ला सकती। भला इस प्रकार के दिव्य ज्ञानधारी दीर्घ-तपस्वी महावीर ऐसे ऐन्द्रजालिक प्रलोभनों में कैसे आ सकते थे।

बस इस अन्तिम चेष्टा के निष्फल होते ही सङ्गम बिलकुल निराश हो गया। वह भली प्रकार समक्ष गया कि इन्द्र ने इनकी जितनी प्रशंसा की थी, प्रभु उससे भी अधिक महत् हैं। उनके शरीर और मनका एक भी अंश ऐसा निर्वल नहीं है कि जहाँ से किसी भी प्रकार की कमजोरी प्रविष्ट होकर उनकी तपस्या को अब्द कर डाले। अतएव वह निराश हो प्रभु की नाना प्रकार की स्तुति करके अपने स्थान पर चला गया।

एक बार महावीर विहार करते करते एक नगर के समीप-वर्ती बन में आकर ठहरे, वहाँ पर मन वचन श्रौर काया का

निरोध करके वे समाधिस्थ हो गये। उस मार्ग में एक गुवाल श्रपने दो बैलों को साथ लेकर निकला, उस स्थान पर त्राते त्र्याते उसे किसी त्र्यावश्यकीय कार्य्य का स्मर**ण हो** त्र्याया जिससे वह बैलों की रचा के निमित्त प्रभु को चेतावनी देकर पला गया। पर प्रभु तो ध्यान में थे, उनका ध्यान गुवाल के उस कथन पर श्रथवा बैलों की श्रोर बिलकुल न गया, श्रीर इसलिए उन्होंने उस गुवाल को कुछ भी उत्तर न दिया। इधर गुवाल भी "मौनं सम्मति लच्चगं" यह समभ कर चल दिया। दैवयोग से बैल चरते चरते वहाँ से कुछ दूर निकल गये। बहुत देर पश्चात् वह गुवाल पुनः वहाँ त्राया, वहाँ त्राकर उसने देखा कि उन दोनों बैलों का पता नहीं है। उसने भगवान् से बैलों के विषय में पूछा। पर प्रभु पहले ही के समान उस समय भी मौन रहे। उसने बार बार प्रभु से पूछा पर वे उसी अवस्था में मौन रहे। इससे उसे अत्यन्त क्रोध चढ़ त्राया। उसे उनको ध्यानस्थ त्रवस्था का रत्ती भर भी भान न था। प्रभुका यह मौन धारण उनके कर्म के उदय में निमित्त रूप हो रहा था। इस प्रसङ्ग पर गुवाल के द्वारा कर्म की फलदात्री सत्ता के उदय का काल आ पहुँचा था, प्रभु के पूर्वभव में किये हुए पापों का फल मिलने का अव-सर बिल्कुल समीप त्रा गया था। इस कष्ट की उत्पत्ति का कारण प्रभु ने त्रिपुष्ट वासुदेव के भव में उत्तपन्न किया था। इस गुवाल का जीव उस समय त्रिपुष्ट वासुदेव का शैय्यापालक था। एक बार वासुदेव निद्रामग्न होने की वैयारी में थे, उस समय कई गायक उनके पास नाना प्रकार के सङ्गीत कर रहे थे। वासुदेव ने शय्यापालक को त्राज्ञा दी कि जब मैं निद्रामग्न हो जाऊं तब इन गायकों को यहां से बिदा कर देना। ऐसा कह कर कुछ समय पश्चात् निद्रामग्न हो गये। पर शैय्या-पालक उस सङ्गीत की तान में इतना लीन हो रहा था कि उसे उन गायकों की बिदा करने की सुध न रही यहां तक कि उन्हें गाते गाते सबेरा हो गया। वासुदेव भी शय्या छोड़ कर उठ बैठे ऋौर बैठे हुए उन गायकों को ऋभी तक गाते हुए देख कर बड़े ऋऋर्य-चिकतहुए। उन्होंने शैय्यापालक से पूछा कि स्रभीतक इन गायकों को क्यों नहीं बिदा किये ? उसने उत्तर दिया कि "प्रभू सङ्गीत के लोभ से।" यह सुनते ही वासुदेव आग आग हो गये, इस छोटे सं प्राणी की इतनी मजाल ! उन्होंने उसी समय हुक्म दिया कि इसकी कर्णेन्द्रिय ने यह भयङ्कर श्रपराध किया है, श्रतः इसके कानों में सीसा गला कर भर दिया जावे, तत्कालीन आज्ञा का पालन हुआ। गलाया हुआ गर्म गर्म सीसा शैय्यापालक के कानों में डाला गया। इसी तीव्र वेदना के कारण उसकी मृत्यू हो गई। वह कई भावों में भटकता हुआ इस गुवाले के शरीर में उत्पन्न हुन्त्रा। इधर त्रिपुष्ट की त्र्यात्मा भगवान महावीर के रूप में अवतीर्ण हुई। उस उप और प्रचएड भाव का उदय इस समय त्राकर हुत्रा । प्रभु ने पूर्व भव में त्रपने राजत्व के त्राभ-मान में त्रोतप्रांत होकर एक साधारण कोपोत्तेजक कारण से इतना भयद्भर कार्य कर खाला । उसी का बदला उसी प्रकार-बैल का पता न बतलाने ही के कारण से कुपित होकर उस गुवाले ने लिया। उसने प्रभु के दोनों कानों में शरकरा वृक्त की दो कीलें जोर से ठोक दीं, श्रीर उन कीलों के ठोकने की किसी को माख्म

न हो इस वास्ते उसने बढ़े हुए मुँहकाट कर उनको बेमाॡम कर दिया । प्रभु इस भयङ्कर श्रवसर में भी श्रपनी उच वृति के कारण विचलित न हुए । वे जानते थे कि इस विश्व में किसी कारण के बिना एक छोटा सा कार्य्य भी सम्पन्न नहीं हो सकता। वे जानते थे कि गुवाल ने जो भयङ्कर कष्ट दिया है उसके भी मूल कारण वे स्वयं ही थे, वह कार्य तो उनके उत्पन्न किये हए कारण का फल मात्र था।

वासुदेव के भव में महावीर ने अपने सेवक के कानों में गर्म सीसा डालते समय जिन मनोभावों के वश हो कर भयङ्कर श्रसाता वेदनीय कर्म का बन्ध किया उन मनोभावों के श्रंतर्गत दो तत्व मुख्यतः पाये जाते हैं—

१—ऋपनी उपभोग सामग्री को दूसरे के उपभोग ऋाते हुए देख कर उत्तपन्न हुई ईषात्मक भावना—

२--- श्रपनी उपभोग सामग्री पर दूसरे को श्राक्रमण करते हुए देख कर उसके ऋपराध का विचार किये बिना ही मदान्ध-नीति के श्रनुसार उत्तेजना के वश होकर की हुई दगड़ की योजना ।

त्रपनी उपभोग सामग्री का उपभोग एक दूसरे व्यक्ति के द्वारा होते हुए देख कर उसका बदला लेते समय जिस प्रकृति का उदय होता है उसकी तीव्रता, गढ़ता श्रौर स्थायित्व का नियामक उस उपभोग सामग्री के प्रति रहा हुन्ना त्रपना ममत्व है। मेरे पुरुष बल से जो कुछ मुफे प्राप्त हुत्रा है उसका भोक्ता मेरे सिवाय कोई दूसरा नहीं हो सकता। इस प्रकार की भावना मनुष्य प्रकृति के अन्दर स्वभाव रूप ही पाई जाती है। यदि

कोई दूसरा व्यक्ति नजर चुरा कर उन अधिकारां का उपभोग करने की चेष्टा करता है, तो उस पर खभावतयः ही क्रोध उत्पन्न होता है। पर यदि बुद्धि को निर्मल करके हम सोचते हैं तो हमें माळूम होता है कि जिस वस्तु को हम अपने पुर्यवल से प्राप्त हुई गिनते हैं, श्रौर जिस पर हम लेवल श्रपना ही अधिकार सममते हैं, उस वस्तु की सुखदायी शक्ति कितने ही विशेष कारणों पर श्रवलम्बित रहती है। वस्तु की सुखदात्री शक्ति जिन अंशों के समुचय से प्रगट होती है, उन अंशों का तिरस्कार करना भारी मूर्खता है। क्योंकि हमारा समाज हमारे सुखों का कई अंशों में सहभागी है। हमारे सुख का समाज के साथ शरीर त्रौर त्रवयव का सम्बन्ध है। त्रर्थात् समाज हमारे सुख का एक प्रधान श्रङ्ग (Constituent) है। हमारी उपभोग सामग्री का आधार कितने ही अंशा में समाज पर निर्भर रहता है।

मनुष्य-हृद्य के गुप्त मर्म का अध्ययन करने से हमें मालूम होता है कि सुंदर और सुखद वस्तुओं का उपभोग मात्र करने से हमें तृप्ति नहीं होती है। जब तक हमारे सुखानुभव का ज्ञान बाहरी जगत् को नहीं होता तब तक हमें उस सुख से तृप्ति नहीं हो सकती। सुन्दर वस्नालङ्कारों के पहनने में जो सुख है, उसका विश्लेषण करने से हमें मालूम होता है कि उस सुख का एक छोटा सा त्रंश भी उन वस्नालंकारों में नहीं है । उनमें स्पर्श सुख भी बिल्कुल नहीं है । इतना ही नहीं, प्रत्युत उल्टे उन वस्नालं-कारों से शरीर पर एक प्रकार का भार सा मालूम होता है। फिर भी हम उसमें जो सुख का अनुभव करते हैं उस सुख का मूल तत्व समाज, इन वस्नालंकारों के पहनने से हमें सुखी गिनेगा

इसी बात में रहा हुन्ना है। यदि सुन्दर वस्नालङ्कारों को पहनते समय इस एक भावना को त्रालग कर दी जाय तो शेष में इस सुख का किंचित मात्र ऋंश भी नहीं रह जाता ऋौर इसी कारण जो लोग समाज के अन्तर्गत कितने ही नवीन वस्नालङ्कार पहन पहन कर ऋपने सौभाग्य की नोटिसबाजी करते फिरते हैं, वे ही श्चपने मकान पर उन सब वस्त्रालङ्कारों को खोल खोल कर उनसे शीव ही त्राजादी पाने का प्रयत्न करते हैं। इससे स्पष्ट जाहिर होता है कि पुराय बल से प्राप्त हुआ अधिकांश सुख आस पास की समाज पर निर्भर रहता है। वास्तविक सुख का ऋंश उस सम्मान में छिपा रहता है, जो हमारी समाज से हमें प्राप्त होता है। यदि जन समाज में हमें सुखी समभने वाला एक भी मनुष्य न हो तो हमें प्राप्त हुई अनन्तसुख सामग्री का उतना अधिक मूल्य नहीं रह जाता । सिद्धान्त यह निकला कि सुखी होने के लिए केवल सुख सामग्री की ही नहीं प्रत्युत अपने को सुखी समभने वाले एक जन समाज की भी त्रावश्यकता होती है।

ऐसी हालत में जब कि जन समाज पर हमारे सुख का इतना अधिक भाग अवलम्बित है तो फिर यह अभिमान करना कि मेरी उपभोग सामग्री पर उसका कुछ भी ऋधिकार नहीं है। एवं मेरे किये हुए पुरायों का फल भोगने का मेरे सिवाय दूसरा कोई अधिकारी नहीं। सरासर अपने हृदय की संकीर्णता. पामरता श्रीर तुच्छता को प्रगट करना है। श्रपने सौभाग्य का श्रभिमान करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को यह ध्यान में रखना चाहिये कि यह संसार केवल तुम्हारी सुख प्राप्ति के निमित्त ही नहीं रचा गया है।

यह दुनिया तुम्हारे पुरायबल के प्रताप से प्रगट नहीं हुई है, समाज तुम्हारे सुख पर श्रवलम्बित नहीं है। प्रत्युत तुम्हारा सुख समाज की रुचि पर अवलिम्बत है। ऐसी दशा में समाज के किसी व्यक्ति के प्रति तुम्हारी निराकार वृति तुम्हारी श्रधमता का सूचक है।

''एक त्र्यादमी की मालिकयत पर उसके सिवाय दूसरे किसी का ऋधिकार नहीं है; यह नियम केवल व्यवहार काएड में **ऋ**ठ्यवस्था न होने देने के लिए एवं समाज की शान्ति रज्ञा के निमित्त केवल राज्य सत्तात्रों ने बना लिया है। लेकिन स्मरण रखना चाहिये कि यह लौकिक नियम विश्व के राज्य तन्त्र को चलाने वाली दिव्य सत्ता पर जरा भी बन्धन नहीं डाल सकता, लोगों की स्वार्थ वृति पर एक प्रकार का समय बनाये रखने के लिए राज्य सत्तात्रों ने" एक की वस्तु पर दूसरा त्राक्रमण न करे इस लौकिक विधान की रचना को है। लेकिन प्रकृति के महा-राज्य में इस प्रकार के स्वार्थों की टकर बिलकुल नहीं होती स्त्रीर इसलिए उसमें प्रवेश करने वाले प्रत्येक व्यक्ति को किसी भी बस्त पर एकाधिकार की संकीर्ण भावनात्रों को छोड़ देना चाहिये। यदि राजसत्तात्रों के द्वारा चलाया हुत्रा उपरोक्त लौकिक नियम प्रकृति का मौलिक नियम होता तो महावीर, बुद्ध, ईसा त्र्यादि महापुरुष उस नियम का कदापि उल्लंघन न करते। पर जब उन्होंने श्रपनी उपार्जित की हुई वस्तु को सारे विश्व के कल्याण के निमित्त बांट दिया तो फिर उनको अपना आदर्श मानने वाले हम लोगों को भी मानना होगा कि व्यक्तिगत स्वार्थ को ऐसी भावनाएं श्रात्मा का श्रधःपतन करती हैं। उन्हीं भाव-

नात्रों के कारण जातियां नष्ट हो जाती हैं, देशं गुलाम हो जाते हैं त्रौर साम्राज्य विखर जाते हैं। त्रौर इन्हीं भावनात्रों के कारण मनुष्य के नैतिक जीवन का नाश हो जाता है जो कि सब अनिष्टों की जड़ है। वासुदेव के भव में अपने शैय्यापालक के कान में गर्म गला हुआ शीशा डालने की जो कर सजा महा-वीर ने दी थी । उसके अन्तर्गत रहे हुए उम् और निष्टुर परिणाम इस भव में उदय हुए-प्रचंड ऋसाता वेदनीय कर्म के कारण रूप थे। एक छोटे से अपराध के बदले में ऐसे भयङ्कर दग्ड की व्यवस्था देते समय वासुदेव के हृद्य के अन्तर्गत जो स्वार्थ भावना ऋौर तीत्र घातक प्रवृति समा रही थी, उसके फल स्वरूप महावीर को इस भव में वैसी ही सजा का मिलना आव-श्यकता था। इसमें जरा भी सन्देह नहीं।

त्रपनी सत्ता का दुरुपयोग एक निर्वल मनुष्य पर करना बहुत ही बड़ा पाप है। हमसे कोई जबाब तलब करने वाला नहीं है। हमारे सेवक का जन्म मरण हमारे बायें हाथ का खेल है, इस प्रकार की भावनात्रों को हृदयङ्गम कर एक निर्वल सेवक पर मनमाना ऋत्याचार करना मनुष्यत्व के बिलकुल विरुद्ध है। उसका भयङ्कर बद्ला प्रकृति अवश्य चुका देगी। वासुदेव का सेवक एक निराधार मनुष्य था। उसके पास उनकी दो हुई सजा का विरोध करने के लिये रंच मात्र भी शक्ति न थी। ऐसी हालत में वासुदेव को अपनी बैर भावना पर अंकुश रखने की नितान्त श्रावश्यकता थी। जिस हालत में कि कोई मनुष्य हमारी श्राज्ञा के विरुद्ध टससे मस नहीं कर सकता। उस हालत में इसको सजा देते समय मनुष्य को बहुत विवेक बुद्धि से काम

लेना चाहिये। हां यदि हमारा प्रतिपत्ती भी सबल है, हमारी श्राज्ञा का विरोध करने की उसमें शक्ति है, तो ऐसी हालत में यदि हम उसे ऐसी सजा दें भी तो विरोध की भावना के कारण उतने तीव्र कर्मों का बंध नहीं होने पाता। क्योंकि उसके कर्मों का श्रीर हमारे कर्मों का बहुत कुछ समीकरण हो जाता है। शेष में जो कुछ कर्म बचते हैं, उन्हीं को हमें भोगना पड़ता है। लेकिन जहाँ ऐसी बात नहीं है, जहाँ विरोध की भावना का लेश मात्र भी श्रस्तित्व नहीं है। वहां पर दी हुई इस प्रकार की श्रविचार पूर्ण सत्ता का फल बहुत उप्र रूप में भोगना पड़ता है। इस बात को और भी स्पष्ट करने के लिये एक युद्ध का उदाहरण ले लीजिये। हम देखते ही हैं कि युद्ध के अन्दर भयङ्कर मारकाट होती है। हजारों श्रादमी उसमें गोलियों के निशान बना दिये जाते हैं. हजारों तलवार के घाट उतार दिये जाते हैं, ऋौर हजारों बर्छों में पिरो दिये जाते हैं। मतलब यह है कि रणचेत्र में मृत्यु का कोलाहल मच जाता है। इतने पर भी मारने वालों के श्रोर मरने वालों के उतने तीब कर्म का उदय नहीं होता, क्योंकि वहाँ पर बदला लेने की शक्ति और विरोध की भावनाओं का श्रस्तित्व रहता है। त्र्रव मान लीजिये उस युद्ध में कुछ लोग कैदी हो गये, ऐसी हालत में यदि वह कैद करनेवाला श्रपने कैदियों की मनुष्यत्व के साथ रचा करता है, उनके खान पान का प्रबन्ध करता है, तब तो ठीक है। पर इसके विपरीत यदि ऐसा न करते हुए वह उनके साथ जरा भी निष्टुरता का बर्ताव करता है. तो तीत्र श्रसाता वेदनीय का बन्ध करता है। क्योंकि इस स्थान पर वे त्राश्रित हैं। इस स्थान पर वे बदला लेने में त्रसमर्थ हैं। विरोधी को मारने में उतना पाप नहीं बल्कि कभी कभी तो वह पाप कर्तव्य हो जाता है, लेकिन त्राश्रित को मारना तो भयङ्कर पाप है, श्रौर उससे भयङ्कर वेदनीय कर्म का बन्ध हो जाता है।

सत्ताहीन रङ्क मनुष्य को सुख देने में जितना अनिष्ट होता है, उसे त्रात्मज्ञ पुरुष ही भली भांति समभ सकते हैं-सूक्ष्म भूमिका पर बैर की वृत्ति किस प्रकार वृद्धि पाती है, इस बात को जिन लोगों ने समभा है, वे सारे संसार को इस बात का सन्देश दे गये हैं। इतिहास के पृष्ट उस ध्रुव सत्य की साची खुले त्राम दे रहे हैं। सोता के प्रति अन्याय करने ही से सोने की लङ्का खाक में मिल गई। द्रोपदी के श्रपमान ने ही इतने बड़े कुरु साम्राज्य का ध्वंस कर दिया। श्रीर भी कई एक चत्री राज्यसत्ताएँ कई बड़ी बड़ी जातियाँ, इस प्रकार की वृत्ति से नष्ट हो गई, जब बड़ी बड़ी जातियों श्रौर राज्यों का यह हाल है तो फिर एक मनुष्य इस प्रकार की पामर वृत्ति के उप्र फल से किस प्रकार बच सकता है।

वासुदेव को यह सजा देते समय इस बात का गर्व था कि मेरे शासन चक्र में रहनेवाले तमाम मनुष्यों की मैं अपने इच्छा-नुसार गति कर सकता हूँ । मेरे कार्य में बाधा देनेवाली दुसरी कोई सत्ता इस विश्व में नहीं है। इस अभिमान के आवेश में वे इस बात को भूल गये कि इस भव के सिवाय दूसरा भी कोई भव है, जिसमें इस श्रधम कृत्य का भयङ्कर फल मिल सकता है। ऋपनी सत्ता के गर्व में ऋन्धे होकर वे प्रकृति की महान् सता का विचार करना भूल गये, ऋौर इसी कारण इस भव में उनको उसका बदला सहन करना पड़ा । ऋस्तु !

भगवान् महावीर ने अपनी अपूर्व सहन शक्ति के द्वारा गुवाले का वह उपसर्ग भी शान्ति पूर्वक सहन कर लिया। वहां से चल कर वे एक दूसरे प्राम में गये वहां पर "खाक" नामक एक वैद्य रहता था, उसने प्रभु की कान्ति को निस्तेज देख कर समभ लिया कि निश्चय इनको किसी प्रकार की शारीरिक पीड़ा 🕏 । त्र्यनुसन्धान करने से उसे शीघ्र ही उन कीलों का पता लग गया, सिद्धार्थ नामक एक सेठ की सहायता से उसने उन कीलों को खींच लिये। कहा जाता है कि उस समय प्रभु के मुख से एक अयङ्कर चीख निकल पड़ी थी। इतने अयङ्कर उपसर्गों को सहन करते समय उन्होंने एक भी कायरता का ठएडा श्वास न डाला था, पर इस ऋन्तिम उपसर्ग में ऐसा माॡम होता है कि उनके **डप**शान्त मोहनीय कर्म की कोई प्रकृति श्रव्यक्त भाव से **ड**दय हो गई होगी, जिसके कारण देह भाव का भान होने से चीख का निकलना सम्भव हो सकता है।

इस उरकृष्ट उपसर्ग को सहन करने के पश्चात् उन पर किसो प्रकार का उपसर्ग न आया, इसके पश्चात् प्रभु को कैवल्य की प्राप्ति हो गई, कल्पसूत्र के अनुसार वैशाख सुदी दशमी के दिन, दिन के पिछले पहर में, विजय सुहुर्त के अन्तर्गत, जंभीक नामक शाम को बाहर रज्जु-बालिका नदी के तीर पर वैर्यावर्त नामक चैत्य के नजदीक शालियुच्च की छाह में, शुक्क ध्यानावस्थित प्रभु को सब ज्ञानों में श्रेष्ठ केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई।

## केवल्य-प्राप्ति

इतनी कठिन तपस्या के पश्चात् भगवान को केवलज्ञान श्रथवा बोधिसत्व की प्राप्ति हुई। इतनी कठिन त्रांच को सहन करने के पश्चात् ज्ञान स्वर्ण अपनी पूरी दीप्ति के साथ चमकने लगा। भगवान् को सत्य सम्यक्ज्ञान की प्राप्ति हुई। संसार में त्रानन्द छा गया । स्वर्ग भी उत्साहित हो उठा ।

दुनियां को यदि सब से ऋधिक इच्छित ऋौर सच्चे सुख की प्राप्ति करानेवाली कोई वस्तु है तो वह ज्ञान है, इसी ज्ञान के अभाव से दुनियां अज्ञान के तिमिराच्छन्न गर्भ में गोते लगाती हुई भटकती है। इसी ज्ञान के त्रभाव के कारण संसार में दुःख तृष्णा ऋौर गुलामी के भयङ्कर दृश्य दिखलाई देते हैं। इसी ज्ञान के अभाव से मनुष्य मनुष्य पर जुल्म करता है— प्राणी प्राणी का ऋहार करता है। इसी ज्ञान के ऋभाव से संसार में भयङ्कर जीवन कलह के दृश्य देखने को मिलते हैं।

अज्ञान ही मनुष्य जाति का परम शत्रु है, श्रौर ज्ञान ही **उसका सचा मित्र है, वही ज्ञान भगवान् महावोर को** प्राप्त हुच्रा स्रौर उनके द्वारा संसार में विस्तीर्ण होनेवाला है, यही जान कर संसार सुखी है-मनुष्य जाति हर्षोन्मत्त है ।

केवल ज्ञान की प्राप्ति के समय में जैन-शास्त्रों में जिस **उत्सव की कल्पना की है। वह चाहे कल्पना ही क्यों** न हो । पर बड़ी ही सुन्दर है । उसके ऋन्तर्गत तत्व-ज्ञान का रहस्य छिपा हुत्रा है। उसके अन्तर्गत उदार साम्यवाद का तत्त्व है।

भगवान का उपदेश मनुष्य जाति को श्रवण कराने के निमित्ति जिस समवशरण की रचना की गई थी, वह बहुत ही भव्य था। एक बड़ा लम्बा चौड़ा मग्डप बनाया गया था। उसकी सजावट में किसी प्रकार की ब्रुटि न रक्वी गई थी। उसके अन्तर्गत, बाहर भिन्न भिन्न विभाग किये गये थे। जिसके भिन्नभिन्न विभागों में देवता, पुरुष स्त्री श्रीर यहाँ तक कि पशु-पित्तयों के बैठने का भी स्थान था। भगवान एक व्यास-पीठ पर खर्ण के बनाये कमल पर विराजमान थे, उनके मुख से जो उपदेश ध्वनित होता था, उसे सत्र देवता मनुष्य यहाँ तक कि पशु-पत्ती भी श्रपनी श्रपनी भाषा में समभते थे । यही उनके भाषण की व्यवस्था थी ।

इन बातों में सत्य का कितना अंश है। इसका निर्णय करने की यहाँ पर त्रावश्यकता नहीं, पर इतना त्रवश्य है कि ये सब बातें एक विशेष प्रकार का ऋर्थ रखती हैं । पहली विशेषता तो यह थी कि उस सभा में मनुष्य सब समान सममें गये थे। ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य श्रौर शूद्र, सब समान भाव से पारस्परिक विद्वेष को भूल कर एक साथ उस उपदेश को सुनने के ऋधिकारी समभे गये थे। दूसरी विशेषता यह थी कि महावीर के अनन्त व्यक्तित्व के प्रभाव से हिंसक पशु भी श्रपनी हिंसकवृति को छोड़ कर श्रपने प्रतिद्वन्दी पशुत्रों के प्रति प्रेमभाव रखते हुए इस सभा में उपदेश सुनने के इच्छुक थे। इससे मास्रम होता है कि भगवान् की करुणा प्रवृति इतनी उच थी कि उसके दिन्य प्रभाव से हिंसक पशुत्रों ने भी श्रपनी हिंसकवृति को छोड़ दी थी।

त्तमा, समता ऋौर दया की पवित्र धारायें ज्वस सभा में बैठनेवाले प्रत्येक प्राणी के हृद्य में शतधार त्र्रौर सहस्रधार से प्रवाहित हो रही थी।

यह समवशरण "त्रपाया" नामक नगरी के बाहर रचा गया था। जिस समय समवशरण सभा में प्रभु का उपदेश सुनने के निमित्त हजारों पुरुष स्त्री जा रहे थे। ठीक उसी समय में किसी धनाढ्य गृहस्थ के यहाँ इन्द्रभूति श्रयिभूति त्रौर वायुभूति त्रादि ग्यारह ब्राह्मण परिडत यज्ञ करवा रहे थे। उस काल में इनकी विद्वत्ता की ख्याति बहुत दूर दूर तक फैली हुई थी । इन लोगों ने ऋसंख्य नर-नारियों को उधर की ऋोर त्राते हुए देख कर पहले तो यह सोचा कि ये सब हमारे इस यज्ञ को देखने के निमित्त त्रा रहे हैं स्त्रीर यह जानकर उन्हें बड़ा त्रानन्द भी हुत्रा। पर जब उन्होंने देखा कि इन त्रागा-न्तक व्यक्तियों में से किसी ने उनकी स्रोर स्रॉख उठा कर भी न देखा, तो उन्हें बड़ा आश्चर्य हुआ। अन्त में किसी से पूछने पर माॡम हुआ कि ये सब लोग सर्वज्ञ प्रभु महावीर की बन्दना करने को जा रहे हैं। इन्द्रभूति ने यह सुन कर अपने मन में कहा कि संसार में मेरे सिवाय भी दूसरा कोई सर्वज्ञ है। जिसके पास ये सब लोग दौड़े जा रहे हैं, सब से बड़ा त्राश्चर्य तो यह है कि इस समय परम पवित्र यज्ञ-मएडल की श्रोर भी इनका ध्यान श्राकर्षित नहीं होता। सम्भव है कि जिस ढङ्ग का इनका सर्वज्ञ होगा, उसी ढङ्ग के ये भी होंगे। ऐसा सोच वह अप्रतिभसा होकर चुप हो गया।

इसके कुछ समय पश्चात् जब सब लोग भगवान् महावीर

की वन्दना करके वापिस स्त्रा गये तब इन्द्रभूति ने उनसे पूछा कि भाई, सर्वज्ञ देखा ! कैसा है ! तब उन्होंने कहा कि श्चरे, क्या पूछते हो, उनके गुणों की गिनती करना तो गणित के पारिधी से भी बाहर है। यह सुन कर इन्द्रभूति ने मन ही मन सोचा कि यह पाखगडी तो कोई जबरदस्त माळूम होता है। इसने तो बड़े बड़े बुद्धिमान मनुष्यों की बुद्धि को भी चकर में डाल दिया है। श्रब इस पाखरडी के पाखरड की पोल को शीबातिशीब खोलना मेरा कर्तव्य है। नहीं तो असंख्य भोले प्राणी इसके पाखरड की ज्वाला में जल कर भस्म हो जायेंगे। यह सोच कर वह बड़े ही गर्वपूर्वक अपने पाँच सौ शिष्यों को लेकर महावीर को पराजित करने के इरादे से चला। सब से प्रथम तो वहाँ के ठाट को देख कर ही स्तम्भित हो गया, उसके पश्चात् वह अन्दर गया । महावीर तो अपने ज्ञान के प्रभाव से उसका नाम, गोत्र श्रौर उसके हृदय में रहा हुत्रा गुप्त संशय जिसे कि उसने किसी के सामने प्रकट न किया था, जानते थे। उसे देखते ही श्रत्यन्त मधुर स्वर से उन्होंने कहा:-

"हे गौतम ! इन्द्रभूते त्वं सुखेन समागतोसि" महावीर के मुँह से इन शब्दों को सुन कर उसका आश्चर्य और भी बढ़ गया। पर यह सोच कर उसने श्रपना समाधान कर लिया कि मेरा नाम तो जगत प्रसिद्ध है, यदि उसे इसने कह दिया तो क्या हुन्ना । सर्वज्ञ तो इसे तब समफना चाहिये कि जब यह मेरे मनोगत भावों को बतला दे।

इतने ही में महावीर कहते हैं कि हे विद्वान् ! "तेरे मन में जीव है या नहीं" इस बात का सशंय है श्रीर इसका कारण वेद

में रही हुई "विज्ञानघन एव एतेभ्यो भूतेभ्य । समुत्थाय ता येवा नु विनशयति न प्रेत्य संज्ञास्ति" त्रौर सबै त्र्यं त्रात्मा ज्ञानमयः" इत्यादि तथा दमो दानं दया इति दकारत्रयं यो जानाति सजीवः ये ऋचाएं हैं। पहली ऋचा से जीव का सर्वथा श्रभाव प्रकट होता है श्रौर दूसरी से जीव का श्रस्तित्व भी सिद्ध होता है। साधक श्रौर बाधक प्रमाणों के मिलने से तुम्हारा मन संशयान्दोलित हो रहा है। लेकिन तुम्हारी समभ में इनका वास्तविक अर्थ नहीं श्राया है। इसीलिए तुन भ्रम-जाल में पड़े हुए हो। श्रव हम तुन्हें इनका वास्तविक ऋर्थ बतलाते हैं।

"विज्ञानवन" यह त्र्यात्मा का नाम है। जब त्र्यात्मा घट-पटादि किसी भी वस्तु को देखती है तब वह उपयोगरूप श्रात्मा इन्द्रिय गोचर पदार्थों को देखती सुनती है, या किसी भी तरह से त्रनुभव गोचर करती है। उस समय उन त्र्रनुभव-गोचर पदार्थों से ही "उस" उस उपयोग-रूप में पैदा होती है श्रौर उन घटपटादि पदार्थों के नष्ट हो जाने पर श्रात्मा उस उपयोग रूप से नष्ट हो जाती है। इसी बात को दूसरे शब्दों में यों कह सकते हैं कि घटपटादि भूतों से ऋथीत् भूतविकारों से ही उपयोग-रूप वह आत्मा उत्पन्न होती है और उनके बिखर जाने पर वह उनमें ही लय हो जाती है।

"न प्रेत्य संज्ञास्ति" पहले तो घटपटादि उपयोगात्मक संज्ञा थी, फिर वह कायम नहीं रहती। उन पदार्थों से हट कर ऋात्मा श्रान्यान्य जिन जिन पदार्थों में उपयोग-रूप से परिश्वित होती है। उन उन पदार्थों के रूप के अनुसार उसकी नयी संज्ञा कायम होती जाती है। हे गौतम! त्रात्मा का श्रस्तिस्त है, वह चित्त, चैतन्य, विज्ञान और संज्ञा श्रादि लच्चाों से जानी जा सकती है। यदि जीवन नहीं है तो फिर पुरुष श्रौर पाप का पात्र कौन रह जाता है श्रौर तेरे इस योग, यज्ञ दान करने का निमित्त कौन हो सकता है ?

इस प्रकार महावीर न उसका पूर्ण समाधान कर दिया. इस समाधान से तथा प्रभु के जगदद्वैत साम्राज्य को देखने से इन्द्रभूति ने दोचा स्वीकार कर ली। इन्द्रभूति वीरप्रभु के प्रथम शिष्य हुए, इस बात को सुन कर अग्निभूति, वायुभूति, सु-धर्माचार्य, त्रादि दस परिडत त्रौर त्रपनी त्रपनी शंकात्रों को ले कर त्राये, उन सबका समाधान वीरप्रभु ने बहुत उत्तम ढङ्ग से कर दिया। इस पर वे सब वीरप्रभु के शिष्य हो गये। ये ग्यारहों परिडत भगवान महावीर के गणधर कहलाये।

## उपदेश का प्रारम्भ

त्र्यव भगवान् महावीर ने उस सत्य का सन्देश जिसे उन्हें न्त्रत्यन्त कठिन तपश्चर्या के पश्चात् प्राप्त किया था सारे विश्व को देना प्रारम्भ किया, एक विद्वान् का यह कथन बिलकुल ठीक है कि महापुरुषों का प्रत्येक कार्य्य जगत् के स्वार्थ के निमित्त हुआ करता है। कवि मिल्टन का कथन है कि:--

It is death to hide one's tallent which God had Given him.

भगवान् महावीर ने समस्त जगत् के कल्याण के उद्देश्य से श्रापना उपदेश देना प्रारम्भ किया। सब से पहले उन्होंने इस कृत की घोषणा की कि जगन् का प्रत्येक प्राणी जो श्रशान्ति, श्रज्ञान श्रौर ऋत्यन्त दुःख की ज्वाला में जल रहा है, मेरे उपदेश से लाभ उठा सकता है। अज्ञान के चक्र में छटपटाता हुआ प्रत्येक जीव चाहे वह तिर्यंच हो चाहे मनुष्य, त्र्यार्घ्य हो चाहे म्लेच्छ, ब्राह्मण हो या शूद्र, पुरुष हो या स्त्री मेरे धर्म के उदार भएडे के नीचे त्रा सकता है। सत्य का प्रत्येक इच्छुक मेरे पास श्राकर श्रपनी श्रात्म-पिपासा को बुभा सकता है।

इस घोषणा के प्रचारित होते ही हजारों सत्य के भूखे प्राणी महावीर की शरण में आने लगे। वे भी आये जो मोच के इच्छुक थे, वे भी त्राये जो स्त्रज्ञान के चक्र में दुखी होकर भटक रहे थे। महावीर की उदार त्रात्मा ने सबका स्वागत किया त्रपने दिव्य उपदेशामृत से उन्होंने सबका सन्तोष किया।

भगवान् महावीर ने धर्म की सत्ता अपने हाथ में न रक्वी थी। वे किसी भी व्यक्ति को सत्य का खरूप बतला देते थे। जिसके जी में जचता वही उसे प्रहण करके उनका शिष्य हो जाता था। चाहे ब्राह्मण हो चाहे शूद्र, चाहे पुरुष हो चाहे स्त्री, जो उनके बतलाये हुए सत्य को मानता श्रौर उसके कथनानुसार चरित्र का पालन करता उसीको वे शिष्य की तरह प्रहुग्। कर लेते।

इधर तो महावीर के इस उदार धर्म में हजारों लोग प्रविष्ट हो रहे थे। उधर बुद्ध की त्रावाज भी दुखी लोगों को त्रामंत्रित कर रही थी। हजारों लाखों त्रादमी ब्राह्मणों के त्रानुदार पंजे से निकल कर उस भएडे के नीचे भो एकत्रित हो रहे थे।

शुभ परिणाम इसका यह हुआ कि समाज के अन्तर्गत मनुष्यत्व से रहित जो निष्ठ्रर श्रत्याचार होते थे वे बन्द हो गए, यज्ञ की पवित्र वेदी पर लाखों परात्रों का काटा जाना भी बन्द हो गया । श्रौर जो गगनभेदी करुण-चित्कार भारत की पितृत्र भूमि से निकल कर मनुष्यत्व के कलेजे को विदीर्ण करती थी, वह भी रुक गई। वर्णाश्रम धर्म का खांस मिट गया, जाति भेद की दुष्ट प्रथा का भी करीब करीब नाश हो गया। साम्यवाद की दुंदुभी बजने लगी क्रान्ति रूपी प्रचण्ड सूर्य का तेज श्रस्त हो गया श्रौर उसके स्थान पर समाज के श्रन्तर्गंद शीतल चन्द्रिका से युक्त शांति-चन्द्र का उदय हुश्रा—भारतवर्ष के इतिहास में फिर से एक खर्ण युग के उपस्थित होने का श्रवसर श्राया।

भगवान की उपदेश देने की शैली बड़ी ही उत्कृष्ट ढङ्ग की थी। वह शैली हम लोगों के लिये त्रादर्श रूप है। महावीर ने त्र्याजकल के उपदेशकों की तरह कभी दूसरों के छिद्र शोधने का वा दूसरों के त्राचार विचार पर चौ धारी तलवार चलाने का प्रयत्न नहीं किया । विश्व का उत्कृष्ट कल्याण करने के निमित्त ही **उनके तीर्थ-कर पद का निर्मा**ण हुआ था। लेकिन उन्होंने अपना निर्माण सिद्ध करने के निमित्त कभी किसी पर किसी प्रकार श्रा श्रनुचित प्रभाव डालने की कोशिश नहीं की श्रौर न कभी **उन्होंने किसी को श्राचार विचार छोड़कर** श्रपने दल में श्राने के लिये प्रलोभित ही किया। उनकी उपदेश पद्धति, शान्त, रुचि-कर, दुश्मनों के दिलों में भी श्रपना श्रसर पैदा करने वाली, मर्म-स्पर्शी और सरल थी। सारी दुनियाँ मेरे भएडे के नीचे चली श्राय, इस प्रकार की इच्छा उन्होंने स्वप्न में भी न की थी। वे जानते थे कि इस प्रकार की इच्छा करना भी मनुष्य हृदय का अज्ञान प्रकाश करनेवाली कमजोरी है। कभी ऐसा समय संसार में उपस्थित नहीं हुन्ना जिसमें दुनियाँ बिना किसी मत भेद के रखें हुये एक महात्मा की अनुयायिनी हो गई हो और न कभी भविष्य में होगी

कहा जाता है कि भगवान् का दिया हुत्र्या—पहला उपदेश विलकुल निरर्थक हुआ। उसका श्रसर एक अन्त:-करण पर भी न पड़ा। लेकिन महावीर को इससे बिल्कुल चिन्ता न हुई। उनका समुदाय भी संख्या में श्रौरों से पीछे रहताथा। पर उसकी भी उन्हें चिन्तान थी। वे तो केवल अपनी शरण में आये हुए व्यक्तियों को प्रेम-पूर्वक ज्ञान का तत्व समभाते थे। यदि वह उपदेश को मान कर चलता ऋौर उनका शिष्य हो जाता तो उसकी उन्हें कोई ख़ुशी न होती श्रौर यदि उसे न मानता तो रंज का भी कोई कारण न था। संसार के सन्मुख उन्होंने सुख के साधनों की एक लड़ी तैयार करके रक्खी थी। जिसकी इच्छा होती वह इससे फायदा उठाता। जिसकी इच्छा न होती वह उसे देख कर ही चल देता। महावोर को इससे किसी प्रकार का हर्ष स्रोर विषाद न होता था।

इतिहास स्पष्ट रूप से इस बात को बतला रहा है कि "गौशाला" के समान एक सामान्य मत पवर्तक के ऋनुयायियों की संख्या महावीर के अनुयायियों से अधिक थी। इससे साबित होता है कि भगवान् ने कभी श्रपने श्रनुयायियों को बढ़ाने की कोशिश नहीं की । उनका यह अनुभव गत सिद्धान्त था कि अपने उपदेश को बलात्कार मनुष्य जाति के गले मढ़ने से कोई स्थायी लाभ नहीं हो सकता-उससे तो एक चािएक श्रावेश पैदा होता है। जो बहुत ही मामूली चोट से मिट

सकता है। इसलिये उन्होंने केवल ऐसे ही उपाय किये जिससे मनुष्य जाति को सत्य की श्रोर रुचि हो, लोगों के श्रन्त:-करण में सत्य की स्थाई छाप बैठ जाय। वे परिणामदर्शी थे। वे जानते थे कि केवल श्रिधिक संख्या में समाज को बढाने से कुछ लाभ नहीं। कुछ समय तक तो वह दुनिया के पर्दे पर चलता रहता है, पर ज्योंही उसमें कुछ विश्वंखलता उत्पन्न हुई कि, त्योंही छिन्न भिन्न हो जाता है। यहाँ तक कि उसका कुछ चिन्ह तक शेष नहीं रह जाता, लोक का कल्याण ऋौर ऋपने समाज की संख्या बढ़ाना ये दोनों कार्य्य बिल्कुल जुदे जुदे हैं। समाज का सङ्गठन करना अथवा उसकी संख्या बढ़ाना यह तो मनुष्य की व्यवस्थापक शक्ति पर निर्भर है। पर लोक कल्याण के लिए विशुद्ध प्रेम, निस्वार्थ भावना, श्रौर एक प्रकार की श्रलौ-किक शक्ति की आवश्यकता है।

श्चनुयायियों की संख्या बढ़ाना यह महावीर का एक गौग लक्ष्य था, उनका प्रधान लक्ष्य तो लोक कल्याण ही था। उन्होंने हमेशा कपने सुखद-सिद्धान्तों को जनता के हृदय में गहरे पेठा देने का प्रयत्न किया। उनके अनुयायी "बुद्ध" और ऋौर "गौशाला" की ऋपेचा कम थे। पर जितने भी थे, पके थे। उनकी रग रग में महावीर का उपदेश व्याप्त हो गया था, ऋौर यही कारण है कि केवल संख्या के बल में श्रद्धा रखने वाले "गौशाला" का एक भी श्रानुयायी श्राज भारतवर्ष के किसी भी कोने में नहीं मिलता। उसकी फिलासफी के खएडहर भी कहीं देखने को नहीं मिलते। इसी प्रकार बौद्धधर्म-जिसने अशोक के समय में सारे भारतवर्ष पर अपना अधिकार कर

लिया था—के समान राष्ट्रीय धर्म को भी भारतवर्ष में खड़े रहने को आज स्थान नहीं है। जब कि जैन-धर्म कई विपत्तियों के समूह से टकगते रहने पर भी कई क्रान्तियों के बीच गुज-रते हुए भी-ग्राज त्रपने बारह लाख त्रजुयायी रखता है। इसका मूल कारण केवल महावीर की उपदेश शैली ही थी। यदि काल के कुछ चक्र में पड़ कर हमारे ही लोगों के द्वारा इस शैली में विकार उत्पन्न न किया जाता तो त्राज जैन-समाज त्रौर जैन साहित्य की दशा कुछ त्रौर ही होती। हास का जो चक्र हमारे समाज को लग रहा है, चय की जो भयक्कर बीमारी हमारी जाति का लग रही है यदि महावोर की शैली जीवित रहती तो कदापि न लगती । श्रस्तु !

कैवल्य प्राप्ति के अनन्तर भगवान ने अपने उपदेश को प्रारम्भ किया। उनका पहला उपदेश बिल्कुल व्यर्थ गया। बाद के उप। देशों से उनके श्रनुयायियों की संख्या बढ़ना प्रारम्भ हुई । उनका ४३ वर्ष से लेकर ७१ वर्ष तक का दीर्घ जीवन के**बंस** लोक कल्याण के हितार्थ गया। उनके किये हुए मुख्य कामों को नामावली इस प्रकार है।

१--- जाति पांति का जरा भी भेद रक्खे बिना हर एक मनुष्य के लिये-शूद श्रौर श्रति शुद्र के लिए भी-भिक्षु पद श्रौर गुरु पद का रास्ता ख़ुला करना। श्रेष्ठता का त्राधार जन्म नहीं बल्कि गुण, श्रौर गुणों में भी पवित्र जीवन की महत्ता स्थापित करना ।

२-पुरुषों की तरह खियों के विकास के लिये भी पूरी खतन्त्रता को योजना करना ऋौर विद्या तथा श्राचार दोनों में १२

बियों की पूर्ण योग्यता को मानना। उनके लिए गुरु-पद का श्राध्यात्मक मार्ग खोल देना ।

३--लोक भाषा में तत्त्वज्ञान श्रीर श्राचार का उपदेश करके केवल विद्वद्गम्य संस्कृत भाषा का मोह घटाना श्रौर योग्य अधिकारी के लिए ज्ञान प्राप्ति में भाषा का श्रान्तराय दूर करना।

४--ऐहिक और पारलौकिक सुख के लिये होने वाले यज्ञ आदि कर्म-काएडों की श्रपेचा संयम तथा तपस्या के स्वावलम्बी **द्रथा** पुरुषार्थ प्रधान मार्ग की महत्ता स्थापित करना एवं त्रहिंसा धर्म में प्रीति उत्पन्न करना।

५--त्याग स्त्रोर तपस्या के नाम रूप शिथिलाचार के स्थान पर सचे त्याग श्रौर सची तपस्या की प्रतिष्ठा करके भोग की जगह योग के महत्त्व का वायुमगडल चारों श्रोर उत्पन्न करना।

उपरोक्त बातें तो उनके सर्व-साधारण उपदेश में सिम्मलित बीं। तत्वज्ञान सम्बन्धी बातों में महावीर "श्रनेकान्त" श्रौर "सप्त अंगी स्याद्वाद" नामक प्रसिद्ध फिलासफी के जन्म दाता थे। इसको विवेचन किसी अगले खग्ड में किया जायगा।

भगवान् महावीर के अनुयायियों और शिष्यों में सभी जाति के लोगों का उल्लेख मिलता है। इन्द्रभूति वगैरह उनके ग्यारह गराबर **नाद्य**ण कुलोस्पन थे। उदायी, मेघकुमार, आदि चत्रिय भी भगवान् महावीर के शिष्य हुए थे। शालिभद्र इत्यादि वैश्य और मेताराज तथा हरिकेशी जैसे धात शूद्र भा भगवान् की ब्री हुई पवित्र दोन्ना का पालन कर उच पद को प्राप्त हुए थे। ्याञ्चियों में चन्द्नवाला चत्रिय पुत्री थी। देवानन्दा ब्राह्मणी गृहस्य अनुयायियों में उनके मामा वैशालोपित चेटक,

मगधनरेश, श्रेणिक श्रोर इनका पुत्र कोणिक श्रादि श्रनेक चत्रिय भूपति थे। श्रानन्द, कामदेव श्रादि प्रधान दृढ़ उपासकों में "शकडाल" कुम्हार था । ऋौर शेष ९ वैश्य थे । "ढॅक" कुम्हार होते हुए भी भगवान् का समभदार और दृढ़ उपासक था। खधक, अम्बड़ आदि अनेक परिज्ञाजक और सोमील आदि अनेक ब्राह्मणों ने भगवान् का अनुसरण किया था। गृहस्थ उपासिकात्रों में "रेवती, सुलमा" श्रौर "जयन्ति" के नाम प्रख्यात हैं। "जयन्ति" जैसी भक्त थी वैसी विदुषी भी थी। वह श्राजादी के साथ भगवान् से शङ्का समाधान करती थी।

भगवान महावीर के पूर्व से ही जो जैन सम्प्रदाय चला आ रहा था वह उस समय "िनगंट्ट" के नाम से प्रसिद्ध था। उस समय प्रधान निगंटु "केशी कुमार" आदि थे और वे सब अपने को—पार्श्वनाथ की परम्परा के ऋतुयायी बतलाते थे। वे लोग तरह तरह के रङ्गों का कपड़ा पहनते थे। एवं चातुयमि धर्म अर्थात् अहिंसा, सत्य, अस्तेय और अपरिप्रह इन चार अतों का पालन करते थे। भगवान् महावीर ने इस पुरातन परम्परा में ्दो नवीन वातों का और समावेश कर दिया। एक "श्रचेलधर्म" ( नगनत्व ) त्रोर दूसरी ब्रह्मचर्य । इससे माखूम होता है कि पहले परम्परा में वस्न और स्त्री के सम्बन्ध में श्रवश्य कुछ न कुछ शिथिलता आ गई होगी। इसी को दूर करने के लिए महावीर ने इन दोनों नवीन बातों को निप्रन्थत्व में स्थान दिया। पर प्रोफ्रेसर हर्मन जेकोबी का मत कुछ और ही है। वे अपने जैन सूत्रों की प्रस्तावना में लिखते हैं कि ये दोनों बात महाबीर ने "गौशाला" की आजीविक सम्प्रदाय से प्रहण की हैं। इस बारे में

उन्होंने कई सुदृढ़ ऋतुमान प्रमाण भी दिये हैं। पर उनमें सत्य का कितना अंश है यह नहीं कहा जा सकता। जो हो, पार्श्वनाथ के अनुयायियों ने प्राचीन श्रीर नवीन भिक्षश्रों की एक महासभा में इस परिवर्तन को स्वीकार कर लिया। कितने ही विद्वानों का मत है कि इस समभोते में वस्न रखने तथा न रखने का जो मतभेद शान्त हुन्ना था। वही त्रागे चल कर भद्रबाहु के समय में फिर खड़ा हो गया श्रौर उसी समय जैन साधुत्रों में श्वेताम्बर श्रीर दिगाम्बर के फिरके पड़ गये।

## शिष्य और गण्धर

कल्पसूत्र के अन्तर्गत भगवान् महावीर के गणधरों, मुनियों, श्रार्जिकात्रों, श्रावकों श्रौर श्राविकात्रों की संख्या उनका दरजा, कुल तथा गौत्र का विस्तृत विवरण दिया गया है। पाठकों की जानकारी के निमित्त संचिप्त-रूप से उनका विवरण यहाँ दिया जाता है:-

|           | नाम             | गौत्र               | शिष्य                  |
|-----------|-----------------|---------------------|------------------------|
| ₹.        | इंद्रभूति       | गौतम गौत्र          | ५०० श्रमणों का         |
| ર.        | ऋग्नि भूति      | "                   | एक वृत्त               |
| ₹.        | वायु भूति       | "                   | "                      |
| 8.        | ग्राप्यं व्यक्त | भरद्वाज गौत्र       | "                      |
| ч.        | सुधर्माचार्य्य  | ऋग्निवैश्यायन गौत्र | ,,                     |
| ξ.        | मग्डी पुत्र     | वसिष्ट गौत्र        | २५० श्रमणों का १ वृत्त |
| <b>9.</b> | मौर्घ्य पुत्र   | काश्यप गौत्र        | २५० ,,का एक वृत्त      |

| ۷.  | <b>ऋंका</b> पित | गौतम गौत्र    | ٤) | ६०० श्रमणों का |
|-----|-----------------|---------------|----|----------------|
| ς.  | ऋचल वृत         | हरितायन गौत्र | 5  | एक वृत्त       |
| ٥o. | मेत्रेयाचार्घ्य | काएडोय गौत्र  | 7  | •              |
| 88. | प्रभासाचार्य्य  | "             | }  | "              |

इस प्रकार महावीर के ग्यारह गणधर नौ वृन्द श्रौर ४२०० श्रवण मुख्य थे। इसके सिवाय और बहुत से श्रमण और श्रर्जिकाएँ थीं, जिनको संख्या क्रम से चौदह हजार श्रौर छत्तीस हजार थीं। श्रावकों की संख्या {५००० थीं. ऋौर श्राविकाऋों की संख्या ३,१८,००० थीं ।

इस स्थान पर एक बात बड़ी विचारणीय है। कितने ही पाश्चात्य विद्वान प्राचीन भारतवर्ष के लोगों पर यह एक बड़ा त्रारोप लगाते हैं कि उस समय के शास्त्रों में "स्त्री" को नरक की खानि कहा है। उसे संसार के बन्धन का कारण बतलाया है। हम इस बात को स्वीकार करते हैं कि हिन्दू धर्म-शास्त्रों में व्यक्ति के जीवन के लिए इस प्रकार की बातें कही गई हैं। पर गृहस्था-वस्था के लक्ष्य-बिन्दु से ऐसा कहीं भी नहीं कहा गया है। बल्कि बिना सुयोग्य पत्नी के गृहस्थाश्रम को अधूरा भी बतलाया है। गृहस्थाश्रम के अन्तर्गत स्त्रो का उतना ही आसन माना गया है जितना त्राज कल के पाश्चात्य समाज में माना जाता है।

भगवान् महावीर श्रौर पार्श्वनाथ जो जीवन-त्रादर्श की अन्तिम सीढा पर विहार कर रहे थे, उनको भी यह बात खट-कती थो उन्होंने भी साफ कहा है कि:—

"शिशुत्वं स्नैएयं वा यदस्त तत्तिष्ठतु तदा । गुणाः पूजा स्थानं गुणिषु न च लिङ्ग न च वयः"

शिशु हो या स्त्री हो चाहे जो हो 🚉 ए का पात्र है वही पूजनीय है।

ऐसा मालूम होता है कि उस काल में समाज के अन्तर्गत शुद्रों ही की तरह स्त्रियों के श्रिधकारों को भी कुचल दिया गया होगा। सम्भवतः इसी कारण शूद्रों ही की तरह स्त्रियों के लिये भी महावीर को इस प्रकार का नियम बनाना पड़ा होगा।

जैन-धर्म पुरुष श्रोर स्त्री की श्रात्मा को समान स्वतन्त्रता देता है। जो लोग यह मानते हैं कि स्त्री को हिन्दु धर्म-शास्त्रों में (Individual liberty) व्यक्ति स्वातन्त्र्य नहीं दिया गया है ने लोग बड़े भ्रम में है। केवल स्त्री श्रीर पुरुष को समान खतन्त्रता देकर ही महावीर के उदारहृद्य ने विश्राम न लिया। बल्कि प्राणी-मात्र चर और श्रचर सब को समान खतन्त्रता का देने वाला पहला महापुरुष महावीर था। वह महावीर ही था जिसने संसार के प्राणी मात्र की स्रौर त्रात्मा की स्वतन्त्रता के निमित्त ही ऋपने जीवन को विसर्जन कर दिया।

महावीर के आश्रम में जितना दरजा श्रमण का माना जाता था, ऋार्यिका का भी उतना ही माना जाता था। पुरुष स्त्री के चरित्र की रचा के लिए उन्होंने कितने ही भिन्न भिन्न त्राचारों का निर्माण किया था। महावीर जानते थे कि, स्त्रीत्व ऋौर पुरुषत्व केवल कर्मवशात् प्राप्त होता है। लेकिन स्त्री श्रौर पुरुष की समान शक्तियां होती हैं । जिस प्रकार एक पुरुष की श्रपेत्ता दसरे पुरुष में संयोगवशात् श्रात्मिकशक्ति में कमीबेशी हो जाती है। इसी प्रकार स्त्री श्रीर पुरुष नामक व्यक्तियों में कमी-बेशी हो जाती है। इसलिये यदि हम पुरुषों की स्वतन्त्रता के सब हक स्वीकार करते हैं तो फिर क्षियों के हकों को क्यों स्वीकार न करें। विशालज्ञानी महावीर इस बात को जानते थे श्रौर इसी कारण उन्होंने पुरुष श्रौर स्त्री के हकों को समान समभा था। ऋस्तु !

त्रागे के पौराणिक खएड में हम भगवान महावीर के धर्म-प्रचार ऋौर उन पर ऋाये हुए उपसर्गों का वर्णन करते हुए यह बतलाने की कोशिश करेंगे कि उनकी सहनशीलता, उनकी समा त्र्यौर उनकी शान्ति कितनो दिव्य थी।

## भगवान् महावीर का निर्वाण

तीस वर्षों तक अपने सदुपदेशों के द्वारा संसार को कल्याण-मंग सन्देशा देकर बहत्तर वर्ष की त्रावस्था में त्रापने शिष्य सुधर्माचार्य्य के हाथ में धर्म की सत्ता दे राजगृह के **पास**् पावांपुरी नामक स्थान में भगवान् महावीर ने कार्तिक कृष्ण श्रमावास्या को निर्वाण प्राप्त किया। उनके निर्वाणोत्सव में बहुत ही बड़ा उत्सव मनाया गया। जिसका बहुत ही विकृत रूप <mark>त्राज</mark>ः भी भारतवर्ष में "दीपावलि" के नाम से मनाया जाता है।

## भगवान महावीर का चरित्र

Men is heaven born not the thrall of circumstances and of necessities, but the victorious subduer; behold ! how he can become the Announcer of himself and of (Carlyle) his freedom.

"मनुष्य दैवि जन्म का धारक है। वह परिश्वित श्रोर श्रावश्यक्ताश्रों का गुलाम नहीं। प्रत्युत उनका विजयी नेता 🤅 है। वह श्रपने खातन्त्र्य श्रौर ज्यक्तित्व को किस प्रकार दुनियां के सन्मुख उपिथत कर सकता है इस ऋोर ध्यान दें।"

श्राज कल के बुद्धि-वादी काल में मनुष्य का हृद्य बुद्धि-गर्व से इतना अधिक संकीर्ण हो गया है कि वह व्यक्ति की शक्ति पर विश्वास करने में बहुत हिचकता है। परिस्थितियों के बन्धनों को ठोकरों से उड़ाता हुआ श्रीर बाधात्रों के जाल को काटता हुआ यदि कोई मनुष्य दुनियां में महानता की स्रोर श्राप्रसर होता है तो हम उसके स्वातन्त्रय बल को स्वीकार कर उसकी त्रोर पूज्य भावनाएँ प्रकट करने में बड़ी आना कानी करते हैं और एक बड़े दार्शनिक की तरह गम्भीर आवाज में कह देते हैं कि, उसमें कोई नई बात नहीं। महावीर का जन्म ऐसी परिस्थिति में हुआ था कि जिसमें रह कर वैसी शक्ति प्राप्त करना ऋत्यन्त आसान थी। ऋब वह परिश्यिति नष्ट हो गई है। इस कारण श्रब ऐसे मनुष्यों का उत्पन्न होना भी दुष्कर है। इस प्रकार कह कर बुद्धिवादी मनुष्य अपनी आत्मा को सन्तोष देते हैं। श्रीर इसी प्रकार श्रपने में पाये जानेवाले कुद्रती गुर्गों को दबा कर त्र्यात्मघात करने को तैयार हो जाते हैं। यह अात्मघात आधुनिक काल में पहले सिरे की बुद्धिमानी श्रोर ज्ञान समभा जाता है। भगवान् महावीर देव थे, वे एक राजपुत्र थे। पूर्वभव में उन्होंने अच्छे कर्म किये थे। परिस्थिति उनके अनुकूल थी। कौटुम्बिक सुख उन्हें प्राप्त था। त्र्यादि ये सब बातें हमें प्राप्त नहीं हैं। इसीलिए हम चनके समान नहीं हो सकते। यदि वे भी हमारी हो स्थिति में होते तो कदापि इतनी उच्च स्थिति को प्राप्त न करते। इस

प्रकार के समाधानों से हम अपनी दुर्बल आत्माओं को किसी प्रकार सन्तुष्ट कर लेते हैं।

पर यह बात नहीं है जो लोग वीर हैं-स्रात्मबली हैं-ने प्रत्येक काल में त्रौर प्रत्येक स्थिति में वीर ही रहते हैं। सम्पत्ति की कमी उनके मार्ग में बाधा नहीं डाल सकती-कुटुम्ब का दु:ख उन्हें श्रपनी प्रतिज्ञा से विचलित नहीं कर सकता श्रौर न परिस्थिति का बन्धन ही उनके आगे बढ़ने में विघ्न डाल सकता है।

जो लोग परिस्थिति स्थौर समय के स्रभाव के बहाने-सत्य का मार्ग जानते हुए भी-उस पर न चलने में बुद्धिमानी समकते हैं, वे ऋपनी ऋात्मा का घात करते हैं, ऋथवा वे ऋपने दुर्बल बिन्दु पर परदा डालने का प्रयत्न करते हैं। पर जो लोग अपनी दुर्बल इच्छात्रों को (Desires) जो कि हमारे दृष्टि कोगा के त्रास पास रहती है। संकल्प (Will) का रूप देकर सुधारना की त्र्योर प्रगति करते हैं । उन्हें किसी भी संयोग से अवश्य अर्थ सिद्धि होती है। "Where there is a will there is a way" इस कहावत में बहुत सुन्दर श्रौर दृढ़ सत्य भरा हुन्त्रा है। संकल्प बल प्रत्येक स्थान पर विजय प्राप्त करता है। इसकी सम्पत्ति खास करके ध्यान और मन की एक वृति रखने ( Concentration ) से बढ़ती है। जो कि प्रत्येक समय ऋौर स्थिति में उपयोगी है।

हम त्राज कल के नवयुवक ज्ञान का त्र्यर्थ बड़ा ही विपर रीत करते हैं। हम ज्ञान, श्रद्धा श्रौर चरित्र को भिन्न भिन्न वस्तुएँ मानते हैं। जैसा हम कहते हैं-जैसा हम जानते हैं-

वैसा ही करने की आदत हम लोगों में बहुत ही कम है, पर महावीर के अन्तर्गत यह बात न थी ! वे जैसा कहते थे वैसा ही करते थे। चित्र और श्रद्धा से रहित ज्ञान तोते की रटी हुई रामायण से अथवा बकरे के गले के स्तन से अधिक महत्वपूर्ण नहीं हो सकता। हम लोग सैकड़ों हजारों अन्थ पढ़ पढ़ कर अपने मस्तिष्क में भर लेते हैं, और खूब लिखने एवं पढ़ने को ही विद्या का परम पुरुषार्थ मानते हैं। पर यह ठीक नहीं, हमारा यह लिखना और पढ़ना तब तक लाभपद नहीं हो सकता जब तक हम उसे श्रद्धा और चित्र के साथ सम्बन्ध में न कर लें।

त्राज कल के ज्ञान की व्याख्या करते हुए एक विद्वान लिखता है कि—

Our Knowledge has become synomimous with Logic. "हमारे ज्ञान का दूसरा नाम तर्कवाद पड़ गया है।" जो तर्कवाद में विजयी होता है, वही बड़ा ज्ञानी कहलाता है। पर महावीर के ज्ञान की ऐसी व्याख्या न थी। उनकी व्याख्या निम्न प्रकार से थी:—

चारितं खळु धम्मों जो सो समोत्ति णिदिहो।
मोह चोभ विहीनाः परिणाम श्रात्मनोहि शमः॥
परिणमति जेण दव्वं तक्कालं तम्मयत्ति पण्णतं।
तह्या धम्मपरिणद श्रादा धम्मो मुणेयव्वो॥
गाणं श्रप्पत्ति मदं वट्टदि णांण विणाण श्रप्पाणं,
तह्या णापां श्रप्पा, श्रप्या णांण व श्र्यणं वा।
उपरोक्त तीन श्रोक महावीर के ज्ञान, धर्म श्रीर चरित्र की

व्याख्या बतलाते हैं। वे कहते हैं कि चरित्र धर्म है, श्रोर धर्म श्रात्म-शान्ति है। मोह के चोभ से रहित श्रात्म परिगाम को श्रात्म शान्ति कहते हैं श्रीर जिन भावों के कारण श्रात्मा पर-द्रव्य में परिएत होती है उन भावों में त्रात्मा उस समय लीन होती है । इससे त्रात्मा जब परम चरित्र में-तल्लीन हो जाती है, उस समय चरित्र ही उसका धर्म हो जाता है, श्रौर ज्ञान खयं त्रात्मा है। ज्ञान विना त्रात्मा नहीं, इससे ज्ञान ही त्रात्मा है। इस प्रकार चरित्र, धर्म श्रौर ज्ञान ये तीनों एक ही है। जितने श्रंशों में चरित्र है--उतने ही श्रंशों में ज्ञान है। जिस प्रकार ज्ञान-हीन चरित्र कुचरित्र है उसी तरह चरित्र हीन ज्ञान भी कुज्ञान है। महाबीर के इस गहरे तत्वज्ञान को न तो हमारे वे भाई ही समभ सके हैं, जिन्हें हम पुराने जमाने के लोग (Orthodose educated) कहते हैं। श्रीर न हमारे श्राधनिक शिचित बाब ही उसे भली प्रकार समभ सके हैं। पुराने जमाने के लोग ज्ञान रहित चरित्र को ही सब कुछ मान पकड़ बैठे हैं तो इधर ये नवीन बाबू चिरित्रहीन ज्ञान को ही सब कुछ समक बैठे हैं। जिस प्रकार नवीन लोगों की दृष्टि में पुराने लोग तिरस्कार ऋौर दया के पात्र हैं, उसी प्रकार सत्य की दृष्टि में ये नवीन लोग भी उनसे कम तिरस्कार श्रीर द्या के पात्र नहीं हैं। क्योंकि दोनों ही पत्त श्रज्ञान के भ्रममृलक झूले में भूल रहे हैं। महावीर के इस गहरे तत्वज्ञान को भूलकर दोनों ही पन्न गलत रास्ते पर विचरण कर रहे हैं-महावीर का ज्ञान चरित्र से रहित न था ऋौर इसी प्रकार उसका चरित्र भी ज्ञान विहीन न था।

He felt the seriousness of life and he could not help

being serious at every minute and so he had to keep his mind active forever by keeping observence of strict laws of conduct.

भगवान महावीर जीवन का महत्व सममते थे श्रौर इसी कारण उन्होंने ऋपने जीवन का एक मिनिट भी व्यर्थ न गवांया। क्योंकि उपयोगहीन अवस्था में अवश्य प्रमाद उत्पन्न हो जाता है। इसी से महावीर क्रमशः चारित्र के कठिन कठिन नियमों का पालन करते थे ।

इसी सबल ज्ञान के कारण महावीर ने विपरीत परिस्थितियों में होते हुए भी त्रात्मशुद्धि का वंधन स्वीकार कर ज्ञान को चरित्र का रूप देने के लिए सब भोगों का भोग दे डाला। हम यदि किसी सत्य को जान कर उसको प्रहण करने के निमित्त सब भोगों का भोग दे दें, तो वह सत्यज्ञान का भंडार हो जाय। जब तक हम अपने ज्ञान को चरित्र का रूप न दे दें वहां तक वह ज्ञान कल्पना के किले के समान मालूम होता है।

चरित्र एक प्रवृत्ति है। शारीरिक श्रीर मानसिक प्रमाद श्रीर जीवन गाम्भीर्य का श्रभाव इसके बड़े दुश्मन हैं । चरित्र सम्पा-दन करने में बहुत बड़े परिश्रम की जरूरत होती है। अविछिन्न श्रात्मनिरीच्चण, श्रात्मशिच्चण श्रोर श्रात्मयमन, ये तीनों श्रक्षण चलते रहना चाहिये। जो बहुत गम्भीर हैं, उनका चरित्र अवि-च्छिन्न और अनुच्या होता है, महावीर का चित्र ऐसा ही था। चौर इसो कारण उसके नियम भी बड़े कठिन माछ्म होते हैं।

भगवान् महावीर पर उनके द्वादश वर्षीय प्रवास में कितने कृठिन कठिन उपसर्गों का त्रागमन हुत्रा था। भयङ्कर से भयङ्कर

विपत्तियों का समूह उनपर एक साथ इकट्ठा हो कर उतरा था पर भयङ्कर विपत्तियों के बीच उन महान् उपसर्गों के अन्तर्गत भी महाबीर का त्रात्म-संयम रंच मात्र भी विचलित न हुआ। उनका धैर्य उस विकट समय में भी पर्वत की तरह अचल रहा। अत्यंत } 👤शक्ति के साथ{बिना एक इंडफ किये उन्होंने सबः उपसर्गी को 🗒 [सहन्हिंकया।।[इन्हीं स्थानों पर भगवान् महावीर हैं के ैं चरित्र की महत्ता मालूम होती है।









क्रिल्पसूत्रादि पुराणों में भगवान महावीर के कई पूर्वभवीं कि किया गया है। इस प्रन्थ के पौराणिक खएड की पूर्ति के निमित्त संचिप्त में इन भवों का बर्णन करना त्रावश्यक है। श्रतएव हम कई भिन्न २ प्रन्थों के त्राधार पर भगवान महावीर के कुछ भवों का वर्णन नीचे देते हैं।

इस जम्बूद्वीप के श्रन्तर्गत पश्चिम विदेह तेत्र के श्राभूषण् की तरह "जयन्ती" नामक एक नगरी है। इस नगरी में इस समय "शत्रुमर्दन" नामक एक महाप्रतापी राजा राज्य करता था। इसके राज्यान्तर्गत "पृथ्वी प्रतिष्ठात" नामक एक प्राम था। इसमें "नयसार" नामक एक खामी भक्त प्रामचिन्तक रहता था, यद्यपि वह साधुत्रों के संसर्ग से रहित था, तथापि पापों से पराङ्मुख श्रीर दूसरों के छिद्रान्वेषण से विमुख था। एक बार राजा की श्राह्मा से लकड़ी काटने के निमित्त वह जंगल में गया, लकड़ी काटते काटते उसे मध्यान्ह हो गया। मोजन का समय हो जाने से "नयसार" के नौकर इसके लिये भोजन सामगी ले श्राह्मा यद्यपि वह त्र्यत्यन्त क्षुधातुर था; फिर भी भोजन करने के पहले किसी अतिथि को भोजन कराने की उसकी प्रबल इच्छा थी। इतने ही में कुछ मुनि जो कि थकावट श्रीर पसीने से क्कान्त हो रहे थे, उधर निकल आये। उनको देखते ही वह अत्यन्त प्रसन्न हुत्रा । उनको नमस्कार करके उसने पूछा—"भगवान् ! इस भयङ्कर जंगल में जहां कि अच्छे अच्छे शस्त्रधारी भी आने में हिचकते हैं-श्राप किस प्रकार श्रा निकले ?'' मुनियों ने कहा कि एक मनुष्य हमारे साथ था, वह हमें छोड़ कर चला गया, **श्रोर** हम मार्ग भूल कर इधर चले त्राये। नयसार ने मन ही मन इस मनुष्य की श्रात्यन्त भत्सीना की श्रौर श्रात्यन्त श्रद्धा-पूर्वक मुनियों को भोजन करवा कर उन्हें मार्ग पर लगा दिया। इसी दिन से उसने अपने जीवन को भी धर्म की श्रोर लगा दिया। श्रीर श्रन्त समय शत्रु भावनात्रों के साथ मर कर वह सौधर्म स्वर्ग में देवता हुआ।

🤢 इस भरतत्त्रेत्र में "विनीता" नामक एक श्रेष्ट नगरी थी । इस समय इसमें श्री ऋषभनाथ के पुत्र भरतचक्रवर्ती राज्य करते थे। उन्हीं के घर पर उपरोक्त प्रामचिन्तक "नयसार" के जीव ने जन्मग्रहण किया। इसका नाम "मरीचि" रक्ला गया। एक बार त्रपने पिता भरत चक्रवर्ती के साथ मरीचि, भगवान् ऋषभदेव के प्रथम समवशरण में देशना सुनने के निमित्ता गया। ऋषभदेव के उपदेश को सुन कर उसने उसी समय दीचा प्रहण कर ली और तदनन्तर वह भगवान ऋषभदेव के साथ ही साथ अमण करने में लगा । इस प्रकार बहुत समय वक यह विहार करता रहा।

एक बार भयङ्कर प्रोध्म ऋतु का आगमन हुआ, पृथ्वी तवे की तरह तपने लगी, सूर्य्य की सीधी किरणें पृथ्वी पर पड़ने लगीं। ऐसे समय "मरीचि" मुनि भयङ्कर तृषा से पीड़ित हुए श्रौर घबराकर चरित्रावरणीय कर्म के उदय से इस प्रकार सोचने लगे कि, सुमेरु पर्वत की तरह कठिन इस साधुवृत्ति का भार बहन करने में में सर्वथा असमर्थ हूँ । पर अब इस वृत्ति को किस प्रकार छोडूं, जिससे लोक निन्दा सहन न करना पड़े । सब से अच्छा यही है कि इस वृत्ति को छोड़ कर मैं त्रिद्गड़ी सन्यास को प्रहण करलूं। इस प्रकार कष्ट से कायर होकर मरीचि ने उस वृत्ति को छोड़ दिया और त्रिद्गडी सन्यास को प्रहरा किया।

एक बार ऋषभदेव भ्रमण करते करते पुनः विनीता नगरी के समीप त्राये। भरत चक्रवर्ती उनके दुर्शनार्थ त्राये। समव-शरण सभा में भरत चक्रवर्ती ने पूछा-भगवन् ! इस सभा में कोई ऐसा भी व्यक्ति उपिथत है या नहीं जो भविष्य के इसी चौबीसी में तीर्थंकर होने वाला हो। इस प्रश्न के उत्तर में ऋषभ-देव ने मरीचि को श्रोर संकेत कर कहा कि यह तेरा पुत्र मरीचि इसी भरतत्त्रेत्र में "वीर" नामक ऋन्तिम तीर्थं कर होगा। इसके पहले यही पोतनपुर में "त्रिपुष्ट" नामक प्रथम वासुदेव ऋौर

श्वेताम्बरी प्रन्थकर्ताओं का कथन है कि इस प्रकार जाति भेद करके मरोचि ने ''नीच ''गौत्र'' कर्म का बन्द कर दिया था । इसी के परिए।म स्वरूप इसके जोव को नीच गौत्र देवानन्दा अवाह्मणी के गर्भ में बाना पड़ा था। पर दिग-म्बरी यंथकार इस बात को नहीं मानते। -लेखक

बिदेहचेत्र की मूकापुरी नामक नगरी में "प्रियमित्र" नाम का चकवर्ती होगा।

इस बात को सुनकर "मरीचि" हर्ष से उन्मत्त होकर नाचने लगा। वह उँचे स्वर से कहने लगा कि पोतनपुर में मैं पहला वासुदेव होऊँगा, मूका नगरी में चक्रवर्ती होऊँगा और अन्त में अन्तिम तीर्थंकर होऊँगा। अब मुक्ते किस बात की जरूरत है। मैं बासुदेवों में पहला, मेरा पिता चक्रवर्तियों में पहला और मेरा दादा तीर्थंकरों में पहला। अहा मेरा कुल भी कितना उत्तम है!

श्री ऋषभदेव का निर्वाए ए पश्चात् मरीचि संसारी लोगों को उपदेश दे दे कर उच्चचरित्र साधुत्रों के पास भेजता था। एक बार वह बीमार हुऋा। जब उसकी परिचर्घ्या करने के निमित्त कोई उसके समीप न आया तो उसे बड़ी ग्लानि हुई और स्वस्थ होने पर उसने ऋपना एक शिष्य बनाने का विचार किया। दैवयोग से अच्छा होने पर उसे "किपल" नामक एक कलीन मनुष्य मिला, उसको उसने जैनधर्म का उपदेश दिया। उस समय किपल ने पूछा कि आप स्वयं इस धर्म का पालन क्यों नहीं करते हैं। मरीचि ने कहा—मैं उस धर्म का पालन करने में समर्थ नहीं हूँ।" "कपिल ने कहा कि तब क्या आपके मार्ग में धर्म नहीं है ? यह प्रश्न सुनते ही उसे प्रमादी जान ऋपना शिष्य बनाने की इच्छा से मरोचि ने कहा कि "धर्म तो उस मार्ग में भी है, और इस मार्ग में भी है।" इस पर कपिल उसका शिष्य हो गया। जैन पुरागों का कथन है कि इस समय मिथ्याधर्म का उपदेश देने से "मरीचि" ने कोटा-कोटि सागरोपम प्रमाण संसार का उपार्जन किया। उस पाप की बिना कुछ आलोचना किये हुए ही अनशन के द्वारा उसने देह त्याग की खोर ब्रह्मदेव लोक में देवता हुआ।

ब्रह्मदेव लोक से च्यव कर मरीचि का जीव "कौहाक" नामक प्राम में कौशिक नामक ब्राह्मण् हुन्त्रा । विषय में ऋत्यन्त श्रासक्त, द्रव्योपार्जन में तत्पर श्रौर हिंसा करने में श्रत्यन्त कूर उस ब्राह्मण ने बहुत काल निर्गमन किया। श्रीर श्रन्त में त्रिद-**एडी से मृत्यु पाकर कई भवों में भ्रमण करता हुऋा वद 'स्थूणां'** नामक स्थान में "मित्र" नामक ब्राह्मण हुन्त्रा । वहां पर भी त्रिदएडी से मृत्यु पाकर वह सौधर्म देवलोक में मध्य स्थिति वाला देव हुआ। वहां से च्यव कर "अग्न्युद्योत" नामक ब्राह्मण् हुत्रा । इस जन्म में भी वह पूर्व की तरह "त्रिद्एडी" हुत्रा । उस योनि से मृत्यु पाकर वह इशान स्वर्ग में देवता हुन्रा । वहां से च्यव कर मन्दिर नामक सन्निवेश में "श्रम्निभूति" नामक ब्राह्मण् हुन्त्रा । उस भव में भी "त्रिद्ग्डी" प्रहण् कर बहुत सी च्यायु का उपभोग किया और च्यन्त में मर कर सनत्कुमार देव-लोक में मध्यम त्रायुवाला देव हुत्रा । वहां से च्यव कर श्वेता-म्बो नगरी में भारद्वाज नामक विप्र हुत्रा । उस भव में त्रिद्एडी होकर बहुत आयु भोगने के पश्चात् मृत्यु पाकर माहेन्द्र कल्प में मध्यम त्र्रायुवाला देव हुत्रा। वहां से च्यव कर राजगृही में वह "स्थावर" नामक ब्राह्मण हुत्रा । वहां से मृत्यु पाकर वह ब्रह्मदेव लोक में मध्यम त्रायुवाला देव हुन्ना।

राजगृही नगरी में "विश्वनन्दी" नामक राजा राज्य करता था। उसकी "प्रियङ्ग" नामक स्त्री से "विशाखनन्दी"नामक एक पुत्र हुत्रा । उस राजा के "विशाख भूति" नामक एक भाई भी

था जिसकी "धारिग्णी" नामक स्त्री थी । मरीचि का जीव पूर्व भव में उपार्जित किये हुए शुभ कर्मों के उदय से "धारिणी" के गर्भ में त्राया । जन्म होने पर इसका नाम "विश्वभूति" ख्वला गया । बालकपन से विकास करते करते क्रम से "विश्वभूति" ने यौवन में पदार्पण किया। एक बार नन्दनवन में इन्द्र के समान विश्वभूति अपने अन्तः पुर सहित "पुष्पकरण्डक" नामक उद्यान में क्रीड़ा कर रहा था। इतने ही में राजपुत्र विशाखनन्दी भी क्रीड़ा करने की इच्छा से वहां त्राया। पर भीतर विश्वभूति को देख कर वह बाहर ही ठहर गया। इतने में प्रियङ्ग रानी की दासियां फूल लेने की इच्छा से वहां ऋाई ऋौर उन दोनों में से एक को भीतर त्र्यौर दूसरे को बाहर देख कर वे वापस लौट गई एवं रानी को जाकर यह सब हाल कहा। अपने पुत्र के इस अप-मान को सुन रानी बड़ी क्रोधित हुई त्र्यौर वह तत्कालीन ही कोपभवन में चलो गई। राजा ने यह सब हाल जाना ऋौर सनी की इच्छा पूरी करने के निमित्त उसने एक कपट जाल रचा; श्रीर यात्रा की तैयारी करवाई । उसने राज सभा में जाकर कहा हमारा "पुरुष सिंह" नामक सामन्त बलवाई हो गया, है ऋतः उसे दबाने के लिये मैं जाता हूँ। यह संवाद सुनकर सरल ख-भाव विश्वभूति अद्यान से घर त्राया त्रौर राजा से उस कार्य का भार ऋपने ऊपर लेकर वह सेनासहित चला। वहा पहुंच कर उसने पुरुष सिंह को बिल्कुल अनुकूल याया जिससे वह लौट कर वापस त्राया। मार्ग में वह पुष्पकरंडक वन के पास त्राया। बहां के द्वारपाल से उसे माऌम हुआ कि श्रन्दर विशाखनन्दी कुमार है। यह सुनकर इसने सोचा कि मुक्ते कपटपूर्वक पुष्पक

रंडक उद्यान में से निकाला है। तदनन्तर क्रोध में त्राकर **उ**सने एक वृत्त पर ऋपना मुष्टिप्रहार किया। उस प्रहार से उस वृत्त के सब फूल टूट टूट कर गिर गये। जिनसे उनके नीचे की सब भूमि आच्छादित हो गई। उन फूलों को बतला कर विश्वभूति ने द्वारपाल से कहा-"यदि बड़े पिताजी पर मेरी भक्ति न होती तो मैं इन फूलों की तरह तुम सब लोगों के सिरों से पृथ्वी को श्राच्छादित कर देता। पर उस भक्ति के कारण मैं ऐसा नहीं करना चाहता। लेकिन अब इस प्रकार के लंचनायुक्त भोग की मुभे बिलकुल त्रावश्यकता नहीं। ऐसा कह कर वह "सभूति" नामक मुनि के पास गया और दीचा प्रहण की। उसे दी स्वित ·हुत्र्या जान कर विश्वनन्दी ऋपने ऋनुज के साथ वहां त्र्याये <mark>ऋौ</mark>र उससे बहुत ज्ञमा मांगते हुए उन्होंने राज्य प्रहरा की प्रार्थना की पर विश्वभूति को राज्य से बिल्कुल विमुख जान वे वापस घर चले गये।

इसके पश्चात् विश्वभूति ने बहुत उप्र तपश्चर्य्या की जिससे उनका बदन बहुत कुश हो गया। एक बार विहार करते हुए वे मथुरा में श्राये उस समय वहां की राजकन्या से विवाह करने के निमित्त विशाखानन्दों भा वहां त्राया हुत्रा था। एक मास के उपवास का पारणा करने के निमित्त "विश्वभूति मुनि" नगर में प्रविष्ट हुए। जिस समय वे विशाखानन्दी की छावनी के पास जा रहे थे उसी समय गाय के साथ टकरा जाने के कारण विश्व-भूति गिर पड़े। यह देख कर विशाखानन्दी हँसा श्रीर उसने कहा "भाड़ों पर के फलों को एक साथ गिरा देने वाला तेरा वह बल कहाँ गया ?" यह सुनते ही विश्वभूति को ऋत्यन्त क्रोध आया

और अपनी वृत्ति के धर्म को भूल कर आवेश में आ उन्होंने **डस** गाय के सींग पकड़ कर उसे आकाश में फेकदी। उसी सयम बन्होंने धारण की कि इस उप्रतपस्या के प्रभाव से मैं दूसरे भव में श्रत्यन्त पराक्रमी हो कर इस विशाखानन्दी का घात करूँ" उसके बहुत समय पश्चात् विश्वभूति मृत्यु पाकर महाशुक्र दैवलोक में चत्कुष्ट त्रायु वाले देव हुए।

इस भारतचेत्र में "पोतनपुर" नामक नगर में "रिपुप्रति शाह्य" नामक एक पराक्रमो राजा राज्य करता था। उसके भद्रा नामक एक रानी थो। उसके "अचल" नामक एक पुत्र और सुगावती नामक परम सुन्द्री कन्या थी । एक बार मृगावती जब **अपने पिता के पास प्रणाम करने गई, तब उसके खिले** हुए यौवन कुसुम और अनन्त रूपराशि को देख कर वह राजा अपनी इस पुत्री पर हो मोहित हो गया, उसने उसके साथ पाणिप्रहरा करने की मन ही मन इच्छा की। दूसरे दिन उसने प्राम के प्रति-ष्ठित यृद्ध जनों को बुलाकर पूछा "अपने स्थान में यदि कोई रत उत्पन्न हो तो उस पर किसका अधिकार रहता है ?" उन्होंने कहा "उस रत्न पर तुम्हारा श्रिधिकार है।" इस प्रकार उनके मुख से तीनत्रार कहला कर राजा ने ऋपनी मनोकामना को जाहिर किया। उसे सुनते ही वे लोग पत्थर के हा गये। वचन बद्ध हो जाने के कारण कुछ न कह सके। तब राजा ने गाँधर्व विधि से अपनी कन्या के साथ विवाह किया। यह देख कर लजा और कोध से आकुल होकर भद्रा रानी अपने पुत्र "अचल" को साथ लेकर वहां से बाहर दिच्छा को श्रोर चली गई। अचल कुमार ने "माहेश्वरी" नामक नवीन नगरी बसा कर वहां

अपनी माता को रक्वा और ख़्यं पुनः पिता के पास आ गया। विश्वभूति का जीव महा शुभस्वर्ग में से च्यवकर सात स्वप्न देता हुआ मृगावती के गर्भ में आया। समय पूर्ण हुए पश्चात् मृगावती ने प्रथम वासुदेव को जन्म दिया, उसके पृष्ठ भाग में तीन पर्मालयां होने से उसका नाम "त्रिपृष्ट" रखा गया।

इधर "विशाखा नन्दी" का जीव स्रानेक भवों में परि भ्रमण करता हुत्रा "तुंगगिरी" नामक पर्वत पर "केशरी-सिंह" हुआ। वह शंखपुर के प्रदेश में उपद्रव करने लगा। इसी काल में "त्रश्वश्रीव" नामक प्रति वासुदेव बड़ा पराक्रमी राजा गिना जाता था । उसकी धाक सब राजात्रों पर थो । एक समय उसने "रिपुप्रतिशत्रु" के पास कहला भेजा कि तुम तुंगगिरी जाकर शालिचेत्र की सिंह से रच्चा करो।" यह सुन कर राजा वहां जाने की तैयारी करने लगा । पर दोनों कुमारों ने उसे वहां जाने से रोका ऋौर वे स्वयं उधर को प्रश्चानित हुए। वहां जाकर "त्रिपृष्ट" ने वहां के रच्नकगोप लोगों से पूछा कि दूसरे राजा जब वहां त्राते हैं तो वे सिंह से किस प्रकार इन चेत्रों की रचा करते हैं ? श्रौर कब तक यहां रहते हैं ? गोप लोगों ने कहा कि दूसरे राजा प्रतिवर्ष यहां त्राते हैं त्रौर जब तक "शाली" काट न ली जाय तब तक यहीं रहते हैं। वे इस चेत्र में चारों त्रोर एक किला बना कर रहते हैं। यह सुन कर "त्रिपुष्ट" ने कहा कि इतने समय तक कौन यहां ठहरे, तुम मुफ्ते वह सिंह बतात्रों में उसे मार कर हमेशा के लिए इस त्रापत्ति को काट दंगा। यह सुन कर गोप लोगों ने तुंगगिरी की गुफा में बैठे हुए-सिंह को बता दिया। हल्ला करने से कोधित होकर वह सिंह मुंह फाड़ कर

काल की तरह वहां से निकला। उस सिंह को पैदल अपनेकों सवार, एवं उसे नि:शस्त्र श्रौर ध्रपने श्रापको सशस्त्र देख कर् "त्रिपुष्ट" ने विचारा कि यह युद्ध तो समान युद्ध नहीं है। यह सोच कर वह सब श्रस्त शस्त्र को फेंक कर रथ पर से उतर पड़ा। यह देखते ही उस सिंह को जाति स्मरण हो आया। उसने अत्यन्त कोधान्वित हो "त्रिपुष्ट" पर आक्रमण किया, पर त्रिपुष्ट ने बहुत शीघता के साथ एक हाथ उसके नीचे के जबड़े में और दुसरा ऊपर के जबड़े में डाल दिया और अपने अखएड पराक्रम से उसके मुंह को चीर दिया। सिंह घायल होकर गिर पड़ा। एक साधारण निःशस्त्र मनुष्य के द्वारा ऋपनी यह दशा देख कर वह बड़ा दुखी हो रहा था, उसी समय इंद्रभूति गएधर के जीव ने जो कि उस समय "त्रिपुष्ट" का सारथी था, उस सिंह को प्रबोधा, जिससे शान्ति पाकर सिंह ने प्राण त्याग किया। उधर दोनों कुमार अपना कर्तव्य पूर्ण कर वापस पोतनपुर आ गये।

इस घटना को सुन कर "श्रश्वश्रीव" त्रिपुष्ट से बहुत डरने लगा, उसने कपट के द्वारा इन दोनों ही कुमारों को मार डालने की योजना की, पर जब वह सफल न हुई तो उसने उनके साथ प्रत्यच युद्ध छेड़ दिया। इसी युद्ध में वह खयं त्रिपुष्ट के हाथों मारा गया ।

😬 इसके पश्चात् त्रिपुष्ट ने दिग्विजय करना त्र्यारंभ किया । श्चपने पराक्रम से दिच्चिण भरतचेत्र तक विजय कर वे वापस पोतनपुर लौट त्राये। इस विजय में उन्हें कई त्रात्यन्य मोहक कएठवाले गायक भी मिले थे। एक बार रात्रि के समय उन गायकों का गाना हो रहा था, श्रीर वासुदेव पलंग पर लेटे हए

सुन रहे थे। उन्होंने शैय्यापाल को स्त्राज्ञा दे रक्ली थी कि जब मुभे निद्रा लग जाय तब इन गायकों को बिदा कर देना। कुछ समय पश्चात् त्रिपृष्ट तो सो गये पर संगीत में तल्लीन हो जाने के कारण शैय्यापाल गायकों को बिदा करना भूल गया। यहां तक कि उन्हें गाते गाते प्रातःकाल हो गया। उन गायकों को गाते देख कर वासुदेव ने क्रोधित हो शैय्यापालक से पूछा कि ''तू ने त्रभी तक इनको बिदा क्यों नहीं किये । शैय्यापाल ने कहा-प्रभु संगीत के लोभ से । यह सुन कर उनका क्रोध और भी भभक उठा-त्र्यौर तत्काल ही उन्होंने उसके कान में गर्म गर्म गला हुत्रा सीसा डालन की त्राज्ञा दी। इससे शैय्यापाल ने महा-यंत्रणा के साथ प्राण त्याग किये। इस दुष्ट कृत्य से "त्रिपुष्ट" ने भयंकर श्रमाता वेदनीयकर्म का बन्ध कर लिया । यहां से मृत्य पाकर ये सातवें नरक में गये। श्रौर उनके वियोग में दीचा लेकर "श्रचल बलभद्र" मोच गये।

नरक में से निकल कर "त्रिपुष्ट" का जीव केशरी (सिंह) हुआ, वहाँ से मृत्यु पाकर वह मनुष्य चौथे नरक में गया। इस प्रकार उसने तिर्यंच ऋौर मनुष्य योनि के कई भवों में भ्रमण किया। तदनन्तर मनुष्य जन्म पा उसने शुभ कर्मों का उपार्जन किया, जिसके प्रताप से वह अपर विदेह की मूकानगरी के घन अब राजा की रानी "धारिएी" के गर्भ में गया । उस समय धारिएी को चकवर्ती पुत्र के सूचक चौदह स्वप्न दृष्टि गोचर हुए। गर्भ स्थिति पूर्ण हुए पश्चात् रानी ने एक सम्पूर्ण लज्ञाणों से युक्त पुत्र की जन्म दिया। माता पिता ने उसका नाम "श्रियमित्र" रक्ला क्रमशः उसने बालकपन से यौवन प्राप्त किया, उधर संसार से विरक्त हो धनकाय राजा ने सन राज्य भार इसे दे दीचा प्रहरा कर ली । राज्य सिंहासन पर बैठने के पश्चात् इसने श्रपने पराक्रम से छहों खरडों को विजय किया। ऋौर चक्रवर्ती उपाधि प्रहरा को । तदनन्तर वह अत्यन्त न्याय-पूर्वक पृथ्वी का करने लगा।

एक समय मूकानगरी के उद्यान में "पोटिलं" नामक श्राचार्य्य पधारे, उनसे धर्म का स्वरूप समक्त कर इसने श्रपने पुत्र को सिंहासन पर विठा दीचा प्रहण करली। बहुत समय तक तपस्या करके श्रन्त में मृत्यु पा महाश्चभ स्वर्ग में यह "सर्वार्थ" नामक विभान पर देवता हुआ।

महाशुक्र दैवलोक से च्यव कर वह भरतखएड के अंन्त-र्गत 'छत्रा' नामक नगरी में जितशत्रु राजा की भद्रा नामक स्त्री के गर्भ से नन्दन नामक पुत्र हुआ। उसके युवा होने पर जित-शत्रु नेराज्य का भार उसे दे दीचा प्रहण की । बहुत समय पश्चात् इसने भी संसार से विरक्त होकर पोट्टिलाचार्घ्य के पास दीचा व्रहण कर ली । श्रात्यन्त कठिन तपस्या करने के पश्चान् इसने इसी भव में तीर्थंकर नामक नामकर्म का उपार्जन किया। पश्चात् साठ दिवस तक अनशन वृत प्रहण कर वह दशम स्वर्ग में पुष्योत्तर नामक विस्तृत विमान की उपपाद नामक शैय्या में देवता हुआ। एक अन्तर्भुहूर्त में वह मूहर्द्धिक देव हो गया। पश्चात् अपने उत्पर रहे हुए दृष्य वस्न को दूर कर शैय्या पर बैठ कर उसने सब सामित्रयां देखी। उन सामित्रयों को देख कर वह अत्यन्त ्रविस्मित हुआ। पर अवधि ज्ञान के बल से यह सब धर्म **का** प्रभाव जान वह शान्त हो गया। इसके पश्चात् उसके सेवक सन

देवता लोग इकट्टे हो कर वहां श्राये, उन्होंने हाथ जोड़ कर इस प्रकार कहना प्रारम्भ किया।

"हे स्वामी ! हे जगत को ज्ञानन्द देने वाले ! हे जगत का उपकार करने वाले ! तुम जयवन्त हो स्रो । चिरकाल तक सुस्ती हो खो। तुम हमारे स्वामी हो, रत्तक हो, ख्रौर यशस्वी हो, तुम्हारी जय हो । हम तुम्हारे त्राज्ञाकारी देव हैं, ये सुन्दर उप-वन हैं। ये स्नान करने की वापिकाएं हैं। यह सिद्धाय तन है। यह "सुधर्मा" नामक एक सभा भवन है श्रीर यह स्नान।गृह है। इस प्रकार उनकी स्तुति कर देवता उनकी सेवा में ज़ट गयं। इस स्वर्ग में अपनी लम्बी आयु को भोग कर अन्त में वहां से च्यव कर इनका जीव "त्रिशला" रानी के गर्भ में स्थित हुआ।

भगवान महावीर के इन भवों के वर्णन से और मतलब चाहे हासिल न होता हो । पर दार्शनिक तत्व तो इन में कई स्थान पर देखने को मिलते हैं । सबसे पहली बात हमें यह माळूम होती है कि तपस्या करने एवं मुनिवृत्ति प्रहण करने का श्रिधिकार प्रत्येक मनुष्य को नहीं होता। जो मनुष्य श्रावक-जीवन में इच्छात्रों को दमन करने का पूर्ण अभ्यास नहीं कर लेता, जिसकी त्रात्मा से शारीरिक मोह को वृतियाँ प्रायः नष्ट नहीं हो जातीं; काम, क्रोध, लोभ, मोहादि की कामवृतियों पर जिसका ऋधिकार नहीं हो जाता, उसे मुनि वृति प्रह्ण करने का कोई हक नहीं होता। प्रवृत्ति मार्ग से बिलकुल विरक्त हुए बिना निवृत्ति मार्ग को प्रहण कर लेना पूर्ण अनाधिकार चेष्टा है। इसी सिद्धान्त का पूर्ण उपयोग हम मरीचि के जीवन में होता हुआ।

देखते हैं। बिना सोचे समके, चरित्र की श्रपूर्ण श्रवस्था में ही मुनि वृत्ति प्रहण कर लेने का कितना दुष्परिणाम उसे सहन करना पड़ा। तपस्या त्याग ऋौर संयम का ऋभ्यास मनुष्य का जन्म से ही करना चाहिये, इसके लिये मुनिवृत्ति ही कोई त्र्यावश्यक बस्तु नहीं है। श्रावक वृत्ति में भी वह इन गुणों को पराकाष्ट्रा पर पहुँचा सकता है। श्रावक वृत्ति में जब वह त्रात्मा का पूर्ण विकास करले, जब उसे यह पका विश्वास हो जाय कि देहादिक पुद्गलों श्रीर साँसारिक पदार्थों से उसे पूर्ण विरक्ति हो गई है तब वह चाहे तो मुनि वृति प्रहण कर सकता है। इसकं पहले असमय में ही बिना योग्यता प्राप्त किये ही मुनि वृत्ति को प्रहण कर लेने से भयङ्कर हानि होने की सम्भावना होती है। किसी भी प्रकार का पकान्न यदि एक नियमित मात्रा में खाया जाय तो निश्चय है कि वह खाने वाले को लाभ पहुँचायेगा, पर यदि वही पकान्न कसी कम खुराक वाले को ऋधिक तादाद में खिला दिया जाय तो लाभ के बदले हानि ही ऋधिक पहुँचावेगा। इससे पकवान को बुरा नहीं कह सकता, यह दोष तो उस खाने वाले की पात्रता का है। इसी प्रकार मुनि वृति को कोई बुरा नहीं कह सकता, मोच का सचा मार्ग यही है। पर इस मार्ग पर चलने के पूर्व पात्रता को प्राप्त कर लेना अत्यन्त आवश्यक है-बिना पात्रता प्राप्त किये हुए त्र्यनजान की तरह इस मार्ग पर चलने से बड़ा श्रमिष्ट होने का डर है।

दूसरी बात हमें यह देखने को मिलती है कि मनुष्य को श्रपने सुख श्रपनी सम्पत्ति श्रपनी शक्ति एवं श्रपनी कुलीनता आदि बातों का अहङ्कार कभी न करना चाहिये। अहङ्कार यह

मनुष्य का एक प्रबल शत्रु है। जब मनुष्य हृद्य में अहंभाव की उत्तपत्ति होती है तब उसकी श्रात्मा उचस्थान से पतित होकर बहुत निकृष्ट स्थिति का उपार्जन करती है। कार्य्य के साथ उसका फल, प्रयत्न के साथ उसका परिणाम, श्रौर श्राघात के साथ उसका प्रत्याचात बँधा हुन्ना है। त्र्यात्मा जब त्र्यहंकार के वशीभूत हो कर श्रपने से हीन कोटि वाले की भर्त्सना करती है तब वह उसी स्थिति का बन्ध बाँधती है। "मरीचि" ने एक बहुत ही थोड़े समय के लिए अपनी जाति और कुल का अभिमान किया था उसका फल भी उसे भुगतना पड़ा । ऋहङ्कार ऐसी भयङ्कर वस्तु है कि वह महा पुरुषों का पीछा भी नहीं छोड़ती।

इसी प्रकार श्रीर भी श्रनेक तत्व हमें इन भवों के वर्णन में देखने को मिलते हैं। उन सबका विस्तृत निवेचन करना इस यन्थ में **असम्भव है। पाठक स्वयं निष्कर्ष** निकाल सकते हैं।

## भगवान महावीर का जन्म

त्रिशला रानी को गर्भ धारण किये जब नव मास और साढ़े सात दिन हो गये, तब एक दिन दशों दिशायें प्रसन्न हो उठीं। सुग-निधत पवन बहने लगा, सारा संसार हर्ष से परिपूर्ण हो उठा. पुष्प वृष्टि होने लगी । चारों त्रोर शुभ शकुन होने लगे । वह दिन चैत्र शुक्का त्रयोदशी का था, उस समय चन्द्र हस्तोत्तरा नत्तत्र में था। ठीक ऐसे ही समय में त्रिशला देवी ने सिंह के लच्छन वाले सुवर्ण के समान कान्तिवान एक धुन्दर पुत्रको जन्म दिया।

जैन शास्त्रों के अन्तर्गत प्रत्येक तीर्थंकर के जन्म का वर्णन करते हुए लिखा है कि जब किसी तीर्थंकर का जन्म होता है तो

स्वर्ग में सौधर्म नामक इन्द्र का आसन कम्पायमान होता है। इस शकुन के द्वारा वह तीर्थंकर का जन्म जान तत्काल श्रपने कुटुम्ब-कवीले के साथ सुतिकागृह में जाता है। वहां वह तीर्थ-कर की माता को मोह निद्रा के वंशीभूत कर तीर्थंकर के स्थान षर नकली बालक को रख तीर्थंकर को उठालेता है। एक इन्द्र प्रभु पर छत्र लगाता है, दो उन पर दोनों श्रीर से चंवर करते हैं श्रोर एक वज्र उछ।लता हुआ उनके आगे चलता है। सब लोग मिल कर उन्हें सुमेरु पर्वत की पाएडुक शिला पर ले जाते हैं। यहां पर एक हजार त्र्याठ कलशों से सब लोग मिल कर उनका ऋभिषेक करते हैं। उसके पश्चात् सब लोग मिल कर उनकी स्तुति करते हैं। तदनन्तर उन्हें बापिस उनकी माता के पास लाकर रख देते हैं। श्रोर उसकी मोह निद्रा को दूर कर एवं उस नकली बालक को मिटा कर वे लोग अपने स्थान पर वापस चल देते हैं।

ये सब बातें प्रत्येक तीर्थंकर के जन्म समय में होती हैं ऐसा जैन पुराग मानते हैं। श्रतः यह कहने की त्रावश्यकता नहीं कि भगवान, महावीर के जन्म समय में भी ये सब बातें हुई।

दूसरे दिन प्रात:काल राजा सिद्धार्थ ने पुत्र जन्म की ख़ुशी में सब कैदियों को छोड़ दिया। तीसरे दिन माता पिता ने प्रसन्ध होकर अपने पुत्र को सूर्य्य और चन्द्र के दर्शन करवाये। इठे दिन मधुर स्वर से सुन्दरी कुल शीला रमाणीयां मङ्गल गीतों को गाने लगीं। कुंकुम के श्रङ्गराग को धारण करने वाली सोलह शृंगारों से युक्त त्रानेक कुलवती खियों के साथ राजा श्रीर रानी बोनों ने रात्रि ज्ञागरण उत्सव किया । जब ग्यारहवां दिन उप-

स्थित हुआ तब सिद्धार्थ राजा और त्रिशला देवी ने पुत्र का जात-कर्मोत्सव किया। बारहवें दिन राजा ने अपने सब बन्धु-बान्धुओं और जाति वालों को बुलाये। वे सब कई प्रकार के सुन्दर मङ्गल-मय उपहार लेकर उपस्थित हुए। सिद्धार्थ राजा ने योग्य प्रति-दान के साथ उनका सत्कार किया। तत्पश्चात उसने उन सबों से "इस पुत्र के गर्भ में आने के दिन ही से हमारे घर में, नगर में और राज्य में धन धान्यादिक की वृद्धि हो रही है अतः इसका नाम "वर्द्धमान" रक्खा जाय"। सब लोगों ने इसका अनुमो-दन किया।

शुक्त पत्त के चन्द्रमा की तरह बालक "वर्द्धमान" क्रमशः बढ्ने लगे. बालकपन से ही उनकी प्रतिभा श्रौर उनकी शक्ति के कई लच्चण दृष्टि गोचर होने लगे। माता पिता को अपनी बाल्य-क्रीडाच्चों से त्रानन्दित करते हुए "वर्द्धमान" ने क्रम से युवावस्था में पैर रक्खा। जन्म काल से लेकर अब तक भी अनेक चमत्का-रिक घटनात्रों से यद्यपि उनके माता पिता को उनका महान भविष्य दृष्टि गोचर होने लग गया था तथापि सुलभ स्नेह के वश होकर उनकी माता ने उनके विवाह का प्रबन्ध करना प्रारम्भ किया । इधर राजा समरवोर ने ऋपनी "यशोदा" नामक कन्या का विवाह "वर्द्धमान" कुमार से करने का प्रस्ताव सिद्धार्थ के पास भेजा। सिद्धार्थ ने उत्तर दिया मुक्ते श्रौर त्रिशला को कुमार का विवाह महोत्सव देखने की अत्यन्त अकांचा है। पर "वर्द्धमान" जन्म ही से संसार के प्रतिकुछ चदासीन से रहते हैं। इस कारण हम तो उनके त्रागे ऐसा प्रस्ताव ले जाने का साहस नहीं कर सकते। हाँ त्राज उनके मित्रों द्वारा उनके त्रागे इस विषय 🕏

चर्चा अवश्य करवाएंगे । इतना कह कर राजा ने उनके मित्रों को कई बातें समभा बुभा कर उनके पास भेजे । उन लोगों ने जाकर बहुत ही प्रेम युक्त शब्दों में वर्द्धमान के सम्मुख विवाह का प्रस्ताव दला वर्द्धमान कुमार ने उत्तर में कहा-"तुम हमेशा मेरे साथ तहने बाले हो ऋौर मेरे संसार-विरक्त भावों से भी तुम भली भांति परिचित हो, फिर व्यर्थ ही क्यों ऐसा प्रस्ताव सम्मुख रखते हो ?

मित्रों ने कहा—कुमार ! हम जानते हैं कि तुम्हारे बिचार संसार से विरक्त हैं पर इसके साथ तुम्हारे ये भी विचार हैं कि "माता पिता" की आज्ञा का ऋलंध्य समभ कर उसका पालन करना चाहिये-इसके अतिरिक्त तुमने हम लोगों की याचना की भी कभी श्रवहेलना न की। फिर श्राज एक साथ सबको दु:स्वी क्यों करते हो ?

वर्द्धमान—मेरे मोहयस्त मित्रों। तुम्हारा यह त्राप्रह बहुत स्वराब है। क्योंकि स्त्री श्रादि का परित्रह भव भ्रमण का कारण होता है। मैं तो श्रब तक दीचा भी प्रहण कर लेता पर इसी एक बात से-िक इससे मेरे माता पिता को वियोग जनित दुख होगा, मैं श्रव तक रुका हुत्रा हूँ।

इतने में धीरे धीरे "त्रिशला" रानी ने कमरे में प्रवेश किया, उसको देखते ही "वर्द्धमान" उठ खड़े हुए श्रौर कहा-माता! तुम आई यह तो अच्छा हुआ। पर तुम्हारे इतना कष्ट करने का क्या कारण था, मुक्ते बुलाती तो में खयं वहां श्रा जाता।

त्रिशला--नन्दन ! अनेक प्रकार के शुभ कर्मों के उदय स्तरूप तुम हमारे यहाँ श्रवतरित हुए हो । जिनके दर्शन को तीनों लोक लालायित रहते हैं, वही हमारे यहां पुत्र रूप से

श्रवतरित हुए हैं। यह हमारे कम सौभाग्य की बात नहीं है। मैं यह भी जानती हूँ कि तुम्हारा निर्माण जगत की रक्ता के निमित्त हुआ है। पर फिर भी हमारा स्नेह प्रधान हृद्य पुत्रत्व की भावना को तजने में असमर्थ है। हमारी प्रवल इच्छा है कि हम तुम्हें वधु सहित देखें। इसलिये केवल हमको संतुष्ट करने के निमित्त ही तुम हमारे इस कथन को खीकार करो।

माता के इस नम्र निवेदन को सुन कर महावीर बड़े विचार में पड़े । ऋन्त में उनका हृद्य पसीज गया।%उन्होंने माता पिता की त्राज्ञा को स्वीकार कर "यशोदा" नामक राजकुमारो से विवाह कर लिया । शरीर से गृहवास में होते हुए भी महावीर का हृदय जंगल में था। उदित भोग कर्मों को वे बिल्कल उदा-सीन भाव से भोगते थे। जिन महात्मात्रीं का हृदय भोग त्रीर योग इन दोनों भावों में समान रूप से रह सकता है, उबका वैराग्य संसार के प्रति रहे हुए द्वेष में से ऋथवा निराशा में से प्रकट नहीं होता। वस्तुस्थिति के वास्तविक दर्शन में से ही उनका वैराग्य प्रकट होता है। वे जल के कमल की तरह संसार के त्रांतर्गत रहते हुए भी उससे विरक्त रहते हैं। उदयवान कमों की प्रकृति को तटस्थ भाव से भोग कर उसकी निर्जार करना त्रौर राग द्वेष युक्त वायु मराडल के मध्य में भी "स्थित प्रतिज्ञ" रहनायं उनका भीषण त्रत होता है। वर्द्धमान कुमार इसी प्रकार ऋपना वैवाहिक जीवन व्यतीत करते थे। इस विवाह के

दिगम्बरी प्रथ इस बात के सर्वथा प्रतिकृत है यह बात पहले भी लिख चुके हैं। उनके मत से भगवान् महावीर त्राजन्म ब्रह्मचारी थे।

फल स्वरूप उन्हें "प्रियदर्शना"नामक एक कन्या भो हुई, जिसका विवाह "जामालि" नामक राजपुत्र के साथ कर दिया गया ।

वर्द्धमान जब ऋट्टाईस वर्ष के हुए, तब उनके माता पिता का स्वर्गवास हो गया । उनके वियोग से उनके भाई नन्दिवर्द्धन को **ब**ड़ा दुख हु**त्र्या । इस पर वर्द्धमान**ं ने उनको सान्त्वना देते हुए कहा—"भाई। संसार का संसारत ही द्रव्य के उत्पाद ऋौर व्यय में रहा हुत्रा है। जीव के पास हमेशा मृत्यु बनी रहती है। जीना श्रीर मरना यह तो संसार का नियम ही है। इसके लिये शोक करना तो कायरता का चिह्न है।" प्रभु के इन वचनों से नन्दिवर्द्धन कुछ खस्थ हुए, पश्चात् उन्होंने पिता के सिंहासन पर ऋधिष्ठित होने के लिये महावीर से कहा-पर संसार से विरक्त वर्द्धमान ने उसे स्वीकार नहीं किया । इस पर सब मंत्रियों ने मिलकर "नंदिवर्द्धन" को सिंहासन पर बिठलाया ।

कुछ दिन पश्चात् वर्द्धमान-प्रभु ने भाई के पास जाकर कहा-"इस गाईस्थ्य जीवन से अब मैं उकता गया हूँ इसलिए मुक्ते दीचा प्रहण करने की त्राज्ञा दो ! "नन्दिवर्द्धन" ने बहुत दुखित होकर कहा "कुमार! अभीतक मैं अपने माता पिता का वियोग जनित दुख ही नहीं भूला हूँ। ऐसे समय में तुम और क्यों जले पर नमक छोड़ रहे हो ।"

बन्धु की इस दीन वाणी को सुन कर कोमल हृदय "वर्द्धमान" प्रभुने कुछ दिन श्रौर गृहस्थाश्रम में रहना स्वीकार किया। पर यह समय उन्होंने बिल्कुल भाव-मुनि की तरह काटा। अन्त में दो वर्ष श्रौर ठहर कर उन्होंने दीन्ना प्रहण की। इस श्रवसर पर देवताश्चों ने दीचा कल्याग का महोत्सव मनाया।

श्रव उस सर्वांग सुन्दर शरीर पर बढ़िया राज वस्त्रों के स्थान पर दिगम्बरत्व शोभित होने लगा। जो कोमल शरीर श्राजतक राज्य की विपुल स्मृद्धि के मध्य में पालित हुआ था। श्रौर जिसकी तप्त सुवर्ण के समान ज्योति ने कभी उच्ण समीर का स्पर्श तक नहीं किया था, वही मोहक प्रतिमा त्राज संयम कफ़नी से त्र्याच्छादित हो गई। संसार के पापों को धो डालने के निमित्त भगवान् ने सब पुएय सामप्रियों का त्याग कर दिया । जिस शरीर की शोभा को संसार कीच में फँसे हुए प्राणी ऋपना सर्वस्व समभते हैं, उसी को प्रभु ने केश लोच करके विनष्ट कर दो। जिस भोग के चएभर के वियोग से ही संसारी लोग कातर हो जाते हैं, उसी भोग को भगवान महावीर ने तिलमात्र खेद किये बिना ही तिलाँजली दे दी। परम सुन्दरी सुशीला पत्नी "यशोदा" प्रिय पुत्री "प्रियदर्शना" जेष्ठबन्धु "नन्दिवर्द्धन" राज्य की श्रातुल लक्ष्मी इन सबों का त्याग करते हुए इन्हें रंच मात्र भी मोह नहीं हुआ।

दीचा प्रहण किये पश्चात् उसी समय प्रभु को मनःपर्यय ज्ञान की प्राप्ति हुई। यह दिन ईसा के ५६९ वर्ष पूर्व मार्गशीर्ष कृष्ण दशमी का था।

#### भगवान् का भ्रमण ।

भगवान् महाबीर के भ्रमण का बहुत सा वृतान्त गत मनो-वैज्ञानिकखराड में दिया जा चुका है। त्र्यतः इस स्थान पर उसको पुनर्वार देने की त्रावश्यकता न थी। पर कई घटनाएँ ऐसी रह गई हैं जो 'मनोवैज्ञानिक खरड' में छूट गई हैं और जिनका दिया जाना यहां त्रावश्यक है।

सब से प्रथम भगवान् महावीर पर गुवाले का उपसर्ग हुऋ। जिसका वर्णन पहले किया जा चुका है। एक समय भगवान महावीर भ्रमण करते करते "माराक" नामक शाम के समीप श्राये। वहाँ पर "दुई जान्तक" जाति के संन्यासी रहते थे। उन संन्यासियों का कुलपति महावीर के पिता राजा सिद्धार्थ का बड़ा मित्र था। उसने एक चतुर्मास उसी शान्त स्थान में व्यतीत करने की उनसे प्रार्थना की । ममता रहित होने पर भी महावीर ने उसे योग्य स्थान समभ वहाँ पर रहना स्वीकार किया। उस कुलपित ने तब ममतावश होकर उनके लिये एक फूस का मोंपड़ा बना दिया। वर्षाकाल में पानी बरसने के कारण उस भोंपड़ी पर बहुत सा हरा घास जम गया। उसे देख कर प्राम की गार्थे धास खाने के लोभ से वहाँ श्राकर चरने लगीं। दूसरे तपस्वियों ने तो श्रपनी भोंपड़ियों के श्रागे से गायों को भगा दिया पर महावीर विलकुल निश्चेष्ट रहे । यहां तक कि उन गौत्रों ने उनकी सारी भोंपड़ों को तृण रहित कर दी। यह देख कर कुलपित को बड़ा खेद हुन्ना, उसने उस विषय में महावीर को कुछ उपदेश दिया, उसके वाक्यों को सुन कर प्रभु ने सोचा कि मेरे कारण इन सब लोगों को खेद होता है, ऋतः ऋब मेरा इस स्थान पर रहना ठीक नहीं। उसी समय प्रभुने निम्नाकिंत पाँच अभिष्रह धारण किये। १-त्र प्रीतिकर स्थान पर कभी न रहना (३) प्रायः मौन धारण करके ही रहना (४) अञ्जलि पात्रमें भोजन करना। (५) गृहस्थ का विनय नहीं करना। इस प्रकार पांच श्रभिप्रह धारस करके वे चतुर्मास के पन्द्रह दिन व्यतीत होने पर नियम विरुद्ध होते हुए भी वहां से चल कर "श्रक्थिक" नामक माम में श्राये ।

प्रभु ने वह चतुर्मास वहीं व्यतीत करना चाहा, पर प्राम के लोगों ने उन्हें रोते हुए कहा कि यहां पर एक यत्त**्र**हता **है** । वह यहां पर किसी को नहीं रहने देता। जो कोई हठ करके यहां पर रात रहता है उसे वह बड़ी निर्देयता से मार डालता है। इसिलये त्राप कृपा करके पास ही के इस दूसरे स्थान पर चतुर्मास निर्गमन कीजिए। पर प्रभु ने उनकी बात को स्वीकार न कर वहीं रहने की श्राज्ञा मांगी। लाचार दुखित हृद्यसे उन्होंने उन्हें वहां रहने की आज्ञा दी। प्रभु एक कोने में कायोत्सर्ग करके खड़े हो गये। सन्ध्या को इस मन्दिर के पुजारी ने भी उन्हें वहां रहने से मना किया, पर प्रभु ने मौन धारण कर रक्ला था। वे किसी प्रकार वहां से विचलित न हुए।

कमशः रात्रि हुई। वह यत्त मन्दिर में त्राया, महावीर को वहां देखते ही वह क्रोध से आग बवूला हो गया, उसने उनको भयभीत करने के निमित्त भयङ्कर ऋदृहास किया। वह ऋदृहास सारे त्राकाश में गूंज कर वायु पर नृत्य करने लगा। पर महा-वीर उससे तनिक भी विचलित न हुए। तत्पश्चात् उसने भगङ्कर हाथी, पिशाच त्र्यादि का रूप धर कर महावीर को डराना चाहा, जब वह इन प्रयत्नों में भी असफल हुआ तो भयङ्कर सर्प का रूप धारण कर उसने उनको स्थान २ पर जोर से इसना प्रारम्भ किया । पर तपस्या के तेजोमय प्रभाव से उस विष का भी उन पर कुछ त्रसर न हुत्रा। वे पूर्ववत् त्राटल रहे। इसके पश्चात् उसने श्रौर भी कई प्रकार से उन्हें कष्ट पहुँचाना चाहा 1 पर जब सब तरह से वह हार गया तो वह बहुत विस्मित हुआ। इन्हें उसने महाशक्तिशाली समम कर नमस्कार किया और

कहने लगा-"दयानिधि ! तुम्हारी शक्ति को न समभ कर मैंने तुम्हारे श्रत्यन्त श्रपराध किये हैं इसके लिए मुभे चमा कीजिये"।

महावीर ने कहा-"यत्त ! तू वास्तविक तत्व को नहीं सम-मता है। इसलिए जो यथार्थ तत्व है उसे समभ–वीतराग में देव बुद्धि, साधुत्रों में गुरु बुद्धि ऋौर शास्त्रों में धर्म बुद्धि रख । अपनी ही त्रात्मा के समान सब की श्रात्मा को समभा। किसी की श्रात्मा को पीड़ा पहुँचाने का संकल्प मत रख। पूर्व किए हुए पापों का पश्चाताप कर । जिससे तेरा कल्याग हो ।"

महावीर के उपदेश से यत्त ने सम्यक्त को धारण किया। श्रोर फिर नमस्कार करके चला गया। चतुर्मास वहां पर व्यतीत कर भ्रमण करते हुए प्रभु एक बार फिर 'मोराक' नामक ब्राम में आकर वहां के उद्यान में ठहरे। वहां पर एक "अच्छन्दक" नामक पाखरेडी रहता था । वह बड़ा दुराचारी था । ऋौर मन्त्र सन्त्र का ढोंग कर लोगों को ठगा करता था। महाबोर ने इसके पाखगड को दूर कर उसे प्रबोधा।

यहां से चल कर बिहार करते करते प्रभु 'श्वेताम्बरी' के समीप त्राये। यहां से कुछ दूर पर "चएडकौशिक" नामक दृष्टि बिष सर्प का निवास स्थान था। वहां पर जाकर उन्होंने इसे समकित का उपदेश दिया। जिसका विस्तृत वर्णन मानो **वैज्ञा**निक के खगड में किया जा चुका है।

"कौशिक" सर्प का इस प्रकार उद्धार कर भगवान 'उत्तर-बाचाल' नामक प्रदूस के समीप त्राये। एक पत्त के उपवास का अन्त होने पर पारणा करने के निमित्त वे प्राम में "नागसेन" नामक गृहस्थ के घर गये। उसी दिन उसका एकलौता पुत्र

बारह वर्ष के पश्चात् विदेश से श्राया था। जिसका उत्सव मनाया जा रहा था। ऐसे समय में भगवान उसके यहां गोचरी के पिनिमत्त पधारे । उन्हें देखते ही वह त्र्यानन्द से पुलकित हो उठा। श्रीर अपना श्रहो भाग्य समभ उसने बड़े ही भक्ति भाव से भोजन करवाया ।~

यहां से बिहार करके प्रभु 'श्वेताम्बी' की त्रोर चले। यहां को राजा बड़ा ही जिन भक्त था। भगवान् का आगमन सुन कर बड़े हर्ष के साथ अपने कुटुम्ब और प्रजा जनों के सहित उनके दर्शनार्थ आया। और बड़े ही भक्ति भाव से उसने प्रभु की वन्दना की। यहां से बिहार करते हुए प्रभु अनुक्रम से 'सुरभिपुर' नामक नगर के समीप त्र्याये । यहां पर गंगा नदी को पार करना पड़ता था। इसलिए प्रभु दूसरे मुसाफिरों के साथ में एक नाव पर त्राहढ हो गये।

इसी स्थान पर उनके त्रिपुष्ट योनी का बैरी उस सिंह का जीव जिसे कि उन्होंने मारा था "सुदुष्ट" नामक देव योनि में रहता था। महावीर को देखते ही उसे ऋपने पूर्ण भव का सारण हो त्राया। क्रोधित होकर बदला चुकाने के निमित्त उसने उन पर उपसर्ग करना शुरु किया। इस उपसर्ग का वर्णन भी हम पहले कर चुके हैं। उस उपसर्ग को कम्बल और सम्बल नामक दो देवों ने दूर किया। श्रौर भगवान को सकुशल नदी पार पहुँचा दिया।

भगवान अपने चरण कमलों से गंगा नदी की रेती को पवित्र करते हुए त्रागे जा रहे थे, इतने ही में "पुष्य" नामक एक ज्योतिषी ने पीछे से रेती में मुद्रित हुए, उनके चरण चिन्हों

को देखा। वह सामुद्रिक लच्चग का ज्ञाता था। उसने सोचा कि अवश्य इस गह से कोई चक्रवर्ती अभी गया है। उसे अभी तक राज्य—प्राप्त नहीं हुआ है। पर शीघ्र ही होगा। क्या ही श्रन्छ। हो यदि किसी छल के द्वारा उसके राज्य पर मैं श्रधि-ष्ठित हो जाऊं। ऐसा सोचता हुऋा वह वहाँ से उधर को चला । त्रागे जाकर देखता क्या है कि एक त्रशोक वृत्त के नीचे महावीर प्रभु कायोत्सर्ग में खड़े हैं। उनके मस्तक पर मुकुट चिन्ह श्रौर भुजाश्रों में चक्र चिन्ह दिखाई दे रहे थे। ज्योतिषि ने सोचा कि यह कैसा आश्चर्य है। चक्रवर्ती के तमाम लच्चणों-युक्त यह व्यक्ति तो भिक्षुक है। श्रवश्य ये सामुद्रिक शास्त्र किसी भूठे पाखरडी ने बनार हैं।

ज्योतिषों के मन की यह बात अवधि ज्ञान के द्वारा इन्द्र को माॡम हुई, इन्द्र तत्काल वहाँ आया श्रौर उसने उस ज्योतिषी को कहा-- त्रो मूर्ख ? तू शास्त्र की निन्दा क्यों कर रहा है ! शास्त्रकार कोई भी बात असत्य नहीं करते । तू तो अभी तक केवल प्रमु के बाह्य लच्चणों को ही जानता है। उनके अन्तर्लचणों से तू अभी तक अपरिचित ही है। इन प्रभु का मांस और रुधिर दूध के समान उज्ज्ववल श्रीर सफ़ेद है। इनके मुख कमल का श्वास कमल की खुशबू के समान सुगन्धित है। इनका रारीर बिल्कुल निरोगी और मल तथा पसीने से रहित है। ये तीनों लोक के खामो, धर्मचकी श्रीर विश्व को त्राश्रय देने वाले सिद्धार्थ राजा के पुत्र महावीर हैं। चौसठों इन्द्र इन के सेवक हैं। इनके सन्मुख चक्रवर्ती किस गिनती में है। शास्त्र में कहे हए सब लक्त्रण बराबर हैं। इसके लिये तू जरा भी खेद न कर । में तुमे इच्छित फल दूंगा, इतना कह कर इन्द्र ने उसे उसकी इच्छानुसार-फल प्रदान किया तत्पश्चात प्रभु की वन्दना कर वह वापस चला गया।

### ''गौशाला'' की कथा

त्रपने चरण कमलों से पृथ्वी को पिवत्र करते हुए भगवान् महावीर अनुक्रम से राजगृह नगर में आये। उस नगर के समीप नालन्दा नामक एक भूमि भाग था। उस भूमि भाग की एक विशाल शाला में प्रभु पधारे। उस स्थान पर वर्षाकाल निर्गमन करने के निमित्त उन्होंने लोगों की अनुमित ली। तत्पश्चात् मासच्चपण (एक एक मास के उपवास) करते हुए प्रभु उस शाला के एक कोने में रहने लगे।

उस समय में "मंखली" नामक एक मंख्य था, उसकी स्त्री का नाम भद्रा था। ये दोनों पित-पित्त चित्रपट लेकर स्थान स्थान पर घूमते थे। अनुक्रम से फिरते हुए ये "शखण्" नामक प्राम में गये। वहां एक ब्राह्मण की गौशाला में उसे एक पुत्र हुआ। इससे उसका नाम भी उन्होंने "गौशाला" रक्खा। जब वह अनुक्रम से युवक हुआ तब उसने अपने पिता का रोजगार सीख लिया। "गौशाला" स्वभाव से हो कलह प्रिय था। माता पिता के वश में न रहता था। जन्म से ही यह लच्चणहीन और विचच्चण था। एक बार वह माता पिता के साथ कलह करके स्वतंत्र भिना के लिए निकल पड़ा। और घूमता घूमता राजगृह नगर में आया। जिस शाला को भगवान महावीर ने

चित्रकला के जानने वाले भिद्यक विभेष ।

श्रालंकृत कर रक्ली थी, उसी में श्राकर यह भी ठहरा। इयर प्रभु मासचपण का पारण करने के निमित्त शहर में गये। ऋौर इन्होंने "विजयश्रेष्टी" के यहां त्राहार लिया । उस समय त्राकाश से देवतात्रों ने रत्नवृष्टि, पुष्पवृष्टि वगैरह पांच दिव्य † प्रकट किये । इस संवाद को सुन कर "गौशाला" बड़ा विस्मित हुत्रा । उसने सोचा कि यह मुनि कोई सामान्य तो माॡम नहीं होता : क्यों कि इसको भोजन देने वाले के घर में जब ऐसी स्मृद्धि हो गई, तब तो अवश्य ही यह कोई बड़ा आदमी है। इसलिये मैं तो श्रव इस पाखरडमय व्यवसाय को छोड़ कर इसका शिष्य हो जाऊं क्योंकि यह गुरु कभी निष्फल नहीं जायगा। कुछ समय के पश्चात् जब प्रभु त्राये तो "गौशाला" उनके समीप पहुँचा श्रौर नमन करके बोला "प्रभो ! मैंने तो सुझ होकर भी **श्रभो**तक श्राप के समान् महापुरुष को नहीं पहचाना। यह मेरा दुर्भाग्य था। पर ऋब मैंने ऋापको पहचान लिया है ऋतः मैं त्रापका शिष्य होऊंगा । त्र्याज से एक मात्र तुम्हीं मेरे शरण दाता हो।" इतना कह कर वह उनके उत्तर की प्रतीचा करने लगा। पर प्रभु ने इसके उत्तर में कुछ न कह कर मौन धारण किया। इधर "गौशाला" मनही मन प्रभु में गुरु भक्ति रख भिचा-वृत्ति से अपना निर्वाह करने लगा। वह दिन-रात प्रभु के साथ रहने लगा । कुछ दिनों पश्चात् प्रभु का दूसरा मास चपण पूरा हु स्रा। उस दिन उन्होंने "त्रानन्द" नामक गृहस्य के यहां त्राहार

<sup>🕆</sup> जिसके यहां तीर्थंकर भोजन लेते हैं। उसके यहां देवता लोग रलबृष्टि आदि पांच दिव्य प्रकट करते हैं-ऐसा जैनशास्त्रों का कथन है।

लिया । तीसरे मास चपण के पूर्ण होने पर "सुनन्द" नामक गृहस्थ के यहां त्राहार लिया। "गोशाला" भी भिन्नावृत्ति से त्रपना निर्वाह करता हुन्त्रा दिन-रात प्रभु के साथ रहने लगा।

एक बार कार्तिकमास की पूर्णिमा के दिन "गौशाला" ने सोचा कि ये बहुत बड़े ज्ञानी हैं, ऐसा मैं सुनता रहता हूँ। आज मैं स्वयं इनके ज्ञान को परीचा करके देखूंगा। ऐसा विचार कर उसने महावीर से पूछा--- "प्रभो" त्राज प्रत्येक घर में वार्षिक महोत्सव होगा । ऐसे मंगलमय समय में मुफ्ते क्या भिचा मिलेगी इसके उत्तर में "सिद्धार्थ" नामक देवता ने महावीर के हृदय में प्रवेश कर कहांऋ—"भद्र ! ऋाज तुम्हें खट्टा, मट्टा कूर धान्य ( विशेष प्रकार का अन्न ) और दिल्ला में खोटा रूपया मिलेगा" यह सुन "गोशाला" प्रातःकाल से ही उत्तम भोजन की तलाश में घर घर भटकने लगा। पर उसे कहीं भी भिन्ना न मिली। अन्त-में जब सायंकाल हुआ तब एक सेवक उसे अपने घर ले गया। श्रीर खट्टा मट्टाश्रीर कूर काश्रत्र भित्ता में दिया। श्रत्यन्त क्षुधा-तुर होने के कारण वह उस श्रन्न को भी खा गया। तत्पश्चात् जाते समय उसने उसे एक खराब रुपया दृ जिगा में दिया। यह सब देख कर वह ऋत्यन्त लिजात हुआ। इस घटना से उसने

<sup>\*—</sup>हैमचन्द्राचार्य्य ने लिखा है कि जिस समय प्रभु भ्रमण को निकले थे उस समय इन्द्र ने उपसर्गों से इनकी रचा करने के लिए "सिद्धार्थ" नामक देवता को अदृश्य रूप से रहने की आज्ञा दी थी। यह "सिद्धार्थ" हमेंशा इनके साथ रहता था। श्रीर जहां कोई पश्लीत्तर का काम पड़ता, उस समय महावीर के हृदय में पुवेश कर यह उसका जबाब देता था।

"जो होनहार होता है वही होता है" इस नियतिवाद के सिद्धान्त को प्रहण किया !

यहां से विहार कर प्रभो 'कोल्लाक' और 'खर्णखल्ल' स्थानों में विचरते हुए 'ब्राह्मण्' श्राम में ऋाये । इस श्राम में मुख्य दो मुहल्ले थे। जिनके नन्दु श्रौर उपनन्दु दोनों भाई मालिक थे। भगवान महावीर तो त्राहार लेने के निमित्त नन्द के महले में गये, वहां पर **उ**न्हें नन्द ने बड़ी ही भक्ति पूर्वेक त्राहार करवाया। इधर "गौशाला" **उपनन्द का ब**ड़ा घर देख उधर गया । उपनन्द की त्राज्ञा से उसकी एक दासी इसे बासी चावल का श्राहार देने लगी। यह देख "गौशाला" उपनन्द का तिरस्कार करने लगा । इससे क्रोधित हो उपनन्द ने दासी को कहा कि यदि यह अला नलेता हो तो इसके सिरपर डाल दे। दासी ने ऐसा ही किया। इस पर "गौशाला" ने अत्यन्त क्रोधित होकर कहा कि "यदि मेरे गुरु में तप का तेज हो तो यह मकान जल कर भस्म हो जाय।" प्रभु का नाम सुन कर श्रास पास रहने वाले व्यन्तरों ने उस घर को घास के पूले की तरह भस्म कर डाला। यहां से विहार करके भगवान महावीर 'चम्पापुरी' नगरी को पधारे। यहां पर उन्होंने दो दो मास चपण करने की प्रतिज्ञा लेकर तीसरा चर्तुमास व्यतीत करना त्रारम्भ किया । चतुर्मास समाप्त करके "गौशाला" सहित प्रभो फिर 'कोझाक' नामक प्राम में श्राये। वहां एक शून्य गृह के श्चन्दर वे कायोत्सर्ग करके ध्यान मग्न हो गये । "गौशाला" बन्दर की तरह चपलता करता हुआ उसके द्वार पर बैठ गया।

उस श्राम के स्वामी को "सिंह" नामक एक पुत्र था। नव-यौवनावस्था में होने के कारण वह अपनी "विघुन्मती" दासी के साथ रति कीड़ा करने के निमित्त उस शुन्य गृह में त्राया। चसने ऊंचे स्वर से कहा "इस गृह में जो कोई साधु, ब्राह्मण या मुसाफिर हो वह बाहर चला जाय"। प्रभु तो कायोत्सर्ग में होने के कारण मौन रहे, पर "गौशाला" इन शब्दों को सुनने पर भी कुछ न बोला। वह चुपचाप सब बातों को देखता रहा। जब उस युवक को कोई प्रत्युत्तर न मिला तब उसने उस दासी के साथ बहुत समय तक काम कीड़ा की। तत्पश्चात् जब वह घर से बाहर निकलने लगा, उस समय द्वार पर बैठे हुए "गौशाला" ने उस "विघुन्मती" का हाथ से स्पर्श कर लिया। जिससे वह चीख मार कर बोली-स्वामी किसी पुरुष ने मुक्ते स्पर्श किया। यह सुन "सिंह" ने गौशाला को पकड़ कर खूब पीटा। जब वह चला गया तब गौशाला ने कहा-स्वामा ! तुम्हारे होते हुए मुफ्त पर इतनी मार पड़ी ? यह सुन कर "सिद्धार्थ" ने उनके . शरीर में प्रविष्ट होकर कहा तू हमारे समान शील क्यों नहीं रखता ? द्वार में बैठ कर इस प्रकार चपलता करने से तो उसका दगड मिलता ही है।

यहां से विहार कर प्रभु "कुमार" नामक सन्निवेश में आये। वहां के चम्पक रमणीय उद्यान में वे प्रतिमा धर कर रहे। इस याम में "कुपन" नामक एक कुम्हार बड़ा धनिक था। मदिरा**-**पान का इसको भयङ्कर व्यसन था । उस समय की शाला में मुनि चन्द्राचार्व्य नामक पार्श्वनाथ प्रभु के एक बहु श्रुत शिष्य रहते थे। वे अपने शिष्य वर्द्धनसूरि को गच्छ के पाट पर बिठा कर स्वयं "जिनकल्प" का दुष्कर प्रति कर्म करते थे। तप, सत्य, श्रुत, एकत्व श्रौर बल ऐसी पांच प्रकार की तुलना करने के

निमत्त वे समाधि पूर्वक रहते थे। एक दिन "गौशाला" जब भिन्ना वृत्ति के निमित्त वाम में गया तब उसने इन रंगीन वस्तों को धारण करने वाले श्रौर पात्रों को रखनेवाले साधुश्रों को देख कर उनसे पूछा "तुम कौन हो ?" उन्होंने कहा कि हम श्री पार्श्वनाथ के निर्घन्थ निगाएठ शिष्य हैं। "गौशाला" ने हंसते हंसते क्हा कि "क्यों व्यर्थ मिथ्या भाषण करते हो । नाना प्रकार के वस्त्र ऋौर पात्रों को रखते हुए भी तुम निर्घन्थ हो ? केवल पेट भरने के निमित्त ही शायद इस पाखराड की कल्पना की है।" इस प्रकार होते होते उनका वाद बढ़ गया तब क्रोध में त्र्याकर "गौशाला" ने कहा कि तुम्हारा उपाश्रय जल जाय, उन्होंने कहा कि तेरे बचनों से हमारा कुछ भी नहीं विगड़ सकता। यह सुन लज्जित हो "गौशाला" भगवान् महावीर के समीप त्राया श्रोर उसने कहा कि प्रभो। तुम्हारी निन्दा करने वाले सप्रनथ साधुत्रों को मैंने शाप दिया कि तुम्हारा उपाश्रय जल जाय, पर न जला, इसका क्या कारण है ? "सिद्धार्थ" ने उत्तर दिया- "अरे मूर्ख! वे श्री "पार्श्वनाथस्वामी" के शिष्य हैं। तेरेशाप से उनका क्या अनिष्ट हो सकता है।

यहां से रवाना होकर प्रभु 'चोटाक' नामक प्राम में ऋाये। वहां पर चोरों को हूँढने वाले सरकारी मनुष्यों ने प्रभु को ऋौर "गौशाला" को भिक्षुक वेषधारी चोर समक्त कर पकड़ लिया श्रीर उनको बांध कर कुंए में ढकेल दिया, इसी श्रवसर पर "सोमा" श्रौर "जयन्ति" नामक दो साध्विये उधर त्रा निकलीं। इस संवाद को सुन कर उन्होंने अनुमान किया कि कहीं ये साधु अन्तिम तीर्थंकर भगवान् तो नहीं है। यह सोच कर वे वहाँ आई।

श्रीर प्रभु की ऐसी स्थिति देख कर उन्होंने सिपाहियों से कहा-त्रारे मूर्ली तुम क्यों मरने की इच्छा कर रहे हो । ये तो सिद्धार्थ राजा के पुत्र अन्तिम तीर्थं कर भगवान् महावीर हैं। यह सुनते ही उन लोगों ने डर कर भगवान को बाहर निकाला ऋौर ऋपनो भूल के लिये चमा मांग कर चले गये।

क्रमशः भ्रमण करते करते प्रभु चौथा चतुर्मास व्यतीत करने के लिए "पृष्ट चम्पा" नामक नगरी में श्राये। यहां पर उन्होंने चार मास चपण (चार मास के उपवास) किया। वहां से चल कर "कृतमङ्गल" नामक ग्राम में गये। उस नगर में कई पाखरडी रहते थे। उनके महल्ले के मध्य में एक देवालय था। उसमें उनके कुल देवता की प्रतिमा थी। उसकेएक कोने में भग-वान कायोत्सर्ग लगा कर स्तम्भ की तरह खड़े हो गये। माघ का मास था। फड़ाके की शीत पड़ रही थी। आधीरात व्यतीत होने पर वे सब लोग अपने स्त्री बच्चों सहित वहां आये । **और** मद्य पी पी कर वहां नाचने लगे। यह देख कर गौशाला हंस कर बोला "अरे ! ये पाखरडी कौन हैं ? जिनकी स्त्रियां भी इस प्रकार मद्यपान कर नृत्य करती हैं। यह सुनते ही उन सब लोगों ने "गौशाला" को निकाल बाहर किया। अब कड़ाके की शीत के अन्दर "गौशाला" अङ्ग सिकोड् सिकोड् कर दाँत बजाने लगा । जिससे उन लोगों को द्या आ गई और वे पीछे उसे वहां ले श्राये। कुछ समय पश्चात् जब उसकी सर्दी दूर हो गई, वह फिर उसी प्रकार बोला, जिससे उन लोगों ने फिर उसे निकाल दिया और कुछ समय पश्चात् उसी प्रकार वापिस उसे ले श्राये इस प्रकार तीन बार उसे निकाला श्रोर वापस लाये, चौथी बार जब

उद्यन ऐसा ही कहा तो लोग उसे मारने को तैयार हो गये। पर बुद्धों ने यह समभा कर लोगों को शान्त किया कि यह तो पागल है। इसकी बात पर क्रोध न करना चाहिए।

इस प्रकार स्थान स्थान पर ऋपनी बेवकूकी से सजा पाता हुआ "गौशाला" प्रभु के साथ विचरण करने लगा। अन्त में मार स्वाते खाते जब वह घबरा गया तब एक ऐसे स्थान पर जहां से दो दास्ते त्रालग होते थे; प्रभु से कहने लगा-भगवन ! त्राव में आपके साथ नहीं चल सकता क्योंकि मुक्ते कोई गालियां देता है, कोई मारता है और कोई अपमान करता है। आप किसी से कुछ भी नहीं कहते हैं। श्रापको जब उपसर्ग होते हैं तब मुक्ते भी डपसर्ग उठाना पड़ता है। लोग पहले मुक्ते मारते हैं। ऋौर पीछे त्रापको मारते हैं। ताडुवृत्त की सेवा के समान त्रापकी निष्फल सेवा करने से क्या लाभ । इसलिये अब मैं जाता हूँ। ऐसा कह कर जिस रास्ते महावीर जा रहे थे उससे दूसरे रास्ते पर वह चला गया।

श्रागे जाकर वह ऐसे जंगल में जा पड़ा जहां पर पांचसी चोरों का श्रद्धा था। चोरों ने इसे देखते ही मारना शुरु किया। प्रश्नात् एक चोर इसके कंधे पर चढ़ कर इसे चाबुक से मार कर चिलाने लगा । जब इसका श्वास मात्र बाकी रह गया तब वे इसे छोड़ कर चले गये, उस समय इसे बढा पश्चात्ताप हुआ। हाय । यदि प्रभु का साथ न छोड़ता तो मेरी यह दुर्गति न होती।

इधर भगवान् भ्रमण् करते करते माघमास में "शालिशोर्ष" नामक प्राम में त्राये। वहां के एक उद्यान में वे ध्यानस्य हो राये। इसी बाग़ में एक व्यंत्तरी रहती थी, यह भगवान् के त्रिपष्ट वाले भव में इनको "विजयवती" नामक स्त्री थी। भव में इन्होंने इसका बड़ा श्रपमान किया था, उसी का बदला चुकाने के निमित्त उसने इन पर उपसर्ग करना प्रारंभ किया। उसने उस कड़ाके की सर्दी में बर्फ़ को तरह ठएडी हवा चलाना प्रारंभ किया। श्रौर उसके पीछे श्रत्यन्त शीवल जल के बिन्दू प्रभु के नम्न शरीर पर डालने लगी। रात भर वह इस प्रकार चपसर्ग करती रही। पर प्रभु इससे तनिक भी विचलित न हुए। प्रातःकाल तक उनको विचलित न होते देख वह बड़ी विस्मित हुई, स्त्रीर ऋन्त में पश्चाताप पूर्वक प्रभु से प्रार्थना कर वह श्रन्तर्द्धीन हो गई।

कुछ समय पश्चात् इधर उधर भ्रमण करता हुत्रा "गौशाला" प्रभु के पास आ गया, और कई प्रकार की चमा प्रार्थना कर उनके साथ भ्रमण करने लगा। वह चातुर्मास प्रभु ने "त्राल-मिभका" नामक नगरी में व्यतीत किया, वहां से प्रभु कुंडक, मर्दन, पुरिमताल, उष्णाक त्रादि स्थानों में गये । प्राय: इन सभी स्थानों में "गौशाला" ने अपनी मूर्खता के कारण मार खाई।

वहां से विहार कर प्रभु ने श्राठवां चतुर्मास मासन्तपण के साथ राजगृह में व्यतीत किया-उसके पश्चात् उन्होंने सोचा कि श्रमी तक मुक्ते कर्मों की निर्जरा करना शेष है। यह सोच कर कर्मों की निर्जना करने के निमित्त "गौशाला" सिहत वे वज्रभूमि, शुद्धभूमि श्रोर लाट वगैरह म्लेच्छ भूमि में गये। इन स्थानों पर म्लेच्छ लोगों ने प्रभु पर नाना प्रकार के भयंकर उपद्रव किये, कोई उनकी निन्दा करता तो कोई हंसी, कोई दुष्ट मावों के वशीभूत हो कर शिकारी कुत्तों को उन पर छोड़ता तो काई

उन्हें लकड़ी से मारता । पर इन उपसर्गों से कर्मों का चय होता है। यह समभ कर प्रभुदुख की जगह हुई ही पाते थे। कर्म-रोग की चिकित्सा करने वाले प्रभु कर्म का चय करने में सहा-यता देने वाले म्लेच्छों को बन्धु से भी ऋधिक मानते थे। घूप श्रौर जाड़े से रत्ता करने के निमित्त प्रभु को श्राश्रयस्थान भी नहीं मिलता था। छः मास तक धर्म जागरण करते हुए वे ऐसे ही स्थानों में धूप श्रौर जाड़े को सहन करते हुए श्रौर एक वृत्त के तले रह कर उन्होंने नौवां चतुर्मास निर्गमत किया।

वहां से विहार कर प्रभु "गौशाला" के साथा सिद्धार्थपुर श्राये । वहां से कूर्मगांव की तरफ प्रस्थान किया, मार्ग में एक तिल के पौधे को देख कर गौशाला ने उनसे पूछा "स्वामी ! यह तिल का पौधा फलेगा या नहीं। भवितव्यता के योग से स्वयं महाबीर मौन छोड़ कर बोले—"भद्र ! यह तिल का पौधा फलेगा। श्रौर इससे सात तिल उत्पन्न होंगे।" प्रभु की इस बात को श्रासत्य करने के निमित्त गौशाला ने उस पौधे को डखाड़ कर दूसरे [स्थान पर रख दिया । दैवयोग से उस प्रदेश में उसी समय एक गाय निकली उसके पैर का जोर लगने से वह पौधा वहीं पर लग गया।

यहां से चल कर प्रभु कूर्म प्राम गये। वहां पर "गौशाला" ने "वैशिकायेन" नामक एक तापस को देखा। प्रभु का साथ छोड़ कर वह तत्काल वहां आया, और तापस को पूछने लगा—"अरे तापस ! तू क्या तत्व जानता है ? बिना कुछ जाने तू क्यों पाखराड करता है।" यह सुन कर भी वह चमाशील तापस कुछ न बोला। तब गौशाला बार बार इसे इसी प्रकार के कठोर वचन कहने लगा। श्रन्त में तापस को कोध चढ़ श्राया श्रीर उसने "गौशाला" पर "तेजोलेश्या" का प्रहार किया। अब तो श्रनन्त श्रप्ति की ज्वालाएं "गौशाला" को भस्म कर देने के लिए उसके पीछे दौड़ीं, जिससे गौशाला बहुत ही भयभीत हो कर त्राहिमान्! त्राहिमान !! करता हुत्रा प्रभु के पास त्राया । प्रभु ने गौशाला की रत्ता के लिए दयाई हो उसी समय "शीतलेश्या" को छोड़ी जिससे वह ऋग्नि शान्त हो गई। यह दृश्य देख वह तापस बड़ा विस्मित हुन्रा ऋौर प्रभु के पास ऋ।कर कहने लगा। "भगवन् ! मैं त्र्यापकी शक्ति से परिचित न था। इस-लिए मुक्तसे यह विपरीत त्राचरण हो गया, इसके लिए मुक्ते चमा करें।" इस प्रकार चमा याचना कर वह अपने स्थान पर गया। पश्चात् "गौशाला" ने प्रभु से पूछा "भगवन्! यह "तेजोलेश्या" किस प्रकार प्राप्त होती है ?" प्रभु ने कहा—'जो मनुष्य नियम-पूर्वक "छट्र" करता है, श्रौर एक मुष्टी "कुल्माध" तथा ऋश्जलि-मात्र जल से पारणा करता है। उसे छ: मास के श्चन्त में तेजोलेश्या प्राप्त होती है।'

कूर्म प्राम से विहार कर प्रभु फिर सिद्धार्थपुर की च्रोर त्र्याये मार्ग में वही तिल के पौधे वाला प्रदेश आया। वहां आकर "गौशाला" ने कहा "भगवन्, आपने जिस तिल के पौधे की बात कही थो वह लगा नहीं।" महावीर ने कहा—"लगा है और यही है।" तब गौशाला ने उसे चीर कर देखा। जब उसमें सात ही दाने नजर त्राये, तो वह बड़ा त्राश्चर्यान्वित हुत्रा, त्रान्त में उसने यह सिद्धान्त निश्चित किया कि शरीर का परार्क्तन करके जीव भीछे जहां के तहां उत्पन्न होते हैं।

उसके पश्चात् वह प्रभु का साथ छोड़ कर "तेजोलेश्या साधने के निमित्ति 'श्रावस्ती' नगरी गया । वहाँ एक कुम्हार की शाला में रह कर उसने प्रभु की बतलाई हुई विधि से "तेजोलेश्या" का साधन किया। तदनन्तर इसकी परीचा करने के निमित्त वह एक पनघट पर गया, वहाँ अपना क्रोध उत्पन्न करने के निमित्त उसने एक दासी का घड़ा कंकर मार कर फोड़ दिया। जिससे कोधान्वित हो दासी उसे गालियां देने लगी। यह देखते ही उसने तक्काल उस पर "तेजोलेश्या" का प्रहार किया, जिससे वह उसी समय जल कर खाक हो गई।

एक बार पार्श्वनाथ के छ: शिष्य जो कि, चरित्र से भ्रष्ट हो गये थे, पर त्र्रष्टांग निमित्त के प्रकार्ग्ड परिडत थे, गौशाला से मिले। गौशाला ने उनसे ऋष्टाङ्ग निमित्त का ज्ञान भी हासिल कर लिया। फिर क्या था. "तेजोलेश्या" श्रीर "श्रष्टाङ्क निमित्त" का ज्ञान मिल जाने से उसने खयं अपने को "जिनेश्वर" प्रसिद्ध किया। श्रौर यही नाम धारण कर वह चारों श्रोर भ्रमण करने लगा।

सिद्धार्थ पुर से विहार कर प्रभु वैशाली, वाणीज्य, सानुया-ष्टिक, होते हुए म्लेच्छ लोगों से भरपूर "पेढ़ाग्य" नामक त्राम में त्राये। इसी स्थान में भगवान् पर सब से कठिन "सङ्गम" देव वाला उपसर्ग हुआ। इस उपसर्ग का वर्णन हम पूर्व खगड में कर त्राये हैं। त्रातः यहाँ दुहराने की त्रावश्यकता नहीं।

यहाँ से विहार कर प्रभु गोकुल, श्रावस्ती, कौशाम्बी श्रौर बाराणसी नगरी होते हुए "विशालपुरी" श्राये । यहाँ पर जिन-इत्त नामक एक बड़ा ही धार्मिक श्रावक रहता था। वैभव का

# भगवान् महाबीर 🦘



यौवनकी तरंगोंमें लहराती हुई कई रसवती किल्लोलमयी रमिणयां त्राकर भगवानके त्रागे रास रचने लगीं।

Blocks & Printings by the Banik Press, Cal.

त्तय हो जाने से वह "जीर्ग्थेष्रेष्टि" के नाम से प्रसिद्ध था। वह जब उद्यान में गया तो वहां बलदेव के मंदिर में कायोत्सर्ग में लीन प्रभु को उसने देखा। श्रनुमान बल से यह जान कर कि "ये ऋन्तिम तीर्थंकर वीर प्रभु हैं।" वह बहुत प्रसन्न हुआ। उसने बड़ी ही भक्ति से उनकी वन्दना की। उसके पश्चात् उसने सोचा कि प्रभु को श्राज उपवास माछम होता है, यदि ये उप-वास समाप्ति मेरे घर पर पारणा करें तो कितना अच्छा हो । इस व्रकार की त्राशा धारण कर उसने लगातार चार मास तक प्रसु की सेवा की, तीन दिन प्रभु को आमंत्रित कर वह अपने घर गया। उसने बहुत से प्राप्तुक भोजन श्राहार देने के निमित्त तैयार करवा रक्खे थे। वह बड़ी उत्सुकता से प्रभु की प्रती**ज्ञा कर** रहा था। पर दैवयोग से उस दिन प्रभु ने उधर न जाकर वहां के नवीन नगरसेठ के यहां त्राहार ले लिया। यह सेठ बड़ा मिथ्या दृष्टि और लक्ष्मी के मद से मदोन्मत्त था। महावीर को देख कर इसने अपनी दासी से कहा कि जा तू उस साघु को भिचा दे दे। वह दासी काष्ट के पात्र,में "क़ुल्माष" 🕸 धान्य लेकर श्राई वही श्राहार उसने महावीर को दिया। उसी समय **देव-**ताओं ने उसके यहां "पाँचिद्व्य" प्रकट किये। यह देख कर वह "जीर्ण श्रेष्टि" ऋत्यन्त दुखित हुआ। उसने मनही मन कहा "ब्रहो ! मेरे समान मन्द भाग्य वाले को धिकार है मेग सब मनोरथ व्यर्थ गया, प्रभु ने मेरा घर छोड़ कर दूसरी जगह ऋाहार ले लिया।"

<sup>\*</sup> कुल्भाष--- उड़द के वःकले।

श्राहार लेकर प्रभु तो श्रान्यत्र विहार कर गये। पर उसी **उ**द्यान में श्री पार्श्वनाथ स्वामी के केवली शिष्य पधारे हुए थे। <del>डन</del>के पास जाकर वहां के राजा ने तथा दूसरे लोगों ने पूछा, "भगवन् ! नवीन श्रेष्टि श्रौर जीर्ग् श्रेष्टि इन दोनों में से किसके हिस्से में पुराय का श्रिधिक भाग श्राय।"। केवली ने उत्तर दिया— "जीर्ग्ग श्रेष्टि " सब से ऋधिक पुग्यवान है । लोगों ने पूछा "कैसे ? क्योंकि उसके यहां तो प्रभु ने त्राहार लिया ही नहीं, प्रभु को आहार देने वाला तो नवीन श्रेष्टि है।" केवली ने कहा— "भावों से तो उस जीर्ए श्रेष्टि ने ही प्रभु को पारए। करवाया है श्रौर उस भव से उसने श्रच्युत देव लोक को उपार्जन कर संसार को तोड़ डाला है। यह नवोनश्रेष्ठि ग्रुद्ध भाव से रिहत है। इस कारण इसे इस पारणे का फल इहलोक-सम्बन्धी ही मिला है। जिस प्रकार कर्तव्य के लिए किया हुआ पुरुषार्थ-होन मनोरथ निष्फल होता है उसी प्रकार भावनाहीन क्रिया का फल भी ऋत्यन्त ऋल्प होता है।

यहां से विहार कर प्रभु "सुसुमा पुर" नामक प्राम में आये। वहां से भोगपुर, नन्दियाम, मेढ़क प्राम होते हुए प्रभु कौशाम्बी नगरी में ऋाये।

कौशाम्बी में उस समय ''शतानिक" नामक राजा राज्य करता था। उसके मृगावती नामक एक रानी थी। वह बड़ी धर्मात्मा श्रीर परम श्राविका थी। "शतानिक" राजा के सुगुप्त नामक मंत्री था, जिस की "नन्दा" नामक एक पत्नी थी। वह भी बड़ी धर्मात्मा ऋौर मृगावती की परम सखी थी। उस नगरी में धना-वह नामक एक सेठ रहता था। उसके "मूला" नामक स्त्री थी। पोष मास की कृष्ण प्रतिपदा को वीर प्रभु यहां पर श्राये । उस दिन प्रभु ने भोजन के लिये बड़ा ही कठिन श्रिभ यह धारण किया।

"कोई सती श्रौर सुन्दर राजकुमारी दासीवृति करती हो । जिसके पैर में लोह की बेड़ी पड़ी हो, जिसका सिर मुख्डा हुआ हो, भूखी हो, रुदन कर रही हो। एक पग देहली पर और दुसरा पग बाहर रखे हुए खड़ी हो ऋौर सब भिक्षक उसके यहाँ श्राकर चले गये हों। ऐसी स्त्री सूपड़े के एक कोने में **ड**र्द रख कर उनका आहार मुक्ते करावे तो करूं अन्यथा चिरकाल तक में अनाहार रहूँ।"

इस प्रकार का अभिग्रह लेकर प्रभु प्रति-दिन गोचरी के समय उच नीच गृहों में फिरने लगे। पर कहीं भी उनको अपने श्रभिग्रह की पूर्णता दिखलाई न दी। इस प्रकार चार मास बीत गये। यह देख कर सब लोगों को बड़ा शोच हुआ। सबों ने सोचा कि श्रवश्य प्रभु ने कोई कठिन श्रभिग्रह धारण कर रक्वा है। सब लोग इस अभिष्रह को जानने की कोशिश करने लगे। राजा, रानी, मंत्री, नगर-सेठ स्त्रादि सभी बड़े चिन्तित हुए। कोई ज्योतिषियों को बुलाकर यह बात जानने की कोशिश करने लगे, पर सब निष्फल हुआ।

इसी ऋवसर पर कुछ समय पूर्व ''शतानिक'' राजा ने चम्पा-नगरी पर चढ़ाई की थी। चम्पा-पति "द्धिवाहन" राजा उससे डरकर भाग गया था । तब "शतानिक" राजा ने ऋपनी सेना को श्राह्मा दी कि जिसको जिस चीज की श्रावश्यकता हो ऌट ले। यह सुनते ही सब लोगों ने नगर ऌटना प्रारम्भ किया। द्धि- वाहन राजा की धारिए। नामक स्त्री और उसकी कन्या वसुमती इन दोनों को एक ऊँटवाला हर कर ले गया। धारिणी देवी के रूप पर मोहित होकर उस ऊँटवाले ने कहा कि "यह रूपवती स्री तो मेरी स्त्री होगी स्त्रीर इस कन्या को कौशाम्बी के चोरों में बेच दूंगा।" यह सुनते ही धारिणी देवी ने प्राण त्याग कर दिये। यह देख कर उस ऊंटवाले ने बहुत ही दुखित होकर कहा कि "ऐसी सती स्त्री के प्रति मैंने ऐसे शब्द कह कर बड़ा पाप किया। इस कृत्य के लिए मुक्ते श्रात्यन्त धिकार है"। इस प्रकार पश्चाताप कर वह उस कन्या को बड़े ही सम्मानपूर्वक कौशाम्बी नगरी में लाया। श्रौर उसे बेचने के लिए श्राम रास्ते पर खड़ी कर दी। इतने ही में धनावह सेठ उधर निकला ऋौर उसने उस कुमारी को उच्च-कुलोत्पन्न जान उसे बड़ी ही शुभ भावना से खरीद लिया । श्रोर उसे घर लाकर पुत्री की तरह सम्मानपूर्वक रखने लगा। उसका नाम उसने "चन्दना" रक्वा।

कुछ समय पश्चात् उस मुग्ध कन्या का यौत्रन विकसित होने लगा। पूर्णिमा के चन्द्रमा को देख कर जिस प्रकार सागर हर्षोत्फुल्ल हो जाता है। उसी प्रकार वह सेठ भी उसे देखकर **त्र्यानिन्दित होने लगा । पर उसकी स्त्री मूला को उसका विकसित** सौन्दर्य देखकर बड़ो ईषी हुई। वह सोचने लगी कि "श्रेष्टि ने बद्यपि इस कन्या को पुत्रीवत् रक्या है, पर यदि उसके अभिनव-सौन्दर्य को देखकर वह इससे विवाह कर ले तो मैं कहीं की भी न रहूँ।" स्नी-हृद्य की इस स्वाभाविक तुच्छता के वशीभूत हो कर वह दिन रात उदास रहने लगी। एक बार प्रीष्म ऋतु के **उत्ताप से पोड़ित होकर सेठ दुकान से घर पर श्राये । उस समय**  कोई सेवक घर पर न होने से चन्दना हो उसके पैर धोने के लिये वहाँ त्राई । यद्यपि सेठ ने उसे ऐसा करने से मना किया तथापि पितृभक्ति से प्रेरित होकर उसने न माना श्रौर पैर धोने लगी । उसी समय उसका स्निधि, श्याम केशपाश, कीचड्युक्त भूमि में पड़ गया। यह देख सेठ ने पुत्री स्नेह से प्रेरित हो प्रेमपूर्वक चसके केशपाश को समेट दिया। "मूला" यह सब दृश्य देख रही थी। उसने उसी समय मन में सोचा कि जिस बात से मैं डर रही थी वही आगे आ रही है। अब यदि इस लड़की का उचित प्रतिकार न किया जायगा तो मेरी दुर्दशा का श्रन्त न रहेगा । इस प्रकार उसके विनाश का संकल्प मन ही मन कर वह योग्य अवसर देखने लगी। कुछ दिनों पश्चात् अवसर देखकर उसने एक नाई को बुलवाया ऋौर उससे उसके बाल मुग्डवा दिये । तत्पश्चात् उसके पैर में लोहे की बेड़ी डाल कर "मूला" ने उसको बहुत पीटी तदनन्तर एकान्त के किसी एक कमरे में उसे बन्द कर बाहर का ताला लगा दिया। पश्चात् नौकरों से कह दिया कि सेठ के पूछने पर भी उन्हें उस कमरे के विषय में कोई कुछ न कहे। इस प्रकार का त्र्यादेश सब लोगों को देकर वह ऋपने नैहर को चलो गई । इधर सेठ ने नौकरों से "चन्दना" के बारे में पूछा पर मूला के डर के मारे किसी ने भी स्पष्ट उत्तर न दिया ? इससे सेठ ने यह समभ कर मौन धारण कर लिया कि शायद वह अपनी सहेलियों में से किसो के यहां मिलने को गई होगी। पर जब दूसरे चौर तीसरे दिन भी उसने "चन्दना" को न देखा तब उसे बड़ा श्राश्चर्य हुआ। उसने सब सेवकों को धमका कर कहा कि सत्य बतलात्रो "चन्दना" कहां है नहीं तो मैं

तुम्हें उचित दएड देने की व्यवस्था करूँगा । यह सुन कर एक बृद्ध दासी ने यह सोचकर "चन्दना" को बतला दिया कि अब मैं अधिक जीने की नहीं, मेरे इस श्रल्प जीवन के बदले यदि उस दीर्घजीवी बालिका के प्राण बच जांय तो श्रच्छा ! सेठ ने उसी समय चन्दना को बाहर निकाला। उसकी ऐसी दुर्गति देख उसकी श्रांखों में श्राँसू भर श्राये। उसने चन्दना से कहा—"वःसे! तुमे बड़ा कष्ट हुआ। अब तूस्वस्थ हो।" यह कह कर उसके लिए भोजन लाने को वे रसोई घर में गये। पर वहां पर सूपड़े के एक कोने में पड़े हुए थोड़े से कुल्माष के सिवाय उन्हें कुछ न मिला। उस समय चन्द्रना को उन्होंने वह सूप ज्यों का त्यों दे दिया ऋौर कहा "वत्से ! मैं तेरी बेड़ी काटने के लिये **लुहार को बुला लाता हूँ, इतने तू इनको खाकर** स्वस्थ हो । यह कह कर वह चला गया।

त्रव दरवाजे के पास **उस सूप को लिए हुए चन्दना** विचार करने लगी कि "कहां तो मैं राजा की लड़की, ऋौर कहां ये क़ुल्माष—त्र्याठ दिनों के उपवास के पश्चात् ये खाने को मिले हैं पर यदि कोई ऋतिथि ऋाजाय तो उसको भोजन कराये पश्चात्-मोजन करूँगी । अन्यथा नहीं । यह सोच कर वह किसी अतिथि की परीचा करने लगी। इतने ही में श्रीवीर प्रभु भिचा के लिये फिरते फिरते वहाँ ऋा पहुँचे । उनको देखते ही "चन्दना" बड़ी प्रसन्न हुई । श्रोर उनको श्राहार देने के निमित्त उसने बेड़ी से जकड़ा हुन्रा एक पैर देहली के बाहर श्रोर दूसरा पैर अन्दर रक्ला ऋौर बोली—"प्रभु ! यद्यपि यह ऋत्र ऋापके योग्य नहीं है पर आप तो परोपकारी हैं। इससे इसे प्रहण कर मुक्तपर अनु-

प्रह करें। पर उस समय चन्दना के नेत्र में ऋाँसून थे। इस कारण प्रभु वहाँ से आगे चलने लगे। पर उनके जरा मुड़ते ही चन्दना इतनो ऋधीर हुई कि उसकी आंखों से टप टप आँसू गिरने लगे। यह देखते ही श्रभिप्रह पूर्ण समभ भगवान मुड़े श्रीर उन्होंने उन कुल्माषों का श्राहार किया । अप्रभु का श्रिभ-यह पूर्ण होते ही देवता बड़े प्रसन्न हुए श्रौर **उन्होंने चन्दना** के यहाँ पांच आश्चर्य्य प्रकट किये। उसी समय चन्दना की बेड़ियाँ टूट गई, श्रौर केशपाशपहले ही के समान सुन्दर हो गये। उसके पश्चात् राजा, राजमन्त्री, उसकी स्त्री त्रादि सब वहाँ त्राये त्रौर **उस लड़की के प्रति भक्ति करने लगे, प्रमु के वहाँ से चले जाने** पर राजा "शतानिक" चन्दना को अपने यहां ले आये और उसे कन्यात्रों के अन्तःपुर में रक्खा। पश्चात् जब प्रभु को कैवल्य प्राप्त हो गया तब उसने दीचा प्रहण कर ली।

वहां से विहार कर प्रभु सुमङ्गल, चम्पानगरी, मेढ़कप्राम श्राद्रि स्थानों में होते हुए "खडग मानि" त्राम में श्राये, वहां पर याम बाहर कायोत्सर्ग करके खड़े हो गये इसी स्थान पर उनके "त्रिपुष्ट" जन्म के बैरी शय्यापाल का जीव गुवाले के रूप में दों बैलों को चराता हुआ उधर श्राया, उसने किस प्रकार श्रपने पूर्वभव का बदला चुकाने के लिए उनके कानों में कीलें ठोक दों. किस प्रकार "खड़गवैद्य" ने उनको निकाला श्रीर निकालते समय प्रभ ने चीख मारी आदि सब बातों का वर्णन मनोवैज्ञानिक

हेमचन्द्राचार्य्य ने फिरकर वापस मुंड़ने का कथन नहीं है यह कथन श्रन्यत्र पाया जाता है।

खराड में किया जा चुका है, बस भगवान पर श्राने वाले उप-सर्गों में यही सब से श्रधिक दुखद श्रौर श्रन्तिम उपसर्ग था। इसके पश्चात भगवान् पर कोई उपसर्ग न आया।

## कैवल्य प्राप्ति श्रीर चतुर्विध संघ की स्थापना

जम्बुक नामक प्रामों में ऋजु वालिका नदी के तीर पर "शामाक" नामक एक गृहस्थ का त्तेत्र था । वहां पर एक गुप्त चैत्य था, उसके समीप एक शालि वृत्त के नीचे उत्कृष्टासन लगा कर शुक्रध्यानावस्थावस्थित हो प्रभु त्र्यातापना करने लगे । बैसाख सुदी दसमी का सुंदर दिन था। चन्द्रहस्तोत्तरा नत्तत्र था, सुंदर समीर बह रहा था, संसार त्रानन्द मग्न था, ऐसे शुभ समय में विजय मुहुर्त के अन्तर्गत प्रभु के चार घातिया-कर्म (ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, श्रोर श्रन्तराय) जीर्ण रस्सी के समान टूट गये, उसी समय भगवान को सर्वश्रेष्ठ केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई।

नियमानुसार इंद्र का श्रासन कम्पायमान हुत्रा जिससे उसने प्रभ को कैवल्य प्राप्ति का त्र्यनुमान कर लिया । इस समा-चार को सुनते ही सब देवता श्रात्यन्त हर्षित चित्त हो वहां त्राये। इस ब्रवसर पर ब्रानन्द के मारे कोई कूदने लगे, कोई नाचने लगे, कोई घोड़े की तरह हिनहिनाने लगे तो कोई हाथी के समान चिंघाड़ने लगे। मतलब यह है कि हर्षोन्मत्त हो वे सब मनमानी क्रिड़ाएँ करने लगे। पश्चात् देवतात्रों ने बारह दरवाजों वाला समवशरण मंडप बनाया । भगवान् महावीर ने जानते हुए भी रत्नसिंहासन पर बैठ कर उपदेश देना सर्व विरति को योग्य नहीं है--- ऋपना कल्प जान कर उस समवशरण में बैठकर डपदेश 🛠 दिया। पर वहां पर डपकार के योग्य लोगों का श्रभाव देख प्रभु ने श्रन्यत्र विहार किया।

वहां से चल कर श्रासंख्य देवतात्रों से सेवित महावीर प्रभु भव्यजनों का उपकार करने के निमित्त 'श्रपापा' नामक नगरी में पधारे । उस पुरी के समीप महासेन नामक बन में देवतात्रों ने समवशरण की रचना की । उस समवशरण में पूर्व के द्वार से प्रभु ने प्रवेश किया। पश्चात् बत्तीस धनुष ऊंचे रत्न-प्रतिच्छन्द के समान चैत्य वृत्त को तीन प्रदित्तिणा दे "तीर्थायनम !" ऐसा कह प्रभ ने ऋहत धर्म की मर्योदा का पातन किया। तदनन्तर वे पादपीठ युक्त पूर्व सिंहासन पर बैठे । उस समय देवतात्रों ने शेष तीन दिशात्रों में भी प्रभु के प्रति रूप स्थापित किये जिससे चारों दिशा वाले त्रानन्दपूर्वक प्रभु को देख सकें, त्रौर उनका डपदेश सुन सकें। इसी अवसर पर सत्र देवता, मनुष्य तिर्येश्व **ब्रादि ब्र**पने ब्रपने नियमित स्थानों पर वैठ कर प्रभु के मुख की त्रोर त्रतृप्त दृष्टि से निहारने लगे। तत्पश्चात् इन्द्र ने भक्ति के श्रावेश में त्रा भगवान की एक लम्बी स्तुति की । उनकी स्तुति समाप्त होने पर प्रभु ने-सब लोग अपनी अपनी भाषा में समक लें-ऐसी विचित्र वाणी में कहना प्रारम्भ किया:--

"यह संसार समुद्र के समान दारुण है, श्रौर वृत्त के बीज

तीर्थकर का उपदेश कभी व्यर्थ नहीं जाता, ऐसी स्थित में महावीर, के पहले उपदेश का बिलकुल व्यर्थ जाना ऋत्यन्त आश्चर्य-प्रद बात है, ऐसा जैनशास्त्रों का कथन है।

की तरह उसका मूल कारण कर्म ही है। श्रपने ही किये हुए कर्मों से विवेक रहित होकर प्राणी कुत्रा खोदने वाले की तरह अधोगति को पाता है। श्रौर शुद्ध हृद्य वाले पुरुष अपने ही चपार्जित किये हुए कर्मों से महल बांधने वाले की तरह उर्ध्वगति पाते हैं। अञ्जभ कर्मों के बन्ध का मूल कारण "हिंसा" है, इस लिए किसी भी प्राणी की हिंसा कभी न करना चाहिये। हमेशां अपने ही प्राण की तरह दूसरों के प्राणों की रचा करने में भी तत्पर रहना चाहिये । श्रात्म पीड़ा के समान दूसरे जीव की पोड़ा को दूर करने की इच्छा रखने वाले प्राणी को कभी श्रमत्य न बोलना चाहिए। मनुष्य के बहिः प्राण के समान किसी का बिना दिया हुन्रा द्रव्य भी न लेना चाहिये क्योंकि; उसका द्रव्य हरण करना बाह्य दृष्टि से उसके मारने ही के समान भयंकर है। इसके ब्रातिरिक्त प्राणी को मैथुन से भी बचे रहना चाहिये। क्योंकि इसमें भी बहुत बड़ी हिंसा होती है। प्राज्ञ पुरुषों को तो मोच्च के देने वाले ब्रह्मचर्य्य का ही स्वेवन करना चाहिये। परिप्रह का धारण भी न करना चाहिये। परित्रह धारणकरने से मनुष्य बहुत बोमा ढोनेवाले बैल की तरह क्लान्त होकर श्रधोगित को पाता है। इन पाचों ही वृत्तियों के सूक्ष्म ऋौर स्थूल ऐसे दो भेद हैं। जो लोग सूक्ष्म को त्याग करने में असमर्थ हैं उन्हें स्थूल पापों को तो श्रवश्य त्याग देना चाहिए।"

इस प्रकार प्रभु का उपदेश सुन कर सब लोग त्र्यानन्द मग्न हो गये :—

ठीक उसी श्रवसर पर श्रपापा नगरी में "सोमिन" नामक एक घनाट्य ब्राह्मण के घर यज्ञ था उसको सम्पन्न कराने के निमित्त चारों वेद के पाठी भारत प्रसिद्ध ग्यारह ब्राह्मण बुलाये गये थे। इनके नाम निम्नाङ्कित हैं---

१—इन्द्रभूति, श्रमिभूति, वायुभूति, श्रार्यव्यक्त, सुधर्मा-चार्च्य, मण्डोपुत्र, मौर्च्यपुत्र, श्रकम्पित, श्रचलवृत्त, मैत्रेयाचार्च्य श्रीर प्रभासाचार्य्य ।

ये लोग श्रपने ज्ञान के बल से सारे भारतवर्ष में मशहूर थे। जब समवशरण में उपदेश सुनने के निमित्त हजारों देव श्रीर मानव उस रास्ते से होकर जाने लगे तब यह सोच कर कि ये संब लोग यज्ञ में आ रहे हैं इन परिखतों ने कहा "इस यज्ञ का प्रभाव तो देखो अपने मंत्रों से बुलाये हुए देवता प्रत्यच्च होकर इधर स्त्रा रहे हैं। पर जब सब लोग वहाँ एक ज्ञाण मात्र भी न ठहरते हुए श्रागे बढ़ गये तब तो इनको बड़ा श्राश्चर्य हुन्ना। उसके पश्चात् किस प्रकार लोगों से पूछ कर सबसे पहले इन्द्रभूति भगवान् से शास्त्रार्थ करने गये और किस प्रकार पराजित हो उन्होंने दीचा प्रहरा कर ली ये सब बातें पूर्व खराड में लिखी जा चुकी हैं।

इन्द्रभूति की दीचा का समाचार सुन ऋग्निभूति प्रभु से शास्त्रार्थ करने के निमित्त आया । उसके आते ही प्रभु ने उसका स्वागत करते हुए कहा-"हे गौतम गौत्री श्रम्भात ! तेरे हृद्य में यह सन्देह है कि कर्म है या नहीं ? यदि कर्म है तो प्रत्यज्ञादि प्रमाणों से अगम्य होते हुए भी वे मूर्तिमान हैं। ऐसे मूर्तिमान कर्म श्रमृतिमान जीव को किस प्रकार बाँघ लेते हैं ? श्रमृतिक जीव को मूर्विमान कर्म से उपधात श्रौर श्रनुप्रह किस प्रकार होता है ? इस प्रकार का संशय तेरे मस्तक में घुस रहा है पर वह व्यर्थ है। क्योंकि श्रातिशय ज्ञानी पुरुषों को कर्म प्रत्यच ही मालूम होते हैं। श्रोर तेरे समान छदास्य पुरुषों को जीव की विचित्रता देखने से-अनुमान प्रमाण से-ही कर्म मालूम होते हैं। कर्म को विचित्रता से ही प्राणियों को सुख दु:खादि विचित्र भाव प्राप्त होते रहते हैं। इससे कर्म है, तू ऐसा निश्चय समम। कितने ही जीव राजा होते हैं। ऋौर कितने ही हाथी, ऋध श्रादि वाहन गति को पाते हैं। कोई हजारों पुरुषों का पालन करने वाले महापुरुष होते हैं। श्रीर कोई भिन्ना मांग कर भी भूखों मरने वाले रङ्क होते हैं। एक ही देश एक ही काल, श्रौर एक ही परिस्थिति में एक ही व्यापार करने वाले दो मनुष्यों में से एक को तो अत्यन्त लाभ हो जाता है स्रौर दूसरे की मूल पूंजी का भी नाश हो जाता है। इसका क्या कारण ? इन सब कार्यों का मूल कारण कर्म है। क्योंकि कारण के बिना कार्च्य में विचित्रता नहीं होती। मूर्तिमान कर्म का त्रमूर्तिमान जीव के साथ जो सम्बन्ध है वह त्र्याकाश त्र्यौर घोड़े के सम्बन्ध के समान बराबर मिलता हुआ है। नाना प्रकार के मद्य श्रोर विविध प्रकार की श्रोषधियों से जिस प्रकार जीव को इपघात श्रोर अनुप्रह होता है, उसी प्रकार कर्मों से भी जीव का उपघात श्रौर श्रनुग्रह होता है।" इस प्रकार कह कर प्रमु ने उसका संशय मिटा दिया। अग्निभृति भी ईर्षो छोड़ कर ऋपने पांच सौ शिष्यों के साथ दीचित हो गया।

उसके पश्चात् वायुभूति श्राया, उसके श्राते ही प्रभु ने कहा-- "वायुभूति तुभे जीव श्रोर शरीर के विषय में बड़ा भ्रम है। प्रत्यचादि प्रमाणों से प्रहण न होने कारण जीव शरीर से भिन्न माॡ्रम नहीं होता। इस से जल में उत्पन्न हुए भाग की तरह वह शरीर में उत्पन्न होता है श्रौर शरीर ही में नष्ट हो जाता है। ऐसा तेरा आशय है पर वह मिध्या है। क्योंकि इच्छा वगैरह गुणों के प्रत्यच्च होने से जीव एक दृष्टि से तो प्रत्यच्च है। उसे अपना अनुभव स्वयं ही होता है। वह जीव. देह और इन्द्रियों से भिन्न है। श्रोर इन्द्रियां जब नष्ट हो जाती हैं तब भी वह इन्द्रियों के द्वारा पूर्व में भोगे हुए भोगों को स्म-रण करता है।" इस प्रकार वायुभूति का समाधान कर प्रभु ने उसे भी ऋपने धर्म में दीचित किया।

इनके पश्चात् अ।र्यव्यक्त सुधर्माचार्य्य, आदि सब परिखत लोग त्राये । भगवान ने उन सब की शंकात्रों का निवारण कर उनके शिष्यों सहित सबको अपने धर्म में दीचित किया।

इस समय शतानिक राजा के घर पर चन्दना ने **त्राकाश** मार्ग से जाते हुए देवों को देख श्रनुमान से प्रभु को केवल ज्ञान होने का समाचार जान लिया, उसी समय उसे व्रत लेने की इच्छा हुई। उसकी ऐसी इच्छा होते ही किसी समीपवर्ती देवता ने उसे समवशरण सभा में पहुँचा दिया। उसने प्रभु को तीन प्रदिचाणा दे दीचा लेने की इच्छा प्रदर्शित की । उसी समय दसरी भी कई स्नियाँ दीचा लेने को तैयार हो गईं। तब प्रभु ने चन्दना को त्रागे करके सबको दीचा दी।

इसके पश्चात् श्रावक श्रौर श्राविका धर्म में जिन लोगों ने दीचित होना चाहा उन्हें श्रपने २ धर्म का उपदेश दिया। इस प्रकार भगवान ने मुनि, त्र्याजिका, श्रावक श्रौर श्राविका ऐसे चतुर्विध संघ की रचना की। तदनन्तर प्रभु ने इन्द्रभूति वगैरह

गराधरों को ध्रौव्य, उत्पादक श्रौर व्ययात्मक ऐसी त्रिपदी कह सुनाई। उस त्रिपदी के लिए उन्होंने त्राचाराङ्ग, सूत्र कृताङ्ग, ठाणांग, समवायाङ्ग, भगवती श्रंग, ज्ञाता धर्म कथा उपासक अन्त कृत, अनुत्तरोप पातिक दशा, प्रश्न व्याकरण, विपाक सूत्र और दृष्टि वाद इस प्रकार बारह अङ्गों की रचना की, किर दृष्टिवाद के त्र्यंतर्गत चौदह पूर्वो की रचना की। इस रचना के समय सात गए धरों की सूत्र-वांचना परस्पर भिन्न भिन्न हो गईं। ऋौर ऋकम्पित तथा ऋचल भ्राता की एवं मैत्रैय श्रीर प्रभास की वांचना समान हुई। इस प्रकार प्रभु के ग्यारह गणधर होने पर भी चार गणधरों की वांचना दो प्रकार की होने से गए। अह नौ कहलाये।

## राजा श्रेािेेेेेेेेेेेेेेेे एक को सम्यक्त स्रोर मेघकुमार तथा नन्दीषेण को दीचा।

श्रीवीर प्रभु भव्य प्राणियों को बोध करने के निमित्त विहार करते हुए सुर श्रसुरों के परिवार सहित राजगृह नगर में आये। वहाँ गुण शील चैत्य में बनाये हुए चैत्य वृत्त से शोभित समवशरण में प्रभु ने प्रवेश किया। वीर प्रभु के पधारने का संवाद सुन राजा श्रेेिेेिएक बड़े ठाट बाट के साथ श्रपने पुत्रों समेत उनकी बन्दना करने को आये। प्रभु को प्रदिच्चण देकर चन्होंने बड़ी ही भक्ति पूर्वक उनको नमन किया । तत्पश्चात् खोग्यस्थान पर बैठ कर बड़ी ही श्रद्धा के साथ उन्होंने भगवान

मण मुनिसमुदाय ।

की स्तुति की। तब भगवान् ने उन्हें सम्यक्त का उपदेश दिया जिसके फल स्वरूप श्रेणिक ने सम्यक्त को और अभय कुमार वगैरह ने श्रावक धर्म को प्रहण किया। देशना समाप्त हो जाने पर सब लोग भगवान् को नमन कर प्रसन्नचित्त से अपने अपने घर गये।

घर जाकर श्रेणिक (बिम्बसार) के पुत्र मेघकुनार ने अपनी माता धारिगो देवी श्रौर पिता से प्रार्थना की—"मैं त्रब इस त्रानन्त दु:खप्रद् संसार को देख कर चिकत हो गया हूँ। इस कारण मुक्ते इस दुःख से छूट कर श्रीवीर प्रभु की शरण में जाने दो" । यह सुनते ही राजा ऋौर रानी बड़े दुःखित हुए, उन्होंने मेघकुमार को कितना ही समफाया पर वह श्रपनी प्रतिज्ञा से विचलित न हुआ। अन्त में श्रेगिक ने कहा कि यदि तुमने दीचा लेना ही निश्चय किया है, तो कुछ समय तक राज्य सुख भोग लो तत्पश्चात् दीचा ले लेना । बहुत त्र्राप्रह करने पर मेघकुमार ने उस बात को स्वोकार किया। तब राजा ने एक बड़ा उत्सव कर मेघकुमार को सिंहासन पर बिठाया। तत्प्रधात हर्ष के अविश में आकर राजा ने पूछा, "अब तुमे और किस बात की जरूरत है !" मेघकुमार ने कहा—"पिता जी यदि त्राप मुक्त पर प्रसन्न हुए हैं तो कृपा कर मुक्ते दीचा प्रहण कन की श्राज्ञा दीजिये।" लाचार हो राजा ने मेचकुमार को श्राज्ञा दी. तब मेघकुमार ने प्रसन्न चित्त हो वीर प्रभु के पास जा कर दोचा ली।

दीचा की पहली ही रात्रि में मेचकुमार मुनि छोटे बड़े के कम से अन्तिम सन्थारे (सोने का स्थान) पर सोये थे, जिससे

बाहर श्राने जाने वाले तमाम मुनियों के चरण बार बार इनके शरीर से टकराते थे, इससे ये बड़े दुःखी हुए श्रौर सोचा कि मेरे वैभव रहित होने ही से ये लोग मेरे ठोकरें मारते जाते हैं। इस-लिये मैं तो प्रात:काल प्रभुकी आज्ञाको लेकर यह व्रत छोड़ दूंगा, प्रातःकाल व्रत छोड़ने की इच्छा से ये प्रभु के पास गये। प्रमुने केवल ज्ञान के द्वारा इनका हार्दिकभाव जान कर कहा "श्रो मेघकुमार! संयम के भार से भग्नचित्त होकर तू तेरे पूर्व जन्म को क्यों नहीं याद करता । सुन इससे पहले भव में तू विन्ध्याचल पर्वत पर मेरुप्रभ नामक हाथी था। एक बार वन में भयङ्कर दावानल लगा। उसमें तैने अपने यूथ की रचा करने के निमित्त नदी किनारे पर वृत्त वगैरह उखाड़ कर तीन स्थंडिल बनाए। बन में दावानल को जोर पर देख इससे रज्ञा पाने के निमित्त तू स्थंडिलों की स्रोर गया। पर पहले दो स्थंडिल तो तेरे जाने से पूर्व ही मृगादिक जानवरों से भर चुके थे, तब तू बीसरे स्थंडिल के एक बहुत ही संकीर्ण स्थान में जा कर खड़ा हो गया। वहां खड़े खड़े तूने अपना बदन खुजलाने के निमित्त एक पैर ऊंचा किया, इतने ही में एक भयभीत खरगोश दावानल से रज्ञा पाने के लिए तेरे उस ऊचे किये हुए पैर के नीचे त्रा कर बैठ गया। उसकी जान को जोखिम में देख तूने दयाई हो श्रापना पैर ज्यों का ज्यों ऊँचा रहने दिया; श्रीर तीन पैर के बल ही खड़ा रहा। ढाई दिन के पश्चात् जब दावानल शान्त हुन्ना श्रीर सब छोटे बड़े प्राणी चले गये। तब भूख प्यास से पीड़ित हो तूपानी की स्रोर दौड़ने लगा। पर बहुत देर तक तीन पैर पर खड़े रहने से तेस चौथा पैर जमीन पर न टिका। श्रौर तू

धम से गिर पड़ा। भूख श्रीर प्यास की यन्त्रणा से तीसरे दिन मृत्यु हो गई, उसी खरगोश पर की गई दया के प्रताप से तू राजपुत्र हुश्रा है। एक खरगोश की रचा के लिये जब तैंने इतना कष्ट सहन किया तो फिर इन साधुश्रों के चरण-संघर्ष के कष्ट से क्यों खेद पाता है। इसलिये जिस वृत्त को तैने धारण किया है, उसको पूरा कर श्रीर भवसागर से पार हो जा।"

प्रभु के इस वक्तव्य को सुन कर मेघकुमार शान्त हुआ, उसे श्रपनी इस कमजोरी का बड़ा पश्चात्ताप हुआ और श्रब वह बड़े साहस के साथ कठिन से कठिन तपस्या करने में प्रवृत्त हुआ।

एक दिन प्रभु के उपदेश से प्रतिबोध पाकर श्रेणिक का दूसरा पुत्र नन्दीषेण दीचा लेने को तत्पर हुआ। उसे भी उसके पिता ने बहुत समकाया। पर न मानने से लाचार होकर उसे भी आज्ञा दो। जिस समय नन्दीषेण दीचा लेने के निमित्त जा रहा था उसी समय उसके अन्तः करण में मानों किसी ने कहा कि "वत्स!तू अत लेने को अभी से क्यों उत्सुक हो रहा है शि अभी तेरे चिरत्र पर आचरण डालनेवाला भोग फल कर्म शेष हैं। जहाँ तक उस कर्म का चय न हो जाय वहाँ तक तू घर में रह पश्चात् दीचा ले लेना।" पर नन्दीषेण ने अन्तः करण के इस प्रबोध की कुछ परवाह न की और वह प्रभु के पास आया। उन्होंने भी उसे उस समय दीचा लेने से मना किया। पर उसने अपने हठ को न छोड़ा और चिणक आवेश में आकर दीचा प्रहण कर ली। दीचा लेते ही उन्होंने अत्यन्त उप तपस्या कर अपना शरीर

चीए। इरना आरम्भ किया। पर जिस भोग फल कर्म का उद्ब टालने में तीर्थंकर भी श्रसमर्थ हैं उसे वे किस प्रकार टाल सकते थे।

एक बार नन्दीषेग मुनि श्रकेले छट्ट का पारणा करने के निमित्त शहर में गये। श्रन्त भोग के दोष से प्रेरित होकर उन्होंने एक वैश्या के घर में प्रवेश कर धर्म-लाभ इस शब्द का उचारण किया। वैश्या ने उत्तर में कहा, "मुक्ते तो अर्थ लाभ की जरूरत है। मैं धर्म कर्म को क्या करूं।" ऐसा कह कर विकार युक्त हृद्य वाली वह वैश्या हँसने लगी। उस समय यह वैश्या मुक्ते क्यों हँसती है, इस प्रकार विचार कर उन्होंने अपनी लब्धि के बल से वहाँ पर रह्नों के ढेर कर दिये। "पहले अर्थ लाभ" ऐसा कह कर नन्दीपेण मुनि चलने लगे। यह देख वैश्या पीछे दौड़ी श्रौर कहा—"प्राणनाथ, इस कठिन वृत्त को छोड़ दो; श्रीर मेरे साथ खर्गीय भोगों को भोगो।" इस प्रकार कह कर उसने उन्हें पकड़ लिया और बार बार व्रत छोड़ने का श्राप्रह करने लगी। इस समय नन्दीषेण ने व्रत **छोड़ने के दोष को जानते हुए भी भोग फल कर्म के** वश होकर उसका कथन स्वीकार किया। पर उसके साथ ही उन्होंने यह प्रतिज्ञा की कि, ''जो मैं प्रति दिन दश अथवा इस से अधिक मनुष्यों को बोध न करूँ तो उसी दिन पुनः दोत्ता प्रहरण कर हूँ।"

यह प्रतिज्ञा कर उन्होंने मुनिलिंम, को छोड़ दिया। श्रौर वैश्या के साथ भोग भोगते हुए अपने अन्तः करण की उस श्रावाज का सारण करने लगे। वहाँ रहते हुए भी वे प्रति दिन दस अपदिमयों को प्रबोध कर दीन्ना लेने के निमित्त वीर प्रभु के पास भेजते रहे। एक दिन जब कि उनका भोग फल कर्म चीए हो चुका था, उन्हें केवल नौ ही त्रादमी दीचा प्रहरण करनेवाले मिले। दसवां एक सोनी था, पर वह किसी प्रकार प्रबोध न पाता था, उसी दिन नन्दीषेण मुनि ने उस वैश्या को ह्योड़ कर दशमस्थान की पूर्ति की।

कई स्थानों में भ्रमण करते हुए भगवान महावीर "चत्रिय कुएड" श्राम में पधारे। वहाँ समवशरण सभा में बैठ कर उन्होंने उपदेश दिया। प्रभु को पधारे हुए जान नगरनिवासी बड़ी भारी समृद्धि श्रौर भक्ति के साथ प्रभु की वन्दना करने को गये थे। तीन प्रदृत्ति ए। दे, जगदुगुरु को नमस्कार कर वे अपने योग्य स्थान पर बैठ गये। उसी समय भगवान महावीर के जमाता जमालि उनकी पुत्री प्रियदर्शना सहित प्रभु की वन्दना करने को आये। भगवान् के उपदेश से प्रबोध पाकर उन दोनों पित-पत्नी ने गुरु जनों से दीचा लेने की श्रनुमित ले दीचा ब्रहण की । जमालि ने ५०० त्राद्मियों के साथ श्रीर विय-दर्शना ने एक हजार स्त्रियों के साथ दीचा ब्रहण की। श्रनुक्रम से जमालि मुनि ने ग्यारह श्रङ्गों का श्रध्ययन कर लिया। तब प्रभु ने उनको एक हजार मुनियों का¦त्राचार्घ्य बना दिया। उनके पश्चात् उन्होंने श्रौर भी उप्र तपस्या करना प्रारम्भ किया। इधर चन्दना का अनुकरण करती हुई ि प्रयदर्शना भी उप्र तप करने लगी।

एक बार जमालि ने अपने परिवार सहित प्रभु की वन्दना कर कहा-"भगवन यदि श्रापकी श्राज्ञा हो तो श्रव हम खत-

न्त्रता पूर्वक विचरण करें।" पर भगवान् महावीर ने ज्ञान चक्कुत्रों के द्वारा भविष्य में उनके द्वारा होने वाले स्थनर्थ को जान लिया। इस कारण उन्होंने उनकी बात का कुछ उत्तर न देकर मौन प्रहण कर लिया। इधर जमालि "मौनं सम्मति लच्चणं" समभ कर परिवार सहित विहार करने को निकल पड़े। विहार करते करते श्रनुक्रम से वे श्रावस्ती नगरी में श्राये। वहाँ कोष्टक नामक उद्यान में वे ठहरे। यहाँ पर विरस, शीतल, क्स्ये, तुच्छ, श्रौर ठएडे श्रन्नपान का व्यवहार करने से उनके शरीर में पित्तज्वर की पीड़ा उत्पन्न हो गई। इस पीड़ा के कारण वे अधिक समय तक खड़े नहीं रह सकते थे। इस कारण पास ही के एक मुनि से उन्होंने संथारा ( त्र्यासन ) करने को कहा। मुनियों ने तुरन्त संथारा करना प्रारम्भ किया। पित्त की अत्यन्त पीड़ा से व्याकुल होकर जमालि बार २ मुनियों से पृद्धने लगे कि-"श्चरे साधुत्र्यों। क्या संथारा प्रसारित कर दिया।" साधुत्रों ने कहा कि-"संथारा हो गया।" यह सुन जमालि -तुरन्त चनके पास गये, वहाँ उनको संथारा बिछाते देख वे जमीन पर बैठ गये। इसी समय मिथ्याल के उदय से क्रोधित हो उन्होंने कहना प्रारम्भ किया—

"ऋरे साधुत्रों ! हम बहुत समय से भ्रम में पड़े हुए हैं। चिरकाल के पश्चात् अब मेरे ध्यान में यह बात आई है कि जो कार्य किया जा रहा हो उसे कर डालो" ऐसा नहीं कह सकते। संथारा विद्याया जा रहा था। ऐसी हालत में तुमने "विद्या दिया" यह कर त्रसत्य भाषण किया है । इस प्रकार त्रसत्य बोलना अयुक्त है। जो उत्पन्न हो रहा हो, उसे उत्पन्न हुन्ना

कह देना ऋौर "किया जा रहा हो" उसे "कर डाला" कह देना ऐसा जो श्रारहन्त प्रभु कहते हैं वह ठीक नहीं मालूम होता । इसमें प्रत्येक विरोध मालूम होता है। चर्तमान त्रौर भविष्य चणों के व्यूह के योग निष्पन्न होते हुए एक कार्य के विषय में "किया" ऐसा कैसे कहा जा सकता है। जो अर्थ और किया का विधान करता है-उसी में वस्तुत्व रहता है। कार्य यदि आरम्भ से ही "किया" ऐसा कहलाने लग जाय तो फिर शेष चाणों में किये हुए कार्घ्य में अवश्य अनवस्था दोष की उत्पत्ति होती है। युक्ति से यही सिद्ध होता है कि कार्य पूर्ण हो चुका है, वही स्पष्ट रूप से किया हुआ कहा जा सकता है। इस लिये हे मुनियों ! जो मैं कहता हूँ वही प्रत्यत्त सत्य है। उसे अङ्गीकार करो । जो युक्ति से सिद्ध होता हो उसी को प्रहण करना बुद्धिमानों का काम है। सर्वज्ञ नाम से प्रसिद्ध अरिहंत प्रभु मिध्या बोलते हां नहीं है ऐसी कल्पना करना व्यर्थ है क्योंकि महान् पुरुषों का भी कभी कभी स्वलित हो जाया करते हैं।"

जमालि के इस वक्तव्य को सुन कर मुनिबोले—"जमालि! तुम यह विपरीत कथन क्यों करते हो ! राग-द्वेष से रहित ऋईत प्रभू कभी त्रसत्य नहीं बोलते। उनकी वाणी में प्रत्यत्त तथा प्रमुख दोष का एक ऋंश भी नहीं होता। आध समय में यदि वस्तु निष्पन्न हुई न कहलाय तो समय के अवशेष पन से दूसरे समय में भी उसकी उत्पत्ति हुई ऐसा कैसे कहा जा सकता है। श्चर्थ श्रीर क्रिया का साधकपन वस्तु का लच्चए है। किसी को भी कोई कार्य्य करते हुए देख कर यदि हम उसे पूछें कि "क्या

कर रहे हो"। उसके उत्तर में यदि वह कहे कि "मैं अमुक वस्तु बना रहा हूँ" तो इसमें वह किसी प्रकार की भूल नहीं कर रहा है। क्योंकि उसके गर्भ में कार्य का साधन बना हुआ है।" तुम्हारे समान छद्माक्ष को युक्त और अयुक्त का पूर्ण ज्ञान कैसे हो सकता है। और तुमने यह कहा कि "महान् पुरुषों का भी स्वलन हो जाता है" सो तुम्हारा यह कथन बिल्कुल मत्त प्रमत्त और उन्मत्त के समान है। जो किया जा रहा हो उसे किया हुआ कह देना अ"ऐसा जो सर्वज्ञ का कथन है वह बिल्कुल ठीक है।" इसके पश्चात् उनके आपस में और भी गर्मागर्म बहस हुई। अन्त में वे सब लोग जमालि को छाड़ कर श्रीवीर प्रभु के पास चले गये। प्रियदर्शना ने अपने परिवार सहित पूर्व स्नोह के कारण जमालि का पन्न प्रहण किया। जमालि कुछ दिनों पश्चात् उन्मत्त हो गया और वह साधारण लोगों में अपने मत का प्रचार करता हुआ घूमने लगा।

एक बार अपने ज्ञान के मद में मदोन्मत्त हो जमालि चन्पानगरी के समीपवर्ती पूर्णभद्र नाम के बन में गया। उस समय वहां पर प्रभु का समावशरण रचा हुआ था। वह समवशरण सभा में गया और बोला—"भगवन! तुम्हारे बहुत से शिष्य केवल ज्ञान को पाये बिना ही मृत्यु को प्राप्त हो गये। पर मैं ऐसा नहीं हूँ, मुभे तो केवल ज्ञान और केवल दर्शन अन्तत रूप में प्राप्त हुए हैं। इससे मैं भी इस पृथ्वी पर सर्वज्ञ और सर्वदर्शी

यह विषय बहुत गहरे तत्वज्ञान से सम्बन्ध रखता है । बहुत गम्भीर विचार ऋोर अध्ययन किये विना इसका समक्षना कठिन हैं । किसा तर्कशास्त्र के पास जा कर इस विषय के जिज्ञासुओं को इसका ज्ञान प्रति करना चाहिये ।

श्चर्हन्त हूँ।" उसके इन मिथ्या बचनों को सुन गौतम खामी बोले "जमालि ! यदि तू सचमुच में ज्ञानी है तो बतला कि जीव श्रौर लोक शाश्वत है या ऋशाश्वत ?" इस प्रश्न का उत्तर देने में श्रममर्थ जमालि कौवे के समान मुख पसार कर चुपचाप बैठा रहा। तब भगवान ने कहा-"जमालि, यह लोक भिन्न भिन्न तत्वों से शाश्वत श्रौर श्रशाश्वत है। उसी प्रकार जीव भी शाश्वत श्रीर श्रशाश्वत है। द्रव्य रूप से यह लोक श्रीर जीव दोनों शाश्वत अर्थात् अविनाशो हैं पर प्रतिच्रण बदलते हुए पर्याय के रूप में वे त्राशाश्वत त्रौर विनाशो हैं। जिस प्कार एक घड़ा मिट्टी की ऋपेत्ता से ऋविनाशी और घड़े की पर्याय ऋवस्था से विनाशी है-उसी पूकार लोक और जीव को समभना चाहिये।"

प्रभु के इस यथार्थ कथन को उसने सुना पर मिध्यात्व के **चद्य से उसका ज्ञान नष्ट हो रहा था इसलिए वह इस पर कु**छ ध्यान न दे समवशरण से बाहर चला गया। एक बार बिहार करता हुन्त्रा जमालि "श्रावस्ती" नगरी में गया। प्रिय दर्शना भी एक हजार त्र्यार्जिकात्र्यों के साथ वहीं "टक" नामक कुम्हार की शाला में उतरी हुई थी। यह कुम्हार परम श्रावक था। उसने प्रियदर्शना को भ्रम में पड़ी हुई देख कर विचार किया "किसी भी उपाय से यदि मैं इसे ठीक रास्ते पर लगा दूँ तो बड़ा श्रच्छा हो।" यह सोच कर उसने एक समय बाड़े में से पात्रों को इकट्टे करते समय एक जलता हुआ तिनका बहुत ही गुप्त रीति से प्रियदर्शना के कपड़ों में डाल दिया । कुछ समय पश्चात् वस को जलता हुन्ना देख प्रियदर्शना बोली "श्चरे ढङ्क देख तेरे प्रमाद से मेरा यह वस्न जल गया।" ढङ्क ने कहा---

"साध्वी ! तुम फूँठ मत बोलो । तुम्हारे मत के त्र्यनुसार जब सारा वस्न जल कर राख हो जाय तभी उसे "जला" ऐसा कह सकते हैं। जलते हुए को जल गया कहना यह तो श्री ऋहनत का वचन है।" यह सुनते ही प्रियदर्शना को शुद्ध बुद्धि उत्पन्न हुई। उसी समय वह बोली "ढङ्क ! तेरा कहना यथार्थ है। चिरकाल से मेरी बुद्धि नष्ट हो रही थी। तैने मुक्ते अच्छा बोध किया। भव मुभे अपने किये का पड़ा पश्चात्ताप है।" ढङ्क ने कहा-"साध्वी ! तुम्हारा हृदय शुद्ध श्रौर साफ है, तुम शीघ्र ही वीर प्रभु के पास जाकर इसका पश्चात्ताप कर लो।" यह सुनः कर प्रियद्शीना जमालि का साथ छोड़ अपने परिवार सहित बीर प्रभु की शरण में त्राई। उसके साथ ही साथ जमालि के दूसरे शिष्य भी उसे छोड़ कर भगवान की शरण में त्रा गयं। केवल मिथ्यात्व से खदेड़ा हुआ, श्रकेला जमालि कई वर्षों तक पृथ्वी पर भ्रमण करता रहा । त्र्यन्त में एक बार पन्द्रह दिन का त्र्यनशन कर वह मृत्यु को प्राप्त हुत्रा।

उस समय गौतम प्रभु ने भगवान् से पूछा—''हे प्रभु ! जमालि कौन सी गति में गया ?" वीर प्रभु ने कहा—"गौतम ! तपोधन जमालि लातङ्क देवलोक में किग्विषक देवता हुआ है। वहाँ से भयंकर पांच २ भव नरक, तिर्यंच, श्रौर मनुष्य गति में भ्रमण करके निर्वाण को प्राप्त होगा । जो लोग धर्माचार्य्य का विरोध करते हैं उनकी ऐसी ही गति होती है।" इस प्रकार उपदेश देकर प्रभु ने वहाँ से अन्यत्र बिहार किया।

उस समय श्रवन्ति नगरी में परम पराक्रमी राजा चएड प्रद्योत राज्य करता था, वह सुन्दर स्त्रियों का बड़ा लोलुपी था।

एक दिन वह ऋपते सामन्तो के साथ राज सभा में बैठा था। डस समय एक प्रसिद्ध चित्रकार ने राजसभा में प्रवेश कर उसका श्रभिवादन किया। श्रौर उपहार स्वरूप एक बड़ो सुन्दर रमणी का मनोहर चित्र उसको भेंट किया। उस चित्र को देखते ही राजा चएडप्रद्योत ने कहा—"कुशल चित्रकार। तेरा चित्र-कौशल सचमुच विधाता के समान है। ऐसा खरूप मानव लोक के अन्तर्गत कभी देखने में न आया, इसलिए तेरी की हुई इस चित्र कल्पना को धन्य है, यह सुन चित्रकार ने कहा:—

"राजन ! यह केवल कल्पना ही नहीं हैं। इस चित्र में उहि बित रमणी इस समय भी कौशम्बी के राजा शतानिक के श्रन्तपुर में विद्यमान हैं। इसका नाम मृगावती है। यह मृगाची राजा शतानिक की पटरानी है उसका यथार्थ रूप चित्रित करने में तो विश्वकर्मा भी असमर्थ हैं। मैंने तो उस रूप का कि चित श्राभास मात्र इस चित्र में श्रंकित किया है। उसका वास्तविक रूप तो वागा के भी अगोचर है।"

इस बात को सुनते ही रमणी लोलुप चएडप्रद्योत कामान्ध हो गया। उस समय वह नीति श्रीर श्रनीति के विचार को बिलकुल भूल गया। उसने उसी समय कहा कि-"मृग को देखते हुए सिंह जिस प्रकार मृगी को पकड़ लेता है, उसी प्रकार शतानिक के देखते देखते मैं मृगावती को प्रहर्ण कर हूँगा।" ऐसा विचार कर उसने पहले एक दूत को राजा शतानिक के समीप भेजा। उस दूत ने शतानिक को जाकर कहा-"हे शता-निक राजा! श्रवन्ति नरेश चण्डप्रद्योत तुम्हें श्राज्ञा करता है कि मृगावती के समान रत्न-जो कि दैव योग से तुम्हारे समान

अयोग्य के हाथ में आ पड़ा है इसको रखने का तुम्हें कोई श्रिधिकार नहीं है, इसलिए यदि तुम्हें श्रपना राज्य एवं प्राग् अव है तो तुरन्त उसे मेरे अन्तः पुर में भेज दो।"

दूत के इन भयङ्कर वचनों को सुन कर राजा शतानिक क्रोध से अधीर हो उठा। उसने कहा—''अरे अधम दूत! तेरे मुख से इस प्रकार की बातें सुन मैं श्रवश्य तुक्ते भयङ्कर दराड देता, पर तू दूत है ऋौर दूत को मारना राजनीति के विरुद्ध है, इस ंलिए मैं तुमे छोड़ देता हूँ। तू उस अधम राजा को कह देना कि शतानिक तुम्हारे समान चाएडालों से नहीं डरता "। इस प्रकार कह कर उसने तिरस्कार पूर्वक दूत को वहाँ से निकाल दिया। इसने वे सब बातें अवन्ति (उज्जैनी) आ कर राजा चएडप्रद्योत से कहीं, जिन्हें सुन कर वह अत्यन्त क्रोधित हो डठा । उसने उसी समय श्रपनी श्रसंख्य सेना को कौशम्बी पर श्राक्रमण करने की श्राज्ञा दी श्रीर खयं भी उसके साथ चला। इधर श्रपने को चएडप्रद्योत का सामना करने में श्रसमर्थ समभ शतानिक श्रत्यन्त दुखी हुत्रा, यहां तक कि इस दुख के मारे उसके पाण भी निकल कये।

ऐसे निकट समय में मृगावती की जो स्थिति हुई उसे बतलाना श्रशक्य है। पर फिर भी एक वीर स्त्री की तरह उसने सोचा कि मेरे पित की तो मृत्यु हो गई श्रौर "उदयन कुमार" श्रभो तक बालक ही है। ऐसे विकट समय में बिना किसी प्रकार का कपट जाल रचे काम नहीं चल सकता। यह सोच उसने एक दूत को चएडप्रचीत के पास भेज कर यह कहलाया "मेरे पति तो स्वर्ग चले गये, इसलिए अब तो मुमे आप ही को शरण है। पर इस समय मेरा पुत्र बिलकुल बलहीन बालक है, इससे यदि मैं इसके हाथ राज्य भार दे चली जाऊँ तो निश्चय है कि श्रासपास के राजा इसका पराभव कर सारा राज्य हड़प जायँगे। यद्यपि श्चाप के सम्मुख कोई राजा ऐसा साहस नहीं कर सकता, पर श्चाप हमेशा तो यहां रहेंगे ही नहीं, रहेंगे सु दूरवर्ती उज्ययिनो नगरी में। ऐसी हालत में "सांप तो सिर पर श्रीर बूंटी पहाड़ पर" वाली कहावत चिरतार्थ होगी, इसलिये यदि श्चाप उज्जियिनी से इंटे मँगवा कर कौशाम्बी के चारों तरफ एक मजबूत किला बधवा दें तो फिर मुक्ते श्चापक साथ चलने में कोई श्चापत्त न रह जाय।"

यह सुनते ही राजा चएडप्रद्योत ने हर्षित चित्त से उसी समय किला बंधवाने की आज्ञा दे दी । भारी आयोजन के साथ किला बाँधना शुरू हो गया, कुछ दिन बीतने पर किला बिल्कुल तैयार हो गया, ।" इसके—पश्चात् मृगावती ने दूसरा दूत भेज कर प्रद्योत से कहलाया—"राजन्! अब तुम धन, धान्य, और इंधनादिक से नगरी को भरपूर कर दो, काम लोलुप चएडप्रद्योत इतने पर भी मृगावती का मतलब न सममा और इसने बहुत शीध उसकी आज्ञानुसार सब काम करवा दिया।

इतना सब हो जाने पर मृगावती ने चतुराई के साथ नगर के सब दरवाजों को बन्द करवा दिये। श्रीर किले पर श्रपनी सेना के बहादुर सुभटों को चुन कर चढ़ा दिये। श्रब तो चएड- ) प्रद्योत राजा शाखा श्रष्ट बन्दर की तरह नगरी को घेर कर बैठ गया। वह हत बुद्धि हो मृगावती की बुद्धि पर श्राश्चर्य करने लगा।

एक दिन मृगावती के हृद्य में संसार के प्रति बड़ा वैराग्य हो त्राया, उसने सोचा कि यदि वीर प्रभु मेरे भाग्य से इधर पधार जांय तो मैं उनके समीप जाकर दीचा ले ऌूँ। भगवान् सहावीर ने ज्ञान के द्वारा मृगावती का यह संकल्प जान लिया श्रीर वे तत्काल उसकी मनोवांछा पूर्ण करने के निमित्त वहां पधारे। प्रभु के आने का समाचार सुन मृगावती तत्काल नगर का द्वार खोल भगवान की वन्दना करने को समवशरण में गई! राजा चरडप्रद्योत भी वीर प्रभु का भक्त था, अतएव वह भी **पा**रस्परिक शत्रुता को भूल कर प्रभु को वन्दना को गया। तब प्रमु ने त्रपना सार्वभाषिक उपदेश प्रारम्भ किया ।

उपदेश समाप्त होने पर मृगावती ने प्रभु को नमस्कार कर कहा कि—चएडप्रद्योत राजा की आज्ञा लेकर मैं दीचा प्रहरण करूंगी । पश्चात् चग्डप्रद्योत के पास जाकर उसने कहा–यदि ्तुस्हारी त्राज्ञा हो तो मैं दीचा प्रहण कर ऌं। क्योंकि मुफे संकार से श्रब घृणा हो गई है।" प्रभु के प्रभाव से चएडप्रद्योत का ्र<mark>बैर</mark> तो शान्त हो ही गया था, इस लिए उसने मृगावती के पुत्र "उदयन" को तो कौशाम्बी का राजा बना दिया, श्रौर मृगावती को दोचा प्रहण करने की त्राज्ञा दो। मृगावती के साथ साथ चएडप्रद्योत की अङ्गारवती आदि आठ रानियों ने भी दोत्ता प्रहण कर ली।

यहां से विहार कर सुरामुरों से सेवित महावीर प्रभु वाणिज-श्राम नामक प्रसिद्ध नगर में पधारे। उस नगर के पुतिपलाश ज्ञामक उद्यान में देवतात्रों ने समवशरण की रचना की। उस नगर में पितृवत् प्रजा का पालन करने वाला जितशत्रु नामक राजा राज्य करता था। ऋौर "आनन्द" नामक प्रहपति वहां का नगर श्रेष्टि था, उसके "शिवानन्दा" नामक परम रुपवती पत्नी थी, वह बारह करोड़ खर्ण मुद्रात्रों का खामी था। वीर प्रभु को वहां पधारे हुए जान वह हर्षोत्फुझ हो उनकी वंदना करने को गया, त्रोर उपदेश अवरा किये, पश्चात उसने बारह प्रकार के गृहस्थ धर्मों को अङ्गीकार किया। उसके गये पश्चात् उसकी स्त्री शिवानन्दा ने भी आकर इन्हीं बारह धर्मों को प्रहरण किया। इसके पश्चात् प्रभु ने चम्पा नामक नगरी में कुलपतिनामक गृहस्थ को उसकी भद्रा नामक पत्नी सहित श्रौर काशी नगरी में चुलनीपिता नामक गृहस्थ को उसकी श्यामा नामक स्त्री सहित श्रावक धर्म में दोचित किये । ये दोनों गृहस्थ क्रम से त्राठारह करोड़ श्रौर चौबीस करोड़ खर्फ मुद्राश्रों के श्रधिपति थे। तदनन्तर काशी में सुरादेव को, त्रालिमका में चुहरातक को काम्पील्य-पुर में कुएडकोलिक को गृहस्थ धर्म में दीन्तित किया ये सब लोग ऋसंख्य सम्पत्ति के मालिक थे।

पलाशपुर नामक नगर में शब्दालपुत्र नामक एक कुम्हार रहता था। यह कुम्हार त्र्याजीविक-सम्प्रदाय के संस्थापक "गौशाला" का अनुयायी था। उसके अग्निमित्रा नामक स्त्री थी 🌡 यह तीन करोड़ स्वर्ण मुद्रश्रों का स्वामी था । पलाशपुर के बाहर इसकी मिट्टी के बर्तनों को बेंचने की पांच सौ दुकानें चलती थीं। एक दिन किसी ने आकर उससे कहा कि कल प्रातः काल महाब्रह्म त्रैलोक्य पूजितसर्वज्ञ प्रभु यहाँ पर पधारेंगे । शब्दाल-पुत्र ने इससे यह समभा कि जरूर इसने यह कथन मेरे धर्म गुरु गौशाला के विषय में किया है। यह बात सुन वह दूसरे

दिन प्रभु के समवशरण में गया। प्रभु ने दर्शन दिये के पश्चात् कहा—हे शब्दालपुत्र! कल किसी ने आकर तुमें कहा था कि "कल प्रातःकाल सर्वज्ञ प्रभु यहां पर आएंगे, इस पर तेने गौशाला के आने का अनुमान किया था,।" यह सुन उस कुम्हार ने सोचा कि "आहो, ये तो सर्वज्ञ महाब्राह्मण आईन्त श्रीवीर प्रभु हैं। ऐसा सोच उसने पुनः उनको नमस्कार किया। पश्चात् प्रभु ने बड़े हो मधुर शब्दों में उसे "नियतिवाद" की कमजोरियां बतला कर उसे अपना अनुयायी बना लिया। उसने उसी समय प्रभु से श्रावकधर्म को प्रहण किया।

जब गौशाला ने यह घटना सुनी तो वह शब्दालपुत्र को पुनः श्रपने मत में मिलाने के निमित्त वहां त्राया। पर जब शब्दाल-पुत्र ने उसे दृष्टि से भी मान न दिया तो लाचार होकर वह वहां से वापस चला गया।

यहां से चल कर प्रभु राजगृह नगर के बाहर स्थित गुण-शील नामक चैत्य में पधारे ! उस नगर में "महाशतक" नामक चौबीस करोड़ स्वर्ण मुद्रांत्रों का द्राधिपति एक सेठ रहता था, उसके रेवती वग़ैरह तेरह रानियां थीं । इन सबों ने भगवान महावीर से श्रावक धर्म प्रहण किया । वहां से बिहार कर प्रभु श्रावस्ती पुरी में द्राये, वहां पर निन्दिनीयिता नामक एक गृहस्थ रहता था । इसके "द्याधिनी" नामक स्त्री थी । यह बारह करोड़ स्वर्ण मुद्रात्रों का ऋधिपति था । इसको भी श्री वीर प्रभु ने सकुटुम्ब श्रावक धर्म में दीचित किया । इस प्रकार प्रभु के दस "मुख्य श्रावक" हो गये ।

कई स्थानों पर भ्रमण करते हुए प्रभु एक वार पुनः श्रावस्ती-

पुरी में आये। यहां के कोष्टक नामक उद्यान में देवताओं ने **उ**नका समवशरण बनाया। इसी स्थान पर "तेजोलेश्या" के बल से अपने विरोधियों का नाश करने वाला "श्रष्टांगनिमित्त" के ज्ञान से लोगों के मन की बातें कहने वाला श्रोर श्रपने श्रापको "जिन" कहने वाला गौशाला पहले ही से त्राया हुत्रा था । यह "हालाहला" नामक किसी कुम्हार की दुकान में उतरा था। त्र्यर्हन्त के समान उसकी ख्याति को सुन कर सैकड़ो सुग्ध लोग उसके पास त्राते त्रोर उसके मत को प्रहण करते थे। एक बार जब गौतमस्वामी प्रभु की त्राज्ञा से त्रहार लेने के निमित्त नगर में गये तब वहां उन्होंने सुना कि "यहां पर गौशाला ऋईन्त ऋौर सर्वज्ञ के नाम से विख्यात् होकर आया हुआ है। इस बात को सुन कर गौतमस्वामी खेद पाते हुए प्रभु के पास श्राये। उन्होंने सब लोगों के सम्मुख खच्छ बुद्धि से पूछा भगवन् ! इस नगरी के लोग गौशाला को सर्वज्ञ कहते हैं। क्या यह बात सत्य है ? "प्रभु ने कहा" मंखली का पुत्र गौशाला है । श्रजिन होते हुए भी यह ऋपने को जिन मानता है। गौतम! मैंने ही उसकी दीचा दी है। शिचा भी इसको मैंने ही दी है। पर पीछे से मिथ्याली होकर यह मुक्त से अलग हो गया है। यह सर्वज्ञ नहीं है।

एक बार प्रभु के शिष्य श्री "श्रानन्द मुनि" श्राहार लेने के निमित्त नगरी में गये, मार्ग में उन्हें गौशला ने बुला कर कहा— "श्रारे श्रानन्द । तेरा धर्माचार्य्य लोगों में श्रपना सत्कार करबाने की इच्छा से सभा के बीच में श्रपनी प्रशंसा श्रीर मेरी निन्दा करता है श्रीर कहता है कि यह गौशाला मंखली पुत्र है।

श्राह्नित तथा सर्वज्ञ नहीं। पर वह श्राव तक शत्रु के दहन करने में समर्थ मेरो तेजोलेश्या को नहीं जानता है। तू निश्चय रख मैं उसे परिवार समेत नष्ट कर दूंगा । हां यदि तैने मेरा विरोध न किया तो तुभे छोड़ दूंगा।

श्रानन्द मुनि ने यह बात प्रभु के श्रागे श्राकर कही। फिर उन्होंने शङ्कित होकर पूछा "स्वामी ! गौशाला ने भस्म कर देने की बात कही है। वह वास्तविक है या उसका प्रलाप मात्र है ? प्रभु ने कहा—"अईन्त के सिवाय दूसरे को भस्म कर देने में वह समर्थ है। इसलिये आन द! तू गौतम वगैरह सब मुनियों को जाकर कहदे कि उसके साथ कोई भाषण न करे।" श्रानन्द मुनि ने सब लोगों को यह बात जाकर कह दो। इतने ही में गौशाला वहाँ आया और उसने प्रभु को देख कर कहा-"त्रो काश्यप ! तू मुक्ते मंखली पुत्र श्रौर श्रपना शिष्य बतलाता है। यह बिल्कुल मिध्या है। क्योंकि तेरा शिष्य गौशाला तो शुककुल का था। वह तो धर्म ध्यान से मृत्यु पाकर देवगति में **एत्पन्न** हो गया है उसके शरीर को उपसर्ग ऋौर परिषह सहने में समर्थ जान-मैंने श्रपनी श्रात्म। को श्रपने शरीर से निकाल कर उसमें डाल दिया है। मेरा नाम तो "उदाय मुनि" है। मुमे बिना जाने ही तू अपना शिष्य किस प्रकार कहता है 🥐 महावीर ने कहा—"पुलिस की निगाह में पड़ा हुत्रा चोर कहीं छिपने का स्थान न पाकर जिस प्रकार रुई, सन, या ऊन से ही श्रपने शरीर को ढंकने की चेष्टा करता है उसी प्रकार तू भी क्यों ऋसत्य बोल कर ऋपने को धोखा देता है।" प्रभु के इन वचनों को सुन गौशाला बोला "श्ररे काश्यप! श्राज तू भ्रष्ट हो जायगा, नष्ट हो जायगा।" उसके इन वचनों को सुन कर प्रभु के शिष्य सर्वानुभूति मुनि अपने को न सम्हाल सके। वे बोले-"अरे गौशाला। जिस गुरु ने तुभे दीचा श्रौर शिचा दी, उसी का तू इस प्रकार तिरस्कार कैसे करता है।" यह सुनते ही क्रोधित हो गौशाला ने दृष्टि विष 'सर्प की ज्वाला की तरह उन पर तेजोलेश्या का प्रहार किया। सर्वोनुभूति सुनि उस ज्वाला से दग्ध होकर शुभ ध्यान से मरण पा स्वर्ग गये। अपनी लेश्या की शक्ति से गर्वित होकर गौशाला फिर प्रभुका तिरस्कार करने लगा। तब सुनत्तत्र नामक शिष्य ने प्रभु की निन्दा से क्रोधित हो गौशाला को कठोर वचन कहे। गौशाला ने उन्हें भी सर्वानुभूति की तरह भस्म कर डाला । इस से श्रोर भी गर्वित हो वह प्रभु को कटुक्तियां कहने लगा।

तब प्रभु ने ऋत्यन्त शान्ति पूर्वक कहा-"गौशाला ! मैंने ही तुम्मे शिचा त्र्यौर दीचा देकर शास्त्र का पात्र किया है। त्र्यौर मेरे ही प्रति तू ऐसे शब्द बोल रहा है। यह क्या तुक्ते योग्य है।" इन वचनों से ऋत्यन्त कोधित हो गौशाला ने कुछ समीप त्र्या प्रभु पर भी तेजोलेश्या का प्रहार किया। पर जिस प्र**कार** भयङ्कर बनएडर पर्वत से टकरा कर नापस लौट जाता है, उसी प्रकार वह लेश्या भी प्रभु को भस्म करने में असमर्थ हो वापस लौट गई। और फिर अकार्य प्रेरित करने से क्रोधित हो उसने वापस गौशाला के ही शरीर पर प्रहार किया। जिससे गौशाला का सारा शरीर ऋन्दर से जलने लगा। पर जलते जलते भीः ढीठ हो कर उसने प्रभु से कहा—"ऋरे काश्यप ! मेरी तेजोलेश्या के प्रभाव से इस समय तू बच गया है। पर इससे उत्पन्न हुएः

पित्तज्वर के कारण श्राज से छः मास के पश्चात् तू छद्मस्थ श्रवस्था में ही मर जायगा।" महाबीर ने कहा-गौशाला ! तेरा यह कथन व्यर्थ है। मैं तो श्रमी इसी कैवल्य श्रवस्था में सोलह वर्ष तक और विहार करूंगा पर तू श्राज से सातवें दिन तेरी तेजोलेश्या से उत्पन्न हुए पित्तज्वर के कारण मृत्यु को प्राप्त होगा।" फिर कुछ समय के पश्चात् तेजोलेश्या की भयङ्कर जलन से पीड़ित हो गौशाला वहीं पड़ गया। तब ऋपने गुरु की ऋवज्ञा से क्रोधित हुए गौतम वगैरह मुनि उससे कहने लगे—"ऋरे मूर्स ! जो कोई अपने धम्मीचार्घ्य के प्रतिकूल होता है, उसकी ऐसी ही दशा होता है। तेरी धम्मीचार्य पर फेंकी हुई वह तेजो-**लेश्या कहां ग**ई ?" उस समय गौशाला ने गड्डे में पड़े हुए सिंह की तरह अत्यन्त क्रोधित दृष्टि से उनकी श्रोर देखा। पर अपने श्राप को श्रसमर्थ देख वह क्रोध के मारे उछ।ले मारने लगा और फिर अत्यन्त कष्ट पूर्वक उठ कर हाय हाय करता हुआ वह श्रपने स्थान पर गया।

छः दिन व्यतीत होने पर जब सातवें दिन इसका श्रन्त समय उपस्थित हुन्ना तो उसको सत्य ज्ञान का उदय हुन्ना। उसका हृदय पश्चाताप की श्रिप्ति में भस्म होने लगा। तब उसने श्रपने सब शिष्यों को बुला कर कहा "हे शिष्यों । सुनो मैं श्राईन्त नहीं-केवली नहीं-मैं वीर प्रभु का शिष्य मंखली पुत्र गौशाला हूँ। श्राश्रय को ही भन्नए करनेवाली अग्नि के समान मैं श्री गुरु का प्रतिद्वन्दी हुत्रा हूँ। इतने काल तक दम्भ के मारे मैंने अपनी अत्मा और संसार को धोखा दिया है, इसके लिए तुम मुक्ते चमा करना" ऐसा कह कर वह मृत्यु पा स्वर्गलोक को गया।

अनुक्रम से विहार करते करते प्रभु "पोतनपुर" पधारे। उस नगर के समीपवर्टी मनोरम नामक उद्यान में देवतात्रों ने समवशरण की रचना की। वहां का राजा प्रसन्नचन्द्र उसी समय प्रभु की वन्दना करने के निमित्त त्राया। प्रभु की देशना सुन उसको उसी समय संसार के प्रति वैराग्य हो त्राया, तब श्रपने पुत्र को राज्य का भार दे उसने दीचा प्रहण कर ली। **उत्र तपस्या करते हुए राजर्षि प्रसन्नचन्द्र भगवान् के साथ** बिहार करने लगे कुछ समय पश्चात् भगवात् महावीर के साथ वे राजगृही नामक नगरी में त्राये यह सुनते ही कि भगवान् महावीर राजगृह के समीपवर्ती बन में त्र्राये हुए हैं। राजा श्रेििएक श्रत्यन्त उत्किएिठत चित्त से श्रिपने परिवार के साथ उनकी वन्दना करने गया। उसकी सेना के त्रागे चलने वाले सुमुख श्रौर दुर्मुख दो सेनापति मिध्यादृष्टि थे। वे श्रापस में कई प्रकार की बातें करते हुए जा रहे थे, मार्ग में उनको प्रसन्न-चन्द्र मुनि दिखलाई दिये। वे एक पैर से खड़े होकर ऊंचे हाथ किये हुए त्रातापना कर रहे थे ! उनको देख कर सुमुख बोला। "ऐसी श्रातापना करने वाले मुनि के लिए स्वर्ग ऋौर मोच्न कुछ भी दुर्लभ नहीं हैं।" यह सुन कर दुर्मुख बोला "अरे यह तो पोतनपुर का राजा प्रसन्नचन्द्र है, इसने अपने छोटे से लड़के को इतना बड़ा राज्य देकर उसके प्राणों पर कैसी विपत्ति खड़ी न्दर दी है। उसके मंत्री अब चम्पानगरी के राजा दिधवाहन से मिल कर उस लड़के को राजभ्रष्ट करने की कोशिश में लगे हुए हैं। इसी प्रकार इसकी पिनयां भी कहीं चली गई हैं। यह कोई थर्म है। प्रसन्नचन्द्र के ध्यान-रूपी पर्वत पर इन वचनों ने वज्र

का काम किया। वे सोचने लगे—"मेरे उन श्रकृतज्ञ मंत्रियों को धिकार है। श्राज तक मैंने उनके श्रादर में किसी प्रकार की कमी नहीं की, इस कृतज्ञता का उन्होंने यही बदला दिया। यदि इस समय में वहां होता तो उनको अत्यन्त कठिन सजा देता।" ऐसे संकर्प विकर्पों से व्याकुल होकर प्रसन्नचन्द्र मुनि ऋपने प्रहरण किये हुए व्रत को भूल गये। त्र्यौर ऋपने को राजा ही समभ कर वे मन ही मन मंत्रियों के साथ युद्ध करके लगे। इतने में श्रेणिक राजा वहां आया और उसने विनय पूर्वक उनकी वन्दना की, वहां से चल कर वह वीर प्रभु के समीप आया और वन्दना कर उसने पूछा "हे प्रभु मैंने प्रसन्नचन्द्र मुनि की-उनकी पूर्ण ध्यानावस्था में वन्दना की है । भगवन ! मैं यह जानना चाहता हूँ कि यदि वे उसी श्विति में मृत्यु को प्राप्तहों तो कौनसी गति में जायंगे। प्रभु ने कहा "सातवें नरक में जायंगे" यह सुन कर श्रेणिक बड़े विचार में पड़ गया, क्योंकि उसे यह मालूम था कि मुनि नरक गामी नहीं होते, अतएव उसे अपने कानों पर विश्वास न हुत्रा त्र्योर उसने फिर दूसरी बार पूछा "भगवन । यदि प्रसन्नचन्द्र मुनि इस समय मृत्यु पा जायं तो कौनसी गति में जायंगे।" प्रभु ने कहा—सर्वार्थ सिद्धि विमान में जायगे।

श्रेिणिक ने पूछा भगवन आपने एक ही चएा के अन्तर पर दो त्रातें एक दूसरी से विपरीत कहीं इसका क्या कारण हैं।

प्रभु ने कहा-ध्यान के भेद में प्रसन्नचन्द्र मुनि की अवस्था दो प्रकार की हो गई है। इसी से मैंने ऐसी बात कही है। पहले दुर्मुख के वचनों से प्रसन्नमुनि त्रात्यन्त कोधित हो गये थे। श्रीर श्रपने मन्त्रियों श्रीर सामन्तों से मन ही मन युद्ध कर रहे थे। उसी समय तुमने उनकी वन्दना की थी, इससे उस समय उनकी स्थिति नरक गति के योग्य थी। उसके पश्चात् वहाँ से तुम्हारे श्राने पर उन्होंने मन में विचार किया कि अब वो मेरे सब ऋायुध व्यतीत हो चुके हैं। इसलिये ऋब मैं शिरस्त्राण ही से शत्रु को मारूँगा। "ऐसा सोच उन्होंने अपना हाथ शिर पर रक्ला। वहां ऋपने लोच किये हुए नंगे शिर को देख कर उन्हें तत्काल अपने वृत्त का स्मरण हो आया, जिस से तत्काल उन्हें अपने किये का भयङ्कर पश्चाताप हुआ। अपने इस कृत्य की खूब श्रालोचना कर फिर ध्यानमग्न हो गये उसी समय तुमने यह दूसरा प्रश्न किया। श्रीर इसी कारण मैंने तुम्हारे दूसरे प्रश्न का दूसरा उत्तर दिया।"

इस प्रकार की बात चल रही थो कि इतने में प्रसन्नचन्द्र मुनि के समीप देव दुन्दुभि वगैरह का कोलाहल होने लगा। उसको सुन कर श्रेणिक ने प्रभु से पूछा—

श्रेणिक-स्वामी यह क्या हुआ ?

प्रभु-"ने कहा ध्यान में स्थिर प्रसन्नचन्द्र मुनि को इसी चर्गा केवल ज्ञान की प्राप्ति हुई है। देवता उसी केवल ज्ञान की महिमा कर रहे हैं।"

"तदुन्तर श्रेणिक ने पूछा-भगवन् ! अगले जनम में मेरी क्या गति होवेगी ?"

महावीर ने उत्तर दिया- "श्रेणिक यहां से मृत्यु पाकर तू पहले नरक को जायगा। श्रीर वहाँ श्रपनी श्रवधि को पूरी कर तू इसी भरत-त्रेत्र की श्रगली चौबीसी में "पद्मनाथ" नाम का पहला तीर्थ-कर होगा-

श्रेणिक ने तब प्रभु को नमस्कार कर कहा—मगवन् ! श्रापके समीन जगदुद्धारक स्वामी के होते हुए भी मेरी गति नरक में क्यों कर होगी ?"

"वीर प्रभु ने कहा—राजन् तेने पूर्व में नरक का श्रायु उपा-र्जन कर रक्खा है इस लिये तू श्रवश्य नरक में जायगा। क्योंकि पूर्व के बँधे हुए शुभ श्रीर श्रशुभ कर्म के फल श्रवश्य भोगने ही पड़ते हैं उसको कोई श्रम्यथा नहीं कर सकता।"

श्रेणिक ने कहा—हे नाथ ! क्या कोई ऐसा भी उपाय है जिससे इस भयङ्कर गित से मेरी रच्चा हो जाय !"

प्रभु ने कहा—हे राजन् ! यदि तू तेरे नगर में बसने वाली किपला ब्राह्मणी के पास से सहर्ष साधु आं को भिन्ना दिला दे और "कालसीकरिक" नामक कसाई से जीवहिंसा छुड़वा,दे तो नरक से तेरा छुटकारा हो सकता है, अन्यथा नहीं।" इस प्रकार प्रभु के वचनों को हृदय में धारण कर राजा श्रेणिक अपने स्थान पर गया।

श्रेणिक ने वहाँ जाकर पहिले किपला ब्राह्मणी को बुलवाई श्रोर कहा—"भद्रे तू श्रद्धापूर्वक साधुत्रों को भित्ता दे, मैं तुभे धन श्रोर सम्पत्ति से निहाल कर दूंगा।"

किपला ने कहा-यदि तुम मुक्ते सोने में भी गाड़ दो या सारा राज्य ही मेरे सुपुर्द कर दो, तो भी मैं यह ऋकृत्य कदापि नहीं कर सकती।"

तत्पश्चात् राजा ने "कालसौकरिक" को बुलाया श्रौर कहा-यदि तू इस कसाई के धन्धे को छोड़ दे तो मैं तुभे बहुत सा द्रव्य देकर निहाल कर दूं। तुभे इसमें कुछ हानि भी नहीं, क्योंकि द्रव्य की ही इच्छा से तो तू यह कार्य्य करता है।"

"कालसौकरिक" ने कहा—इस काम में क्या दोष है ? जिससे त्रनेक मनुष्यों के जीवन की रत्ता होती हैं, ऐसे कसाई के धन्धे को मैं कदापि नहीं छोड़ सकता। "यह सन करके क्रोधित हो राजा ने कहा:-देखें तू श्रव किस प्रकार यह धन्धा कर लेता है ? यह कह कर श्रेणिक ने उसे अपन्धेरे कूप में क़ैद कर दिया।" तत्पश्चात् वीर प्रभु के पास त्राकर उसने कहा--

श्रे णिक-भगवन् में ने "कालसौकरिक" से एक दिन श्रौर रात्रि के लिये कसाई का काम छुड़वा दिया है।" यह सुन कर प्रभुने कहा—

प्रभु-हे राजन्! उसने उस अन्ध कूप में भी पांच सौ भैंसे मिट्टी के बना बना कर मारे है।" उसी समय श्रेिएाक राजा ने वहां जाकर देखा तो सचमुच उसे वही दृश्य दिखलाई दिया । **उससे उसे बड़ा अनुताप हु**त्रा और वह श्रपने पूर्व डपार्जित कर्मों को धिकारने लगा।"

श्रीवीर प्रभु वहाँ से विहार कर पृष्ट चम्पा नगरी को पथारे । वहाँ के राजा "साल" श्रौर उनके लघु श्राता "महासाल" प्रभु की वन्दना करने के निमित्त वहां आये। प्रभु की देशना सुन कर उन्हें संसार से वैराग्य हो त्राया । इससे उन्होंने ऋपनी बहन यशोमती के पुत्र "गागत्ती" को राज्य का भार दे दीचा प्रहण क<sup>र</sup>ली। कुछ दिनों पश्चात् वीर प्रभु की श्राज्ञा ले साल श्रोर महा-साल के साथ गौतम स्वामी पुनः पृष्ठ चम्पा को गये। वहां के राजा गागली ने उनकी देशना सुन कर, श्रपने पुत्र को राज्य गद्दी दे दीचा प्रहण कर ली। गौतम स्वामी तब वहाँ से चलकर वीर प्रभु के पास त्राने लगे, मार्ग ही में शुम भावनात्रों

के कारण साल, महासाल, गागली त्रादि को देवलज्ञान की प्राप्ति हो गई। जब वे लोग प्रभु के पास गये तो प्रभु को प्रदि-क्राणा दे, गौतम स्वामी को प्राणाम कर श्रौर तीर्थ को नमकर पर्षदा में जाने लगे । तब गौतम स्वामी ने उनको कहा-प्रभु की वन्दना करो । प्रभु ने कहा-गौतम । केवली की आशातना मत करो। तत्काल गौतम ने अपने किये का पश्चाताप कर उनसे न्तमा मांगी ।

पश्चात् गौतम दुखी होकर सोचने लगे—क्या मुभे केवल ज्ञान प्राप्त न होगा, क्या मैं इस भव में सिद्ध न हो सकूंगा ?" वे ऐसा विचार कर ही रहे थे कि वीर प्रभु ने ऋपनी देशना में कहा कि जो अपनी लब्धि के द्वारा अष्टापद पर जाकर एक रात्रि वहाँ रहे, वह इसी भव में सिद्धि को प्राप्त हो।" यह सुनते ही गौतम स्वामी प्रभु की आज्ञा लेकर वहाँ जाने के लिए निकल पड़े। वहाँ को यात्रा कर जब वे वापिस लौट रहे थे तब मार्ग में पाँच सौ मुनि उनको मिले उन सबों ने गौतम स्वामी के शिष्य होना चाहा । पर गौतम ने कहा कि—सर्वज्ञ परमेश्वर जो भगवान् महावीर हैं वे ही तुम्हारे गुरु हो स्रो। यह सुन **उन मुनियों ने सोचा कि "जगद्वरु श्री वीर** परमात्मा हमें गुरु रूप में मिले हैं, इसी प्रकार पिता के समान ये मुनि हमें बोध करने के लिये मिले हैं सचमुच हम बड़े पुरववान हैं।" इस प्रकार शुभ भावनात्रों का उदय होने से उन पाँच सौं ही मुनियों को कैवल्य की प्राप्ति हो गई। समवशरण में त्राकर वे वीर-प्रमु की प्रदिच्चण कर केवलियों की सभा की स्रोर चले। यह देख मौतम स्वामी बोले "वीर प्रभु की वन्दना करो।" यह सुन प्रभु ने कहा—गौतम केवली की त्राशातना मत करो।" यह सुन गौतम ने उनसे भी इसके लिए चमा मांगी।

गौतम फिर सोचने लगे—"अवश्य मैं इस भव में सिद्धि न पा सकूंगा। क्योंकि मैं गुरु कर्मी हूँ। इन महात्मात्रों को भन्य है जिनको कि चलमात्र में कैल्य प्राप्ति हो गई।" गौतम के मन की स्थिति को अपने ज्ञान द्वारा जान कर प्रभु ने उससे कहा गौतम् ! तीर्थकरों का वचन सत्य होता है श्रथवा देवता का ? गौतम ने कहा-तीर्थं कर का।

प्रभु ने कहा-तब ऋधीर मत हो, ख्रिऋों, शिष्यों पर गुरु का स्नेह द्विदल (वह अन्न जिसकी दाल बनती है) के ऊपर के तृग के समान होता है। जो कि तत्काल दूर हो जाता है। पर गुरु पर शिष्य का स्नेह ऊन की चटाई के समान दृढ़ होता है। चिरकाल के संसर्ग से हमारे पर तुम्हारा स्नेह बहुत दृढ़ हो गया है। यह स्रोह का जब अभाव होगा तभी तुम्हें कैवल्य की प्राप्ति होगी।

राजगृह नगर के समीप वर्ती "शालि" नामक प्राम में धन्या नामक एक स्त्री त्र्याकर रही थी, उसकी सारी सम्पत्ति श्रीर वंश नष्ट हो गया था। केवल सङ्गमक नामक एक पुत्र बचा हुत्रा था । उसको साथ लेकर वह वहां रहती थीं । सङ्गमक वहाँ के निवासियों के बछड़ों को चराता था। एक बार किसी पर्वोत्सव का दिन आया। घर घर स्तीर खाएड के भोजन बनने लगे, संगमक ने भी इस प्रकार का भोजन बनाते हुए देखा। उन भोजनों को देख कर उसकी इच्छा भी खीर खाने की हुई तब उसने घर जाकर अपनी दीन-माता से खीर बनाने

के लिये कहा। वह बोली पुत्र ! मैं दरिंद्री हूँ, मैं खीर के पैसे कहां से लाऊँ ?" पर जब बालक ने हठ पकड़ ली तब धन्या श्रपनी पूर्व स्पृति को स्मरण करके रोने लगीं। उसको रुद्त करते देख उसकी पड़ोसियों ने इसका कारण पूछा। धन्या ने गद्गद् स्वर से श्रपने दुख का कारण कहा। तब सबों ने भिल कर दुर्याद्र हो उसको दूध वरौरह सामान ला दिया । सब सामान पाकर धन्या ने खीर बनाई ऋौर एक थाली में परोस वह किसी गृह कार्घ्य में संलग्न हो गई। इसी समय कोई मास चपण धारी मुनिराज उधर श्राहार लेने के निमित्त निकले। उन्हें देखते ही सङ्गमक के हृदय में भक्ति का उद्रेक हो आया त्रोर उसने वह खीर स्वयं न खा, मुनि को खिला दी। कुछ समय पश्चात् जब उसकी माता त्राई त्रौर उसने पुत्र की थाली में खीर न देखी तो उसने श्रौर बहुत सी खीर उसकी थाली में परोस दी। श्रतृप्त सङ्गमक ने उस खीर को कएठ तक खाया, जिससे उसे भयङ्कर ऋजोर्ण हो गया। ऋौर वह उस रोग से उसी रात को उन मुनि का स्मरण करते करते परलोक गामी हो गया।

मुनि दान के प्रभाव से सङ्गमक का जीव राजगृह नगर में गोभद्र सेठ की भद्रा नामक स्रो के उदर में अवतरित हुआ। भदा ने स्वप्न में पका हुन्त्रा शालि-चेत्र देखा, उसने वह बात श्रपने पति से कही, तब पति ने कहा कि 'तुम्हें पुत्र प्राति होगी' गर्भ जब चार मास का हो गया, तब भद्रा को दान धर्म श्रीर सुकृत करने का दोहला हुन्ना। भद्र बुद्धि गौ भद्र ने वह दोहला बडे ही इत्साह के साथ पूर्ण किया। क्षिति काल पूर्ण हो 🖟 जाने पर भट्टा ने दिशात्रों के मुख को उड्ज्यल करने वाले एक सर्वोङ्ग सुन्दर पुत्र को जन्म दिया। नामकरण के दिन माता पिता ने हर्षित हो स्वप्नानुसार उसका नाम "शालिभद्र" रक्खा। पाँच धात्रियों की गोद में पलता हुआ शालिभद्र **त्रानुक्रम** से बड़ा हुत्रा। सात वर्ष का होने पर उसकी शिक्षा प्रारम्भ की गई। कुछ समय में वह सर्व कला पारङ्गत हो गया। बालकपन व्यतीत होने पर क्रमशः यौवन का प्रार्दुभावः हुआ। तब वहाँ के नगर शेष्टिने अपनी बत्तीस यन्याओं का विवाह उसके साथ करने का प्रस्ताव गौभद्र सेठ के पाप्त भेजा। जिसे उसने सहर्ष स्वीकार किया । तदनन्तर सर्व लच्चण संयुक्त बत्तीस कन्याएँ बड़े ही उत्सव समारोह के साथ शालिभद्र को व्याही गई। स्त्रब शालिभद्र विमान के समान रमणीक विलास मन्दिर में अपनी बत्तीसों पत्नियों के साथ रमण करने लगा। त्रानन्द में वह इतना मग्न हो गया कि उसे सुर्व्योदय और सूर्य्यास्त का भान भी न रहता था। उसके माता पिता उसके भोग की सब सामप्रियों की पूर्ति कर देते थे । कुछ समय पश्चातुः गौभद्र सेठ ने श्री वीर प्रभु के पास से दीचा प्रहरा करली। और विधि पूर्वक अनशनादिक करके वह स्वर्ग गया। वहाँ से श्रविध ज्ञान के द्वारा श्रपने पुत्र को देख उस के पुराय के वशा हो कर वह पुत्र वात्सल्य में तत्पर हुआ। कल्पवृत्त को तरह वह उसकी पत्नियों सहित उसको प्रति दिन दिव्य वस्त्र श्रीर दूसरी सामग्री देने लगा। इधर पुरुष के योग्य जो काम होते उन सक को भद्रा पूर्ण करती थी, शालिभद्र तो पूर्व दान के प्रभाव से केवल भोगों को भोगता था।

एक समय एक व्यापारी "रत्न कम्बल" लेकर श्रेणिक ्राजा के पास वेचने ऋाया। पर उनका मृत्य बहुत होने से श्रे शिक ने उन्हें न खरीदा। तब वह फिरता फिरता शालिभद्र के **घर ग**या । वहाँ भद्राने उसको मुंह मांगा मूल्य देकर सब कम्बल स्वरीद लिये। इधर रानी चेलना ने श्रेणिक से कहा कि मेरे लिए एक रत्न कम्बल मंगवादो । तब श्रेणिक ने उस व्यापारी को बुलवाया। व्यापारी ने स्ना कर कहा-"राजन् ! रत्न कम्बल तो सब भद्रा सेठानी ने खरीद लिये हैं।" **यह सुन** श्रेणिक राजा ने एक चतुर मनुष्य को डिचत मूल्य देकर रत कम्बल लेने के लिए भद्रा के पास भेजा। उसने भद्रा से श्चाकर कम्बल माँगा, पर भद्रा ने कहा कि मैंने उन कम्बलों के दुइड़े कर शालिभद्र की स्त्रियों को पैर पोंछने के लिये दे दिये 诺, यदि श्रेशिक राजा को उन जीर्ण कम्बलों की ऋावश्यकता हो तो ले जात्रो । वह बात ज्यों की त्यों त्र्याकर उस व्यक्ति ने **राजा श्रे**शिक को कही। यह सुन चेलना ने कहा—देखो तुम्हारे सें चौर उस विशक् में पीतल और सोने के समान अन्तर है। त्व राजा ने कौतुक वरा होकर शालिभद्र को बुलाने के लिये उसी ्पुरुष को भेजा। लेकिन उसके उतर में भद्राने राजा के पास च्याकर कहा--"मेरा पुत्र कभो घर के बाहर नहीं निकलता इसलिये श्राच्छा हो यदि श्रापही मेरे घर पधारने को कृपा करें।" श्रे खिक ने कौतुक वश हो वैसा ही करना स्वीकार किया। तब भद्रा ने च्चपने महल से लेकर राजमहल तक मार्ग को विचित्र वस्त्र श्रौर माह्यित्रयादि से सुशोभित करवा दिया। उस सुंदर शोभा को श्रीण क शालिभद्र के घर आया ।

उस मकान में खर्ण के स्तम्भ पर इन्द्रनील मिण के तोरण भूज रहे थे, द्वार की भूमि पर मोतियों के साथिये बनाये हुए थे, स्थान स्थान पर दिव्य वस्त्रों के चन्दवे तने हुए थे। इन सबों को श्रत्यन्त विस्मय पूर्वक देखते देखते राजा ने मकान में प्रवेश किया, श्रौर चौथे मंजिल पर चढ़ कर सुशोभित-सिंहासन को श्रलंकृत किया। तत्पश्चात् भद्रा ने सातवों मंजिल पर जाकर शालिभद्र से कहा-- "वत्स, श्रेणिक यहाँ पर त्राये हुए हैं। इसलिये तू उनको देखने के लिये चल।" शालिभद्र ने कहा-माता! इस विषय में तुम सब जानती हो इसलिये जो कुछ मूल्य देना हो वह तुम्हीं दे दो। मेरे वहाँ चलने की क्या श्रावश्यकता है ? भद्रा ने कहा-"वत्स श्रेणिक कोई खरीदने की सामत्री नहीं हैं। वे तो सब लोगों के ऋौर तेरे भी मालिक हैं।" यह सुन कर शालिभद्र ने खेद पूर्वक सोचा--"मेरे इस सांसा-रिक ऐश्वर्य को धिकार है जिसमें मेरा भो कोई दूसरा स्वामी है। इसलिए अब तो मैं इस सब भोग को सर्व के फण के समान छोड़ कर श्री वीरप्रभु की शरण ऌंगा।" इस प्रकार सोच कर वह बड़ा व्यथित हुआ, पर माता के आग्रह से वह अपनी स्त्रियों सहित श्रेणिक के पास श्राया श्रौर विनय पूर्वक उनसे प्रणाम किया। राजा श्रेणिक ने उसे त्र्यालिङ्गन कर अपने पुत्र की तरह गोद में बिठलाया। कुछ समय पश्चात् भद्रा ने कहा-"देव ! श्रव इसे छोड़ दीजिए ! यह मनुष्य होते हुए भी मनुष्य की गंध से बाधा पाता है।इसके पिता देवता हुए हैं। वे इसे और इसकी स्त्रियों को प्रतिदिन दिन्य वेष, वस्त्र तथा श्रङ्गराग वगैरह देते हैं।" यह सुन राजा ने उस उसी समय विदा कर दिया।

पश्चात् भद्रा ने राजा से निवेदन किया कि "त्राज तो यहीं भोजन करने की कृपा कोजिए।" भद्रा के आग्रह से राजा ने उसकी बात स्वीकार की। उसी समय भद्रा ने सब प्रकार के पक-वान तैयार करवाये। तदनन्तर राजा ने स्नान के योग्य तैलचूर्णादि द्रव्यों के साथ शुद्धजल से स्नान किया। स्नान करते समय उसकी **जॅगली में से एक ऋंगूठी गृह वापिका के जल में गिर गई। राजा** इधर उधर उसे हुढ़ने लगा। यह देख भद्रा ने दासी को त्राज्ञा दी कि इस वापिका का जल दूसरी त्र्योर से निकाल डाल । दासी के ऐसा करते ही उस वापिका का जल खाली हो गया, ऋीर उस वापिका में अनेक दिव्य आभरणों के बीच में वह ज्योति हीन अंगूठी दृष्टि गोचर होने लगी। उन आभरणों को देख आश्चर्यान्वित हो राजा ने पूछा "यह सब क्या है ?" दासी ने कहा—"प्रति दिन शालिभद्र के त्रौर उनकी स्त्रियों के निर्माल्य त्राभूषण निकाल निकाल कर इसमें डाल दिये जाते हैं। ये सब वे ही हैं।" यह सुन कर राजा ने मन ही मन कहा "इस शालिभद्र के पुराय कर्मों कों धन्य है, ऋौर उसके साथ साथ मुफ्ते भी धन्य है, जिसके राज्य में ऐसे धनाढ्य लोग वास करते हैं। " तत्पश्चात् श्रेणिक राजा सपिवार भोजन वगैरह करके राजमहल में गये।

बसी दिन से शलिभद्र संसार से मुक्त होने का विचार करता। रहा। एक दिन उसके एक मित्र ने श्राकर कहा-"चारों ज्ञान के धारी ऋौर सुरासुरों से सेत्रित धर्मघोष नामक मुनि उद्यान में पधारे हैं।" यह सुन शालिभद्र हर्षान्वित हो उनकी वन्द्रना करने के लिये गया । उनकी देशना समाप्त हो जाने पर उसने पूछा--"भगवन कौनसा कर्म करने से राजा अपना खामी न हो।"

मुनि ने कहा—"जो दोचा प्रहरा करते हैं वे सारे जगत के स्वामी होते हैं।" शालिभद्र ने कहा—"यदि ऐसा है तो मैं भी अपनी माता की ऋाज्ञा ले कर दीक्षा ऌ्ंगा।" ऐसा कह वह घर गया। अौर माता को नमस्कार कर कहा—"हे माता! आज श्री धर्म-घोष मृति के मुख से मैने संसार के सब दुखों से छुड़ा देने वाले धर्म को परिभाषा सुनी है। उसके कारण मुक्ते संसार से विरक्ति हो गई है। इसलिए तुम मुक्ते आज्ञा दो जिससे मैं व्रत लेकर अपनी आत्मा का कल्याण करूं।" भद्रा ने कहा-वत्स ! तेरा यह कथन बिल्कुल उपयुक्त है। पर व्रत को निभाहना लोहे के चने चबाने से भी अधिक कष्टप्रद है। उसमें भी तेरे समान सुकोमल और दिव्य भोगों से लालित पुरुष के लिए तो यह बहुत ही कठिन है । इसलिए यदि तेरा यही विचार है तो धीरे धीरे थोड़े थोड़े भोगों का त्याग कर अपने अभ्यास को बढ़ाले। पश्चान् तेरी इच्छा हो तो दीचा प्रहण कर लेना।" शालिभद्रने माता के इस कथन को स्वीकार किया त्रौर उसी दिन से वह एक एक श्रुच्या श्रीर एक एक स्त्री का त्याग करने लगा।

कुछ समय पश्चात् जब वीरप्रभु वैभारगिरि पर पधारे तब शालिभद्रने जाकर डनसे मुनि व्रत प्रहण किया । उत्र तपश्चर्या करते करते शालिभद्र मुनि मनुष्य त्रायु के व्यतीत हा जाने पर मानवीय देह को छोड़ कर सर्वार्थ सिद्धि विमान में देवता हुए।

×

राजा चएडप्रद्योत को उसकी ऋङ्गारवती रानी से वासव. दत्ता नामक एक सर्व लच्चाण युक्त पुत्री थी। चण्डप्रद्योत उस कन्या का बड़ा ऋादर करता था। उसने उसे सर्वे कलानिधान

कर दी थी। केवल वह सङ्गीत कला की शिचा अभी तक उसे न दे सका था। वह सङ्गीत कला में पारङ्गत एक ऋध्यापक की खोज में था। कुछ समय पश्चात् उसे पता लगा कि कौशाम्बीपति राजा "उदयन" सङ्गीत कला में श्रात्यन्त निपुरा हैं। यह सुन उसने कई कौशलों से राजा उदयन को हरए। कर मंगवा लिया ऋौर उसे कहा कि मेरे एक ऋाँख वाली एक पुत्री है। उसे तुम सङ्गीत कला में निपुण कर दो। यदि तुम इस बात को स्वीकार करने में आनाकानी करोगे तो "मैं तुम्हें कठिन बन्धन में डाल दूंगा।" राजा उद्यन ने भी उस समय की परिश्वित को देख प्रद्योत का कथन स्वीकार किया। तब प्रद्योत ने उसे कहा-"मेरी कन्या एकाची है इसलिए तुम उसकी श्रीर कभी मत देखना क्योंकि तुम्हारे देखने से वह अत्यन्त लज्जित होगी।" इस प्रकार उदयन को कह कर वह अन्तःपुर को गया। वहाँ जाकर उसने वासवदत्ता से कहा-"तरे लिये गन्धर्व-विद्या विशारद एक गुरु बुलवाया है वह तुभे सङ्गीत-शास्त्र की शिचा देगा। पर वह कुष्टी है इसलिये तू कभी उसके सम्मुख न देखना।" कन्या ने पिता की बात को स्वीकार किया। तत्पश्चात् वत्सराज उदयन ने उसको गन्धर्व विद्या की शिज्ञा देना प्रारम्भ किया । प्रद्योत राजा के किये हुए कौशल से कुछ दिनों तक दोनों ने एक दूसरे की ऋोर न देखा। पर एक दिन वासवदत्ता के मन में उद्यन को देखने की इच्छा हुई। जिससे वह जान बूभ कर हत बुद्धि सी हो गई। तब उदयन ने उसकी डाट कर कहा-"श्ररी एकाची ! पढ़ने में ध्यान न देकर तू क्यों गंधर्व विद्या का नाश करती है।" इस तिरस्कार से

क्रोधित हो **उ**सने वत्सराज से कहा—"तुम ख़ुद कुष्टो हो,**उसको**ं न देख कर मुभे व्यर्थ हो क्यों एकाची कहते हो ?" यह सुन कर वत्सर।ज को बड़ा श्राश्चर्य्य हुन्ना उसने **सोचा कि जैसा**ः मैं कुष्टो हूँ वैसोही यह एकाचो होगी। ऐसा माऌम हो**ता है** कि प्रद्योत राजा ने यह सब जाल किसी विशेष उद्देश्य सिद्धि के लिये बनाया है। यह सोच उसने वासवदत्ता को देखने की इच्छा से बीच का पग्दा हटा दिया।

बादलों से मुक्त होकर शरद पूर्णिमा का चन्द्रमा जिसा प्रकार अपनी कला का विस्तार करता है, उसी प्रकार परदे में से मुक्त होकर चन्द्रकला की तरह वासवदत्ता उदयन के देखने में ऋाई। इधर वासवदत्ता ने भी लोचन विस्तार कर **साज्ञात्** कामदेव के समान वत्सराज उदयन को देखा। दोनों की चार श्राखें हुईं। दोनों यौवन के मध्यान्ह भूले में भूज रहे थे-दोनों ही सौन्दर्ध के नन्दन कानन में विचरण कर रहे थे। दोनों हो एक दूसरे को देख कर प्रसन्न हुए। दो बांसो के संघर्ष से जिस प्रकार ऋग्नि उत्पन्न हो जाती है उसी प्रकार चारों श्राँखों के संघर्ष से प्रमोत्पत्ति हुई । उसी समय वासवदत्ता ने उद्दयन-राज को आहम-समर्पण कर दिया।

एक दिन अवसर देख कर उदयन राज अपने मंत्री की सहायता से-जो कि अपने राजा को छुड़ाने के निमित्त गुप्त रूप से वहां त्राया हुत्रा था–वासवदत्ता को लेकर उज्जयिनी से **निरुत**ः गया। चएडप्रद्योत ने उसको पकड़ने के लिये लाख सिर पोटा पर कुछ फल न हुआ। अन्त में उसने भी उसे अपना जमाताः स्वीकार किया।

वासवद्त्ता के साथ बहुत समय तक विलास कर एक दिन उद्-्यनने संसार से विरक्त हो वीर प्रभु के पास से दोचा प्रहण कर ली।

एक दिन "अभय कुमार" ने अपने पिता श्रेणिक राजा से ्**दोत्ता** लेने की ऋाज्ञा मांगो । इससे श्रेणिक बड़े दुखी हुए क्योंकि वे अभय कुमार को अपना उत्तराधिकारी बनाना चाहते थे। पर बुद्धिमान् अप्रभयं कुमार ने उनको कई प्रकार से समफा ं बुभा कर शान्त किया और दीचा लेने की त्राज्ञा ले ली। तदन्तर चीर प्रभु के पास जाकर उन्होंने दीचा प्रहण कर ली । दोचा लेने के पूर्व उन्होंने वोर प्रभुकी बड़ो हो तत्त्वपूर्ण स्तुति की थी। उसका सार हम नीचे देते हैं।

"हे स्वामी ! यदि जीव को हम एकान्त-नित्य-मानें तो कृत नाश ऋौर ऋकृतागम का दोष आता है। इसी प्रकार यदि जीव को एकान्त-त्रनित्य मानें तो भी पराक्त दोनों दोष त्राते हैं। यदि त्रात्मा को एकान्त-ग्रनित्य मानें तो सुख त्रौर दुख का भोग नहीं रह जाता। पुरुष ऋौर पाप एवं बन्ध तथा मोत्त जीव को एकान्त नित्य-श्रौर एकान्त श्रनित्य मानने वाले दर्शन में कभी सम्भव नहीं हो सकते। इससे हे भगवन्! तुम्हारे कथनानुसार वस्तु का निःयानित्य स्वरूप ही सब दृष्टियों से ठीक श्रीर दोष रहित हैं। गुड़ कफ को उत्पन्न करता है श्रीर सोंठ ि वित्त को पैदा करती है। पर यदि ये दोनों ऋषेषधियाँ मिश्रित हो तो कुछ दोष उत्पन्न नहीं हो सकता। असत् प्रमाग् की प्रसिद्धि के लिये "दो विरुद्ध भाव एक स्थान पर नहीं हो सकते " यह कहना मिध्या है। क्योंकि चितकवरी वस्तु में

विरुद्ध वर्णों का योग एक स्थान पर दिखलाई देता है। "विज्ञान का एक त्राकार विविध त्राकारों के संयोग से उत्पन्न हुत्रा है" इस प्रकार मानने वाला बौद्ध -दर्शन अनेकान्तदर्शन का खगडन नहीं कर सकता। पृथ्वी को परमाणु स्वरूप से नित्य ऋौर स्थूल रूप से ऋनित्य मानने वाला तथा द्रव्यत्व, पृथ्वीत्व ऋादि गुर्गों को सामान्य और विशेष रूप से स्वीकार करने वाला वैशेषिक दर्शन भी उसका खण्डन नहीं कर सकता। इसी प्रकार सत्त, रज, तम, ऋादि विरुद्ध गुणों से ऋात्मा को गुंथी हुई मानने वाला सांख्य-दर्शन भो इसका खएडन नहीं कर सकता। इसके अतिरिक्त चार्वाक का खरुडन और मर्डन देखने की तो श्रावश्यकता ही नहीं है। क्योंकि उसकी बुद्धि तो परलोक, श्रात्मा श्रीर मोत्त के सम्बन्ध में मूढ़ हो गई है। इससे हे स्वामी ! उत्पाद, व्यय त्रोर ध्रीव्य के त्रानुसार सिद्ध की हुई वस्तु में ही वस्तुत्व रह सकता है, ऋाप का यह कथन बिल्कुल मान्य है।"

> X \$

श्रभय कुमार के दीचा लिए पश्चात श्रेणिकपुत्र कुणिक ने षड्यन्त्र करके श्रीणिक को जेल में डाल दिया और स्वयं राजा बन बैठा । ऋत्यन्त कष्टों से त्रसित हो श्रेणिक ने एक दिन श्रात्म-हत्या करली। तदनन्तर कुछ समय पश्चात कुणिक का वैशालीपति चेटक के साथ बड़ा ही भयङ्कर युद्ध हुत्रा। जिसमें कुछ दिनों तक तो चेटक की विजय होती रही। पर अन्त में कुिंग ने उनको पराजित कर वैशालो की दुर्गति करदी। तत्प-श्चात दिग्विजय करने की त्राशा से कुणिक सेना सहित निकला।

पर रास्ते में एक स्थान पर मारा गया। कुणिकराज के पश्चात् राज्य के प्रधान पुरुषों ने उसके पुत्र "उदायो" को सिंहासन पर बैठाया । उसने प्रजा का बड़े ही न्यायपूर्वक पालन किया, **इसके** द्वारा जैन धर्म की बहुत तरक्री हुई।

केवल ज्ञान की उत्पत्ति से लेकर निर्वाण प्राप्ति के पूर्व तक भगवान् महावीर के परिवार में चौदह हजार मुनि, छत्तीस हजार त्र्यार्जिकाएँ, तीन सौ चौदहपूर्व धारी मुनि, तेरह सौ अवधिज्ञानी मुनि, सात सौ वैक्रियिक लब्धि के धारक, उतने ही केवली, उतने ही अनुत्तर विमान में जाने वाले, पाँच सौ मनः पर्यय ज्ञान के धारक, चौदह सौ वादी, एक लाख उनसठ हजार श्रावक, श्रोर तीन लाख ऋठारह हजार श्राविकाएं हो गई।

इन्द्रभूति गौतम त्रौर सुधर्माचार्य्य के सिवाय शेष नौ गणधर मोत्त गये । तत्पश्चात् भगवान् महावीर श्रपापा नगरी में पधारे।

## प्रभु का ऋन्तिम उपदेश

त्रपापा नगरी में रचे हुए समवशरण के ऋन्तर्गत **भगवान**् महावीर प्रतिष्ठित हुए। उस समय इन्द्र ने नमस्कार करके स्तुति करना प्रारम्भ की। इन्द्र की स्तुति समाप्त होने पर अपापा के राजा ने अपनी स्तुति प्रारम्भ की, उसके पश्चात् भगवान् ने अपना निम्नाङ्कित श्रन्तिम उपदेश देना प्रारम्भ किया :---

"इस संसार में धर्म, ऋर्थ, काम, ऋौर मोत्त य चार पुरु-षार्थ हैं। इनमें काम खौर ऋर्थ तो प्रागियों के नाम से ही अर्थ रूप है, चारों पुरुषार्थों में वास्तविक ऋर्थ रखने वाला तो एक

मोच है त्रौर उसका मूल कारण धर्म है। वह धर्म संयम वगैरह दस प्रकार का है। यह धर्म संसार सागर से पार लगाने वाला है। अनन्त दुख रूप संसार है, और अनन्त सुख रूप मोच है। संसार के त्याग का और मोच प्राप्ति का मुख्य हेतु धर्म के सिवाय दूसरा कोई नहीं। लङ्गड़ा मनुष्य भी जिस प्रकार बाहन के आश्रय से पार हो सकता है उसी प्रकार धन-कर्मी भी धर्म के आश्रय से मोच पा सकता है।"

इस प्रकार देशना देकर प्रभु स्थिर हुए, तत्प्रशात् ऋपापा के राजा हिस्तपाल ने श्रपने श्राठ खप्नों का फल प्रभु से पूछा, जिसका श्रालग त्रालग उत्तर प्रभुने दिया। उसके पश्चात् गौतम स्वामी के पूछने पर उन्होंने ऋवसिंग्णी काल के पाँचवें ऋौर छठे काल की स्थिति बतलाई । जिसका विस्तृत वर्णन करना यहां त्रावश्यक नहीं जान पड़ता।

उसी दिन की रात्रि को अपना मोत्त जान प्रभु ने विचार किया कि—"गौतम का मुक्त पर बहुत स्नेह है श्रीर वही उस की कैवल्योत्पत्ति में बाधा देता है। इस कारण उस स्नेह का उच्छेद करना त्रावश्यक है।" यह सोच उन्होंने गौतम से कहा-''गौतम ! इस समीपवर्ती याम में देवशर्मा नामक एक ब्राह्मण्**है,** वह तुम से प्रतिबोध पावेगा, इसिलये तुम वहाँ जात्रो।" प्रभु की आज्ञा मस्तक पर धारण कर गौतम वहाँ गये और उन्होंने उस ब्राह्मण को उपदेश देकर राह पर लगाया। इधर कार्तिक मास की श्रमावस्या को पिछली रात्रि के समय खाति नज्ञ के चन्द्रमा में श्री वीर प्रभु ने पचपन ऋध्ययन पुरुष फल विपाकः सम्बन्धी ऋौर उतने ही पाप फल विपाक सम्बन्धी कहे। उसके पश्चात् छत्तीस अध्ययन अप्रश्न व्याकरण अर्थात् जिना किसी के पूछे ही कहे, जिस समय वे अन्तिम "प्रधान" नामक अध्ययन कहने लगे, उस समय इन्द्र आसनकम्प से उनका मोच समय जान सर्व परिवार सहित वहाँ आया। उसने प्रभु को नमस्कार कर गद्गद कएठ से निवेदन किया:—

"नाथ! आपके गर्भ, जन्म, दोत्ता और कैवल्य में हस्तोत्तरा नत्तत्र था। इस समय उसमें "भस्मक" गृह संक्रान्त होने वाला है। आपके जन्म नत्त्रत्र में संक्रमण हुआ यह प्रह दो हजार वर्ष तक आपके भावा अनुयायियों का बाधा पहुँचायगा। इस-लिए जब तक यह प्रह आपके जन्म-नत्त्रत्र में संक्रान्त हो तब तक आप ठहरिये। यदि आपके सम्मुख ही यह संक्रान्त हो गया तो आपके प्रभाव में वह निष्फत्त हो जायगा।"

प्रभु ने कहा—"हे शक्रेन्द्र! आयुष्य को बढ़ाने में कोई समर्थ नहीं। इस बात को जानते हुए भी तू क्यों मोह के वश होकर इस प्रकार बोलता है? आगामी पंचमकाल की प्रवृत्ति से ही तीर्थ को बाधा होने बाली है। उसो भिवतन्यता के अनुसार इस प्रह का उदय हुआ है।"

इस प्रकार इन्द्र को समभा कर प्रभु ने स्थूल मनोयोग और वचनयोग को रोका, फिर सूक्ष्म काययोग में स्थिर होकर प्रभु ने स्थूल काययोग को भी रोका, पश्चात् वाणी और मनके सूक्षम योग को भी उन्होंने रोके। इस प्रकार प्रभु ने शुक्रध्यान की तीसरी स्थिति को प्राप्त की। तदनन्तर सूक्ष्म काययोग को भी रोक कर समुच्छित्र किया नामक शुक्रध्यान की चौथी स्थिति को धारण को। बाद में पाँच हस्वात्तरों का उच्चारण कर, शुक्र ध्यान की चौथी श्थिति में एरएड के बीज के समान कर्म बन्ध रहित हो ऋजुगित के साथ उर्ध्वगमन कर प्रभु मोच को गये। उस समय उन नारिकयों को भी—जिन को कि एक निमेष का सुख भी दुर्लभ है—एक चए के लिये सुख प्राप्त हुआ। प्रभु के निर्वाण को जान उस समय के सब राजाओं ने द्रव्य-दीपकों की रोशनो की। प्रभु के निर्वाण पर देवताओं ने भी निर्वाणोत्सव मनाया, तभी से लोक में दीपाविल पर्वका आरम्भ हुआ। जिस समय प्रभु का निर्वाण हुआ उस समय चतुर्थ काल में तीन मास श्रीर साढ़े सात दिन शेष थे।

इधर देवशर्मा ब्राह्मण को प्रतिबोध दे गौतम खामी वापस लौटे, मार्ग ही में प्रभु के निर्वाण का संवाद सुन वे बड़े दुखी हुए। इसी समय प्रभु के प्रति रहा हुआ उनकी ममता का भाव दूट गया, उसके दूटते ही इन्हें कैवल्य की प्राप्ति हो गई। प्रश्चान् बारह वर्ष तक भ्रमण कर अनेक भव्यजनों को राह पर लगा कर वे मोच्च को गये। उनके पश्चान् पाँचवें गणधर सुधर्माचार्य्य कितने ही समय तक भ्रमण करते रहे, पश्चान् अन्तिम केवली श्रीजम्बूखामी को संय का भार दे वे भी निर्वाण को प्राप्त हुए।



## लेखक की अन्य पूर्तकें

| <b>ऋादर्श देश भक्त</b> ( राष्ट्रीय उपन्यास ) | १।)  |
|----------------------------------------------|------|
| गांधी दर्शन ( मनोवैज्ञानिक जीवनी )           | (ق   |
| भक्तियोग ( अध्यात्मक )                       | શાં) |
| सिद्धार्थ कुमार ( सचित्र नाटक )              | १।)  |
| सम्राट अर्शोक ( " ")                         | शां) |
| नैतिक जीवन ( नीति विषयक )                    | り    |
| भारत के हिन्दू सम्राट ( ऐतिहासिक )           | शागु |
| नाट्य कला दर्शन ( यंत्रस्थ )                 |      |

#### मिलने के पतेः—

साहित्य-उद्यान कार्यालय, 🖟 गांधी हिन्दी मंदिर, लाखन कौटड़ी, 🍦 श्रजमेर, (ब्रांच) भानपुरा। श्रजमेर। † (हो०रा०)

END WOOD TO

TO CONTRACT



# दार्शनिक खगड

# पहला ऋध्याय

### जैन-धर्म श्रीर श्रहिंसा

। हम पाठकों के सम्मुख भगवान महावीर के उस महत् सिद्धान्त को रखना चाहते हैं जो जैन धर्म का प्राग् है। वह सिद्धान्त अहिंसा का है। जैन धर्म के तमाम त्राचार विचार त्रहिंसा की नींव पर रचे गये हैं। यों तो भारतवर्ष के ब्राह्मण, बौद्धादि सभी प्रसिद्ध धर्म श्रहिंसा को "सर्व श्रेष्ठ धर्म" मानते हैं। इन धर्मों के प्रायः सभी महापुरुषों ने श्रहिंसा के महत्व तथा उस के उपादेयत्व को बतजाया है। पर इस तत्व की जितनी विस्तृत, जितनी सूक्ष्म, श्रौर जितनी गहन मीमांसा जैन-धर्म में की गई है उतनी शायद दूसरे किसी भी धर्म में न की गई होगी। जैन-धर्म के प्रवर्तकों ने श्राहिंसा-तत्व को उसकी चरम सीमा पर पहुँचा दिया है। वे केवल श्रहिंसा की इतनी विस्तृत मीमांसा करके हो चुप नहीं हो गये हैं प्रत्युत् उसको त्राचरण में लाकर, उसे व्यवहारिक रूप देकर भी उन्होंने बतला दिया है। दूसरे धर्मों में अहिंसा का

केवल कायिक रूप (शारीरिक) बन करही समाप्तहो गया है, पर जैन-धर्म का श्रहिंसातत्व उससे बहुत श्रागे वाचिक श्रौर मानसिक होकर त्रात्मिक रूप तक चला गया है। दूसरे धर्मी की त्रहिंसा की मर्योदा मनुष्य जाति तक ही श्रथवा बहुत श्रागे गई है तो पशु श्रौर पित्तयों के जगत में जाकर समाप्त हो गई है, पर जैन ऋहिंसा की कोई मर्थ्यादा ही नहीं है। उसकी मर्थादा में तमाम चराचर जीवों का समावेश हो जाने पर भी वह ऋपरि-मित हो रहती है। यह ऋहिंसा विश्व की तरह ऋमर्यादित ऋौर श्राकाश की तरह श्रनन्त है।

लेकिन जैन धर्म के इस महान तत्व के यथार्थ रहस्य को समक्तने का प्रयास बहुत ही कम लोगों ने किया है। जैनियों की इस ऋहिंसा के विषय में जनता के ऋन्तर्गत बहुत श्रज्ञान श्रोर भ्रम फैला हुआ है। बहुत से बड़े बड़े प्रतिष्ठित विद्वान् इसको अव्यवहार्य्य, अनाचरणीय, श्रात्मघातकी, एवं काय-रता की जननी समम कर इसको राष्ट्रनाशक बतलाते हैं। चन लोगों के दिल और दिमाग़ में यह बात जोरों से ठसी हुई है कि जैनियों की इस ऋहिंसा ने देश को कायर, और निर्वीर्य बना दिया है श्रोर इसका प्रधान कारण यह है कि श्राधनिक जैन समाज में श्रहिंसा का जो त्रर्थ किया जाता है वह वास्तव में ही ऐसा है। जैन-धर्म की असली अहिंसा के तत्व ने आधुनिक जैन समाज में श्रवश्य कायरता का रूप धारण कर लिया है। इसी श्राधनिक श्रहिंसा के रूप को देख कर यदि विद्वान लोग भी उसको कायरता-प्रधान धर्म मानने लग जायँ तो ऋाश्चर्य नहीं।

परन्तु जैन श्रहिंसा का वास्तविक रूप यह नहीं है जो श्राधुनिक जैन समाज में प्रचलित है। यह तो उसका बहुत ही विकृत रूप है। समाज में जब दैवी सम्पद् का हास श्रीर श्रासुरी सम्पद् का श्राधिक्य होने लगता है तो प्रायः सभी उत्कृष्ट तत्वों के ऐसे ही विकृत रूप हो जाते हैं। श्रासुरी सम्पद् का श्राधिक्य भारतीय समाज में हो जाने के कारण ही क्या श्रहिंसा श्रीर क्या श्रन्य तत्व सभी के विकृत रूप हो गये हैं। ये रूप इतने भयङ्कर हो गये हैं कि उन्हें स्पर्श करने तक का साहस भी नहीं होता।

जैन ऋहिंसा के इस विकृत रूप को छोड़ कर यदि हम उसके शुद्ध और ऋसली रूप को देखें तो ऊपर के सब आनेपों का निराकरण हो जाता है। इस स्थान पर हम उन चन्द आनेपों के निराकरण करने की चेष्टा करते हैं जो आधुनिक विद्वानों के द्वारा जैन ऋहिंसा पर लगाये जाते हैं। इस निराकरण से हम सममते हैं कि आनेपों की निष्टित्त के साथ साथ जैन ऋहिंसा का संनिप्त स्वरूप भी समभ में आ जायगा। अ

जैन श्रहिंसा पर सब से पहला श्राचेप यह किया जाता है कि जैनधर्म के प्रवर्तकों ने श्रहिंसा की मर्य्यादा को इतनी सूक्ष्म कोटि पर पहुँचा दी है कि जहाँ पर जाकर वह करीब करीब श्रन्युवहार्य्य हो गई है। जैन श्रहिंसा का जो कोई पूर्ण रूपेण पालन करना चाहे, उसको जीवन की तमाम क्रियाश्रों को बन्द

<sup>\*</sup> यह लेख मुनि जिनविजय जी द्वारा लिखित ''जैनथर्भ नु अहिंसा नत्व नामक लेख के आधार पर लिखा गया है।

कर देना पड़ेगा और निश्चेष्ट होकर देह को त्यागना पड़ेगा। मतलब यह है कि जीवन व्यवहार को प्रारम्भ रखना श्रौर जैन श्रहिंसा का पालन करना ये दोनों बातें परस्पर एक दूसरे के विरुद्ध हैं। स्रतः मनुष्य-प्रकृति के लिए यह कदापि सम्भव नहीं।

इसमें सन्देह नहीं कि जैन श्रहिंसा की मर्यादा बहुत ही विस्तृत है श्रौर उसका पालन करना सर्वसाधरण के लिए बहुत ही कठिन है और इसी कारण जैनधर्म के श्रंतर्गत पूर्ण अहिंसा के अधिकारी केवल मुनि ही माने गये हैं, साधारण गृहस्थ नहीं। पर इसके लिए यह कहना कि यह सर्वथा ऋव्य-वहार्घ्य है अथवा आत्म-घातक है, बिल्कुल भ्रममूलक है। इस बात को प्रायः सब लोग मानते तथा जानते हैं कि ऋहिंसा-तत्व के प्रवर्तकों ने श्रपने जीवन में इस तत्व का पूर्ण श्रमल किया था। अपने जीवन में पूरी तरह पालन करते हुए भी वे कितने ही वर्षों तक जीवित रहे थे। उनके उपदेश से प्रेरित हो कर लाखों आदमो उनके अनुयायी हुए थे जो कि आज तक उनके उपदेश का पालन करते चले आ रहे हैं। पर फिर भी हम देखते हैं कि किसी को इस तत्व का पालन करने के निमित्त आत्मघात करने की आवश्यकता नहीं हुई। इस पर यह बात तो सवयं-सिद्ध हो जाती है कि जैन ऋहिंसा अव्यवहार्घ्य नहीं है। इतना अवश्य है कि जो लोग अपने जीवन का सद्व्यय करने को तैयार नहीं हैं, जो अपने स्वार्थों का भोग देने में हिचकते हैं, उन लोगों के लिये यह तत्व अवश्य अञ्यवहार्य्य है। क्योंकि अहिंसा का तत्व आत्मा के च्छार से बहुत सम्बन्ध रखता है। <sub>आत्मा</sub> को संसार श्रौर कर्मबन्धन से स्वतन्त्र करने श्रौर दुख

के भगड़ों से मुक्त करने लिए तमाम मायावी सुखों की सामग्री को त्याग देने की आवश्यकता होती है। इसलिए जो लोग मुमुच हैं, ऋपनी ऋात्मा का चद्धार करने के लिये इच्छुक हैं, उनको तो जैन श्रहिंसा कभी श्रात्मनाशक या श्रव्यवहार्य्य मालूम नहीं हो सकतो । स्वार्थलोछुप श्रौर विलासी श्रादमियों को तो बात ही दूसरी है।

जैन ऋहिंसा पर दूसरा सब से बड़ा ऋात्तेप यह किया जाता है कि इस ऋहिंसा के प्रचार ने भारतवर्ष को कायर ऋौर गुलाम बना दिया है। इस त्राचेप के करनेवालों का कथन है कि ऋहिंसा-जन्य पापों से डरकर भारतीय लोगों ने मांस खाना छोड़ दिया एवं यह निश्चयहै कि मांस-भत्तए के बिना शरीर में बल श्रौर मन में शौर्य नहीं रह सकता। शौर्य्य ऋौर बल की कमी हो जाने के कारण यहाँ की प्रजा के हृद्य से युद्ध की भावना बिल्कुल नष्ट हो गई जिससे विदेशी लोगों ने लगातार इस देश पर श्राक्रमण करके उसे श्रपने श्रधीन कर लिया । इस प्रकार अहिंसा के प्रचार से भारतवर्ष गुलाम हो गया और यहाँ की प्रजा पराक्रम-रहित हो गई।

अहिंसा पर किया गया यह आचेप बिल्कुल प्रमाण-रहित श्रौर युक्ति-शून्य है। इस कल्पना की जड़ में बहुत बड़ा श्रज्ञान भरा हुआ है। सब से पहले हम ऐतिहासिक-दृष्टि से इस प्रश्न पर विचार करेंगे। भारत का प्राचीन इतिहास डड्डे की चोट इस बात को बतला रहा है कि जब तक इस देश पर ऋहिंसा-प्रधान जातियों का राज्य रहा तब तक यहाँ की प्रजा में शान्ति, शौर्घ्य, सुख श्रीर सन्तोष यथेष्टरूप से व्याप्त थे। सम्राट् चन्द्रगुप्त श्रीर अशोक ऋहिंसा-धर्म के सब से बड़े डपासक श्रोर प्रचारक थे। पर उनके काल में भारत कभी पराधीन नहीं हुन्त्रा । उस समय यहाँ की प्रजा में जो वीर्घ्य, शान्ति श्रौर साहस था, वह श्राज कल की दुनिया में कहीं नसीब नहीं हो सकता। दिच्चिए भारत के ५ल्लव त्र्यौर चाछुक्य वंश के प्रतापी राजा त्र्यहिंसा-धर्म के अनुयायी थे, पर इनके राज्य-काल में किसी भी विदेशी ने **त्र्याकर भारत को सताने का साहस नहीं किया। इतिहास** खुले खुले शब्दों में कह रहा है कि भारतवर्ष के लिये ऋहिंसा-प्रधान युग ही स्वर्णयुग रहा है। जब तक यहां पर बौद्ध ऋौर जैन-धर्म का जोर रहा, जबतक ये धर्म राष्ट्रीयधर्म की तरह भारत में प्रचलित रहे तब तक भारतवर्ष में स्वतंत्रता, शान्ति ऋौर सम्पत्ति यथेष्ट-रूप में विद्यमान थी। ऋहिंसाधर्म के श्रेष्ट उपासक उपरोक्त नृपतियों ने ऋहिंसाधर्म का पालन करते हुए भी अपनेक युद्ध किये श्रीर अपनेक शत्रुत्रों को पराजित किया था। जिन लोगों को गुजरात स्त्रीर राजपूताने के इतिहास का कुछ भी ज्ञान है, वे इस बात को भली प्रकार जानते हैं कि इन देशों को स्वतंत्र, समुत्रत ऋौर सुखी रखने के निमित्त जैनियों ने कितने बड़े बड़े पराक्रम-युक्त कार्च्य किये थे। गुजरात के सारे इतिहास में वही भाग सब से श्रिधिक चमक रहा है जिसमें जैन राजात्र्यों के शासन का वर्णन है। उस समय गुजरात का ऐश्वर्य्य चरम सीमा पर पहुँच चुका था। वहाँ के सिंहासन का तेज दिगदिगन्त में व्याप्त था, गुजरात के इतिहास में दराड-नायक विमल शाह, मंत्री मुजाल, मंत्री शान्तु, महामात्य उद्दयन भौर वाहडू. वस्तुपाल श्रोर तेजपाल, श्रामु श्रोर जगडू इत्यादि जैन राज्याधिकारियों को जो स्थान प्राप्त है, वह शायद दूसरों को न होगा। केवल गुजरात ही में नहीं प्रत्युत् भारत के इतिहास में भी बहुत से श्रहिंसक राजात्रों की वीरता के दृष्टान्त देखने को मिलते हैं।

जिस धर्म के अनुयायी इतने पराक्रमशील और शूर वीर थे ऋौर जिन्होंने ऋपने पराक्रम से देश को तथा ऋपने राज्य को इतना समृद्ध श्रीर सत्त्वशील बनाया था उस धर्म के प्रचार से देश ऋौर प्रजा की ऋधोगित किस प्रकार हो सकती है। कायरता या गुलामी का मूल कारण ऋहिंसा कभी नहीं हो सकती। जिन देशों में हिंसा खुब जोर शोर से प्रचलित है. जिस देश के निवासी श्रहिंसा का नाम तक नहीं जानते, केवल मांस ही जिनका प्रधान ऋहार है श्रीर जिनकी वृत्तियां हिंसक पशुत्रों से भी श्रधिक क्रूर हैं, क्या वे देश हमेशा श्राजाद रहते हैं ? रोमन साम्राज्य ने किस दिन त्रहिंसा का नाम सुना था ? उसने कब मांस-भन्नए का त्याग किया था ? फिर वह कौन सा कारण था जिससे उसका नाम दुनिया के परदे से बिल्कुल मिट गया ? तुर्क प्रजा ने कब अपनी हिंसक और कर वृत्तियों को छोड़ा था; फिर क्या कारण है कि आज वह इतनी मरणोन्स्ख दशा में ऋपने दिन बिता रही है ? स्वयं भारतवर्ष का ही उदा-हरण लीजिए। मुगल सम्राटों ने किस दिन ऋहिंसा की ऋारा-धना की थी, उन्होंने कब पशु-वध को छोड़ा था; फिर क्या कारण है कि उनका श्रस्तित्व नष्ट हो गया ? इन उदाहरणों में स्पष्ट जाहिर होता है कि देश की राजनैतिक उन्नति स्रोर स्रवनित में हिंसा अथवा अहिंसा कोई कारणभूत नहीं है।

देश क्यों गुलाम होते हैं, जातियां क्यों नष्ट हो जाती हैं, साम्राज्य क्यों विखर जाते हैं, इन घटनात्रों के मूल कारण हिंसा श्रौर श्रहिंसा में ढूँढ़ने से नहीं मिल सकते । इनके कारण तो मनोविज्ञान ऋौर साम्राभ्य के भीतरी रहस्यों में ढूँढ़ने से मिल सकते हैं। हम तो यहाँ तक कह सकते हैं कि मनोविज्ञान के उन तत्वों को—जिनके ऊपर देश श्रौर जाति की श्राजादी मुनइसर है- ऋहिंसा के भाव बहुत सहायता प्रदान करते हैं।

मनस्तत्व के वेत्ता श्रौर समाजशास्त्र के पिएडत इस बात को भली प्रकार जानते हैं कि जब तक मनुष्य के जीवन में नैतिकता का विकास होता रहता है, जब तक समाज में दैवी सम्पद् का ऋाधिक्य रहता है, तब तक उस जाति का तथा समाज का कोई भी बाह्य अनिष्ट नहीं हो सकता। गरीबी श्रौर गुलामी उसके पास नहीं फटक सकती। जितनी भी जातियां अथवा देश गुलाम होते हैं वे सब नैतिक कमजोरी के कारण श्रथवा यों कहिए कि श्रासुरी सम्पद् के श्राधिक्य के कारण होते हैं । दैवी सम्पद् श्रौर नैतिक जीवन का मूल कारण सतो-गुण का विकास होने से उत्पन्न होता है। सत्वशाली प्रजा का जीवन ही श्रेष्ठ श्रौर नैतिकता से युक्त हो सकता है। श्रहिंसा इसी सतोगुण की जननी है। जब तक मनुष्य के अंत-र्गत यह तत्व जागृत रहता है, तब तक इसके अन्तर्गत सतोगुण का श्राधिक्य रहता है, श्रीर जब तक सतोगुण का प्राधान्य रहता है तब तक एसका कोई अनिष्ट नहीं हो सकता। हिंसा की बूर भावनात्रों से ही मनुष्य की तामसिक वृत्ति का च्दय होता है, जो कि व्यष्टि श्रीर र्ं समष्टि दोनों की घातक है। ऋतः सिद्ध हुऋा कि "श्रहिंसा ही वह मूल तत्व है, जहां से शान्ति, शक्ति, स्वाधीनता, चमा, पवित्रता, श्रौर सहिष्णुता की धाराएँ शतधा श्रौर सहस्रवा होकर बहती रहती हैं। जब तक मनुष्य के हृदय में ऋहिंसा का उज्जल प्रकाश रहता है, तब तक उसके हृदय में वैर विरोध की भाव-नाएं प्रविष्ट नहीं हो सकतीं ऋौर जब तक बैर विरोध की भाव-नात्रों का समावेश नहीं हो जाता तब तक संगठन-शक्ति में किसी प्रकार की विश्वंखला उत्पन्न नहीं हो सकती। एवं प्रायः निश्चय ही है संगठन-शक्ति से युक्त जातियां बाहरी आपत्तियों से रिचत रहती हैं।

#### अहिंसा का अर्थ-

"हिंसा शब्द हननार्थक "हिंसी" धातु पर से बना है। इससे हिंसा का ऋर्थ "िकसी प्राणी को मारना या सताना" होता है। भारतीय ऋषियों ने हिंसा शब्द की स्पष्ट व्याख्या इस प्रकार की है—

"प्राण वियोग-प्रयोजन व्यापार" ऋथवा "प्राणी दुख साधन व्यापारो हिंसा।" अर्थात् प्राणी को प्राण से रहित करने के निमित्त, त्र्रथा प्राणी को किसी प्रकार का दुःख देने के निमित्त जो प्रयत्न किया जाता है उसे हिंसा कहते हैं। इसके विपरीत किसी भी जीव को दुःख या कष्ट नहीं पहुँचाना इसी को "ब्रहिंसा" कहते हैं। पातश्जलि कृत योग के भाष्यकार श्रहिंसा का लच्चण लिखते हुए कहते हैं-

"सर्वथा सर्वदा सर्वभूतानामनार्थ द्रोह ऋहिंसा" ऋर्थात् सब प्रकार से, सब समयों में, सब प्राणियों के साथ मैत्री भाव

से व्यवहार करना—उनसे प्रेम भाव रखना इसी को श्राहिसा कहते हैं। ईश्वर ने गीता में कहा है—

> कर्मणा मनसा वाचा सर्वे भूतेषु सर्वदा। अक्टेश जननं प्रोक्ता अहिंसा परमर्षिभिः॥

त्रर्थात्, मन, वचन, तथा कर्म से सर्वदा किसी भो प्राणी को किसी भी प्रकार का कष्ट नहीं पहुँचाना इसी को महर्षियों ने श्रहिंसा कहा है।

इस प्रकार की ऋहिंसा के पालन की क्या आवश्यकता है इस विषय को सिद्ध करते हुए श्रीहेमचन्द्राचार्य्य कहते हैं:—

> आत्मवत् सर्वं भूतेषु सुखः दुखे प्रिया प्रिये। चिन्त यन्नात्मनोऽनिष्टां हिंसा मन्यस्य नाचरेत्॥

जिस प्रकार श्रपने को सुख प्रिय श्रौर दुख श्रप्रिय लगता है, उसी प्रकार दूसरे प्राणियों को भी माळूम होता है। इस कारण हमारा कर्तव्य है कि हमारी श्रात्मा की ही तरह दूसरों की श्रात्मा को समभ कर उनके प्रति कोई श्रनिष्टमूलक श्राचरण न करें।

इसी विषय को लेकर स्वयं भगवान् महावीर कहते हैं— "सन्वे पाणा पिया उया, सुहसाया, दुह पड़िकूज़ा अप्पिय, वहा । पिय जोविणो, जीवि उकामा, (तम्हा) णातिवाएज किंचणं॥"

सब प्राणियों को आयु प्रिय है, सब सुख के अभिलाषी हैं, दुख सब के प्रतिकूल है, वध सबको अप्रिय है, सब जीने की इच्छा रखते हैं, इससे किसी को मारना अथवा कष्ट न पहुँचाना चाहिये।

इस स्थान पर एक प्रश्न उत्पन्न हो सकता है। वह यह कि

इस प्रकार की श्रहिंसा का पालन मनुष्य किस प्रकार कर सकता है। क्योंकि शास्त्रानुसार कोई भी स्थान ऐसा नहीं हैं जहां पर जीव न हों।

> जले जीवाः स्थले जीवाः जीवा पर्वत मस्तके । ज्वालमाला कुले जीवाः सर्व जीव मयं जगत ॥

जल में, स्थल में, पर्वत के शिखर पर, ऋग्नि में ऋादि सारे जगत् में जीव भरे हुए हैं । मनुष्य के प्रत्येक व्यवहा∢ में, खाने में, पीने में, चलने में, बैठने में, व्यापार में, विहार में ऋादि तमाम व्यवहारों में जोव-हिंसा होती है। किसी प्रकार श्रादमी हिंसा से बच ही नहीं सकता। हाँ, यदि वह ऋपनी तमाम जीवन-क्रियाओं को बन्द कर दे तो अलबत्तह बच सकता है। पर ऐसा करना मनुष्य के लिये ऋसम्भव है।

यह बात बिल्कुल ठीक है, हमारे जैनाचार्यों ने भी मनुष्य-प्रकृति की इस कमजोरी को सोचा था। लूब अध्ययन के पश्चात् **उन्होंने इस त्राहिंसा को बिल्कुल मनुष्य-प्रकृति के त्रानुकूल** रूप दे दिया है। उन्होंने इस श्रहिंसा को कई भेदों में विभक्त कर दिया है। उन भेदों को ध्यान-पूर्वक मनन करने से यह सब विषय स्पष्ट रूप से समभ में आ जायगा।

#### अहिंसा के भेद

जैनाचार्यों ने अहिंसा को कई भेदों में विभक्त कर दिया है। पहिले तो उन्होंने हिंसा के चार भेद बतलाये हैं। १—संकल्पी हिंसा, २—त्र्यारम्भी हिंसा, ३—व्यवहारी हिंसा श्रीर ४-विरोधी हिंसा।

- १—किसी भी प्राणी को संकल्प करके मारना, उसे संकल्पी हिंसा कहते हैं-जैसे कोई चिउँटी जा रही है, बिना ही कारण केवल हिंसक भावना से जान बूफ कर उसे मार डालना उसे संकल्पी हिंसा कहते हैं।
- २---गृह कार्य्य में, स्नान में, भोजन बनाने में, भाड़ देने में ,जल पीने आदि में जो अपरयत्त जीव हिंसा हो जाती है, उसे श्रारम्भी हिंसा कहते हैं।
- ३—व्यापार में, व्यवहार में, चलने में, फिरने में जो हिंसा होती है उसे व्यवहारी हिंसा कहते हैं।
- ४-विरोधो से ऋपनी ऋातम-रचा करने के निमित्त ऋथवा किसी ऋाततायी से ऋपने राज्य, देश ऋथवा कुटुम्ब की रचा करने के निमित्त जो हिंसा करनी पड़ती है उसे विरोधी हिंसा कहते हैं।

इसके पश्चात् स्थूल ऋहिंसा और सूक्ष्म ऋहिंसा, द्रव्य श्रहिंसा श्रौर भाव श्रहिंसा, देश श्रहिंसा श्रौर सर्व श्रहिंसा इत्यादि श्रीर भी कई भेद किये गये हैं।

- १-किसी भी चलन वलन वाले प्राणी को प्रतिज्ञापूर्वक न मारने को स्थूल त्र्रहिंसा कहते हैं। यह संकल्पी त्र्रहिंसा का ही दूसरा रूप है।
- २--सब प्रकार के प्राणियों को किसी भी प्रकार का कष्ट न पहुँचाने को सूक्ष्म ऋहिंसा कहते हैं।
- १-- किसी भी प्रकार के जीव को श्रापने शरीर से कष्ट न पहुँ चाना उसको द्रव्य ऋहिंसा कहते हैं।

- २-किसी भी प्रकार के जीव को भावों से कष्ट न पहुँचाने को भाव ऋहिंसा कहते हैं।
- १-किसी भी प्रकार की आंशिक अहिंसा की प्रतिज्ञा को देश ऋहिंसा कहते हैं।
- २--सार्वदेशिक अहिंसा की प्रतिज्ञा को सर्व-अहिंसा कहते हैं।

उपरोक्त भेदों में गृहस्थ द्वारा त्राचरणीय त्रौर मुनि के द्वारा त्राचरणीय त्रहिंसा में भेद हैं-उनका खुलासा करने से जैन-**ऋहिंसा तत्व का ऋौर भी स्पष्टीकरण हो** ज:यगा।

## यहस्य का स्थूल-अहिंसा धर्म

यद्यपि त्रात्मा के त्रमरत्व की प्राप्ति के लिये श्रौर संसार के सर्व बन्धनों से मुक्ति पाने के लिए ऋहिंसा का पूर्ण रूप से **षालन करना त्रावश्यक है** तथापि संसार निवासी तमाम मनुष्यों में इतनी योग्यता श्रौर इतनी शक्ति एक दम कदापि नहीं हो सकती। इस कारण न्यूनाधिक योग्यतावाले मनुष्यों के लिये तत्वज्ञों ने उपरोक्त श्रहिंसा के भेद कर उनके मार्ग को श्रासान कर दिया है।

. ऋहिंसा के इन भेदों की तरह उनके ऋधिकारियों के भी जुदे जुदे भेद किये हैं। जो लोग पूर्ण रीति से ऋहिंसा का पालन नहीं कर सकते वे गृहस्थ-श्रावक-डपासक-ऋणुत्रती-देशत्रती इत्यादि नामों से सम्बोधित किये गये हैं।

उपरोक्त चार प्रकार की हिंसाओं में गृहस्थ केवल संकल्पी हिंसा का त्यागी होता है श्रथवा यों कहिये कि भाव हिंसा

श्रीर स्थूल हिंसा का त्यागी हो सकता है। शेष हिंसाएँ गृइस्थ के लिये चम्य होती हैं। गृह कार्य में होने वाली त्रारम्भी हिंसा, ्व्यापार में होने <mark>वाली व्यवहारिक हिंसा तथा श्रा</mark>त्म-रज्ञा के निमित्त होने वाली विरोधी हिंसा में यदि उसकी मनोभावनाएं शुद्ध श्रौर पवित्र हैं तो वह दोष का भागी नहीं हो सकता। विल्क कभी कभी तो इस प्रकार की हिंसा जैन-दृष्टि से भी कर्तव्य का रूप धारण कर लेती है। मान लीजिए एक राजा है, .वह न्यायपूर्वक ऋपनी प्रजा का पालन कर रहा है। प्रजा राजा से ख़ुश है ऋौर राजा प्रजा से ख़ुश है। ऐसी हालत में यदि कोई श्चत्याचारी श्चाततायी श्चाकर उसके शान्तिमय राज्य पर श्राक्रमण करता है श्रथवा उसकी शान्ति में बाधा डालता है तो उस राजा का कर्तव्य होगा कि देश की शान्ति रच्चा के निमित्त वह पूरी शक्ति के साथ उस त्राततायी का सामना करे, उस समय वह युद्ध में होने वाली हिंसा की परवाह न करे। इतना श्रवश्य है कि वह श्रपने भावों में हिंसक प्रवृति को प्रविष्ट न होने दे। उस युद्ध के समय भी वह कीचड़ के कमल की तरह ऋपने को निर्लिप्त रक्खे — उस भयंकर मार काट में भी वह त्राततायी के कल्याण ही की चिन्ता करे। यदि शुद्ध त्रौर सालिक मनोभावों के रखते हुए वह हिंसाकाएड भी करता है तो हिंसा के पाप का भागी नहीं गिना जा सकता। विपरीत इसके यदि ऐसे भयंकर समय में बह श्रहिंसा का नाम लेकर हाथ पर हाथ धर कर कायर की तरह बैठ जाता है, तो अपने राज्य धर्म से एवं मनुष्यत्व से च्युत होता है। इसी प्रकार मान लीजिए कोई गृहस्थ है उसके घर में एक कुलीन, साध्वी, श्रौर

रूपवती पत्नी है। यदि कोई दुष्ट विकार या सत्ता के वशीभूत होकर दुष्ट भावना से उस स्त्री पर श्रत्याचार करने की कोशिश करता है तो इस गृहस्थ का परम कर्त्तव्य होगा कि वह अपनी पूर्ण शक्ति के साथ उस दुष्ट से अपनी स्त्री की रज्ञा करे, यदि ऐसे कठिन समय में उसके धर्म की रज्ञा करने के निमित्त उसे उस त्राततायी की हत्या भी कर देना पड़े तो उसके व्रत में कोई भी वाधा नहीं पड़ सकती । पर शत्ती यह है कि हत्या करते समय भी उसकी वृत्तियां शुद्ध श्रौर पित्रत्र हों। यदि ऐसे समय में अहिंसा के वशीभूत होकर वह उस आततायी का प्रतिकार करने में हिच-किचाता है तो उसका भयंकर नैतिक श्रधःपात हो जाता है जो कि हिंसा वा जनक है। क्योंकि इससे श्रात्मा की उच वृत्ति का घात हो जाता है। श्रहिंसा के उपासक के लिए त्र्यपनी स्वार्थेवृत्ति के निमित्त की जाने वाली स्थूल या संकर्त्पो हिंसा का पूर्ण त्याग करना अत्यन्त आवश्यक है जो लोग अपनी क्षुद्र वासनाओं की तृप्ति के निमित्त दूसरे जीवों को क्षेश पहुँचाते हैं—उनका हनन करते हैं—वे कदापि अहिंसा धर्म का पालन नहीं कर सकते । ऋहिंसक गृहस्थों के लिए वही हिंसा कर्त्तव्य का रूप धारण कर सकती है जो देश जाति अथवा श्रात्म-रत्ता के निमित्त शुद्ध भावनात्रों को रखते हुए मजबूरन की गई हो। इतने विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि ऋहिंसा व्रत पालन करते हुए भी मनुष्य युद्ध कर संकता है, आतम-रज्ञा के निमित्त हिंसक पशुत्रों का बंध कर सकता है, यदि ऐसे समय में वह ऋहिंसा धर्म की आड़ लेता है तो अपने कर्त्तव्य से च्युत होता है। इसी बात को श्रीर भी स्पष्ट करने के निमित्त हम

यहां पर इसी विषय का एक ऐतिहासिक उदाहरण पाठकों के सम्सुख पेश करते हैं।

गुजरात के त्रान्तिम सोलंकी राजा दूसरे भीमदेव के समय में एकबार उनकी राजधानी "त्र्यनहिलपुर" पर मुसलमानों का त्राक्रमण हुत्रा। राजा उस समय राजधानी में उपस्थित न था केवल रानी वहां मौजूद थो । मुसलमानों के त्राक्रमण से राज्य की किस प्रकार रत्ता की जाय इसके लिये राज्य के तमाम **श्र**धिकारियों को बड़ी चिन्ता हुई। उस समय द्एडनायक श्रथवा सेनाध्यत्त के पद् पर "त्राभू" नामक एक श्रीमाली विणिक था। वह उस समय उस पद पर नवीन ही ऋाया था। यह व्यक्ति पक्का धर्माचरणी था। इस कारण इसकी रण चतु-रता पर किसी को पक्का विश्वास न था, एक तो राजा उस समय वहां उपिक्षत न था, दूसरे कोई ऐसा पराक्रमी पुरुष न था जो राज्य की रचा का विश्वास दिला सके ऋौर तीसरे राज्य में युद्ध के लिये पूरी सेना भी न थी। इससे रानी को ऋौर दसरे ऋधिकारियों को ऋत्यन्त चिन्ता हो गई। अन्त में बहुत विचार करने के पश्चात् रानी ने "आभू" को अपने पास बुलाकर शहर पर स्राने वाले भयंकर संकट की— सूचना दी और उसकी निवृति के लिये उससे सलाह पूछी। दएड नायक ने ऋत्यन्त नम्र शब्दों में उत्तर दिया कि यदि महारानी साहिबा मुफ पर विश्वास करके युद्ध सम्बन्धी पूर्ण सत्ता मुक्ते सौंप देगी तो मुक्ते विश्वास है कि मैं अपने देश की दुश्मनों के हाथों से पूरी तरह रत्ता कर खूंगा। आभू के इस उत्साह दायक कथन से आनिन्दित हो रानो ने उसी समय युद्ध

सम्बन्धो सम्पूर्ण सत्ता उसके हाथ में सौंप कर युद्ध को घोषणा कर दी, सेनाध्यत्त "त्राभू" ने उसी दम सैनिक सङ्गठन कर लड़ाई के मैदान में पड़ाव डाल दिया। दूसरे दिन प्रातःकाल युद्ध प्रारम्भ होनेवाला था। पहले दिन सेनाध्यत्त को अपनी सेना को व्यवस्था करते करते संध्या हो गई। यह त्रतधारी श्रावक था! दोनों वक्त प्रतिक्रमण करने का इसे नियम था। संध्या होते ही प्रतिक्रमण का समय समीप जान इसने कहीं एकान्त में जाकर प्रतिक्रमण करने का निश्चय किया। परन्तु उसी समय उसे माॡम हुआ कि यदि वह युद्ध स्थल को छोड़ कर बाहर जायगा तो सेना में विश्वंखला होने की संभावना है । यह माॡ्रम होते ही उसने श्रन्यत्र जाने का विच।र छोड़ दिया और हाथी के हौदे पर हो बैठे २ प्रतिक्रमण प्रारम्भ कर दिया। जिस समय वह प्रतिक्रमण में त्राये हुए "जे में जीवा विराहिया-एंगिदिया बेंगिदिया" इत्यादि शब्दों का उचा-रण कर रहाथा। उसी समय किसी सैनिक ने इन शब्दों को सुन लिया। उस सैनिक ने एक दूसरे सरदार के पास जाकर कहा:-देखिये साहब ! हमारे सेनापति साहब इस युद्ध के मैदान में जहाँ पर की "मार मार" की पुकार ऋौर शखों को खन खनाहट के सिवाय कुछ भी सुनाई नहीं पड़ता है-''एंगि दिया बेंगिदिया" कर रहे हैं। नरम नरम हलवे के खानेवाले ये श्रावक साहब क्या बहादुरी बतलावेंगे ? शनैः शनैः यह बात रानी के कानों तक पहुँच गई, जिससे वह बड़ो चिन्तित हो गई, पर इस समय श्रीर कोई दूसरा उपाय न था इस ्कारण भविष्य पर सब भार छोड़ कर वह चुप हो गई। दूसरे दिन प्रातःकाल युद्ध ऋारम्भ हुऋा, योग्य ऋवसर ढूंढ कर सेना-पित ने इतने पराक्रम और शौर्य्य के साथ शत्रु पर आक्रमण किया कि जिससे कुछ ही घड़ियों में शत्रु सेना का भयङ्कर संहार हो गया श्रौर मुसलमानों के सेनापति ने हथियारों को नीचे रख युद्ध बन्द करने को प्रार्थना की। त्र्याभू की विजय हुई। स्रानहिलपुर की सारी प्रजा में उसका जय जयकार होने लगा। रानी ने बड़े सम्मान के साथ उसका स्वागत किया। पश्चात् एक बड़ा दरबार करके राजा ऋौर प्रजा की श्रोर से उसे उचित सम्मान प्रदान किया गया । इस प्रसङ्ग पर रानी ने हँस कर कहा "दग्ड नायक ! जिस समय युद्ध में व्यूह रचना करते समय तुम "एंगि दिया" का पाठ करने लग गये थे उस समय तो अपने सैनिकों को तुम्हारी स्रोर से बड़ी ही निराशा हो गई थी। पर आज तुम्हारी वीरता को देख कर तो सभी लीग अ।अर्घ्यान्वित हो रहे हैं।" यह सुन कर दग्डनायक ने नम्र शब्दों में उत्तर दिया—"महारानी! मेरा श्रहिंसा-वृत मेरी त्रात्मा के साथ रुम्बन्ध रखता है। 'एंगिदिया वेंगि-दिया' में बध न करने का जो नियम मैंने ले रक्ला है वह मेरे व्यक्ति गत स्वार्थ की ऋपे ज्ञा से हैं। देश की रज्ञा के लिये श्रथवा राज्य की त्राज्ञा के लिये यदि मुभे वध श्रथवा हिंसा करने की त्र्यावश्यकता पड़े तो वैसा करना मैं त्र्यपना परम कर्तव्य समभता हूँ। मेरा यह शरीर राष्ट्र की सम्पत्ति है इस कारण राष्ट्र की त्राज्ञा ऋौर ऋ।वश्यकता के ऋनुसार इसका **उपयोग होना श्रावश्यक है। शरीरस्थ** श्रात्मा श्र**ो**र मन मेरी निज की सम्पत्ति है; इन दोनों को हिंसा भाव

से ऋलग रखना यही मेरे ऋहिंसा व्रत का लच्च है।

इस ऐतिहासिक उदाहरण से यह भली प्रकार समभ में त्रा जायगा कि जैन गृहस्थ के पालने योग्य त्र्यहिंसा व्रत का यथार्थ स्वरूप क्या है।

#### मुनियों की सूचम ऋहिंसा

जो मनुष्य ऋहिंसा ब्रत का पूर्ण ऋथीन सूक्ष्म रीति से पालन करता है उसको जैन-शास्त्रों में मुनि, भिक्षु, श्रमण श्रथवा संन्यासी शब्दों से सम्बोधित किया गया है। ऐसे लोग संसार के सब कामों से दूर स्त्रीर स्रलिप्त रहते हैं। उनका कर्तव्य केवल त्रात्मकल्याण करना तथा मुमुत्त जनों को त्रात्मकल्याण मार्ग बतानः रहता है । उनकी त्र्यात्मा विषयविकार तथा कषाय भाव से बिल्क़ल परे रहती है। उनकी दृष्टि में जगत् के तमाम प्राणी ऋत्मवत दृष्टिगोचर होते हैं। ऋपने और पराये का द्वेष भाव उनके हृदय में से नष्ट हो जाता है। उनके मन वचन ऋौर काय तीनों एक रूप हो जाते हैं। सुख, दुख, हर्ष स्रीर शोक इन सबों में उनकी भावनाएं सम रहती है। जो पुरुष इस प्रकार की अवस्था को प्राप्त कर लेते हैं, वे महाव्रती कहलाते हैं। वे पूर्ण ऋहिंसा को पालन करने में समर्थ होते हैं। ऐसे महाव्रती के लिए स्वार्थ हिंसा ऋौर परार्थ-हिंसा दोनों वर्जनीय हैं। वे सूक्ष्म तथा स्थूल दोनों प्रकार की हिंसात्रों से मुक्त रहते हैं।

यहाँ एक प्रश्न यह हो सकता है, कि इस प्रकार के महा-व्रतियों से भी खाने, पीने, उठने, बैठने में तो जीव-हिंसा का होना श्रनिवार्य्य है। फिर वे हिंसाजन्य पाप से कैसे बच सकते हैं **१** 

यद्यपि यह बात सत्य है कि इस प्रकार के महात्रतियों से भी उक्त क्रियाएं करने में सूक्ष्म जीव हिंसा होती रहती है। पर उनको उच्च मनोदशा के कारण उनको हिंसाजन्य पाप का तनिक भी स्पर्श नहीं होने पाता त्र्यौर इस कारण उनकी त्र्यात्मा इस प्रकार के पाप बन्धन से मुक्त ही रहती है। जब तक श्रात्मा इस स्थूल शरीर के संसर्ग में रहती है, तब तक इस शरीर से इस प्रकार को हिंसा का होते रहना अनिवार्घ्य है। परन्तु इस हिंसा में त्रात्मा का किसी भी प्रकार का संकल्प व विकल्प न होने से वह उससे ऋिलप्त ही रहती है। महावृत्तियों के शरीर से होने वाली यह हिंसा द्रव्य त्र्यर्थात् स्वरूप हिंसा कहलाती है। भावहिंसा ऋथवा परमार्थ हिंसा नहीं। क्योंकि उस हिंसा का भावों के साथ कोई सम्बन्ध नहीं रहता। हिंसा-जन्य पाप से वही श्रात्मा बद्ध होती है जो कि हिंसक भाव से हिंसा करती है। हिंसा का लच्चण बतलाते हुए जैनियों के तत्वार्थ सूत्र नोमक प्रनथ में लिखा है कि—

"प्रमत्त्वोगा प्राणव्य परोपणं हिंसा"

अर्थात प्रमत्त भाव से जो प्राणियों के प्राणों का नाश किया जाता है, उसी को हिंसा कहते हैं। जो प्राणी विषय अथवा कषाय के वशीभूत होकर किसी प्राणी को कष्ट पहुँ-चाता है वही हिंसाजन्य पाप का भागी होता है। इस हिंसा की व्याप्ति केवल शरीर जन्य कष्ट तक ही नहीं पर मन श्रीर वचन जन्य कष्ट तक है। जो विषय तथा कवाय के बशीभूत होकर दूसरों के प्रति श्रानिष्ट चिन्तन या अनिष्ट भाष्या करता है वह भी भाव हिंसा का दोषी माना

है। इसके विपरीत विषय श्रौर कषाय से विरक्त मनुष्य के द्वारा किसी प्रकार को हिंसा भी हो जाय तो उसकी वह हिंसा परमार्थहिंसा नहीं कहलाती। मान लीजिये कि एक बालक है उसके अन्तर्गत किसी प्रकार की खराब प्रवृत्ति है। उस प्रवृत्ति से रुष्ट होकर उसका पिता अथवा गुरु केवल मात्र उसकी कल्याण कामना से प्रेरित होकर कठोर वचनों से उसका ताड़न करते हैं, ऋथवा उसे शारीरिक दगड भी देते हैं, तो इसके लिए कोई भी उस गुरू ऋथवा पिता को दगडनीय श्रथवा निन्दनीय नहीं मान सकता, क्योंकि वह द्एड देते समय पिता तथा गुरु की वृत्तियों में किसी प्रकार की मलिनता के भाव न थे, उनके हृदय में उस समय भी उज्जल ऋहिंसक ऋौर कल्याण कारक भाव कार्घ्य कर रहे थे। इसके विपरीत यदि कोई मनुष्य द्वेषभाव के वश में होकर किसी दूसरे व्यक्ति को मारता है त्र्यथवा गालियां देता है तो समाज में निन्दनीय त्रौर राज्य से द्गडनीय होता है। क्योंकि इस व्यवहार में इसकी भावनाएँ कलित रहती हैं--इसका आशय दुष्ट रहता है। यद्यपि इप-रोक्त दोनों प्रकार के व्यवहारों का बाह्य स्वरूप एक ही प्रकार का है तथापि भावनात्रों के भेद से उनका अन्तर्रूप विज्कुल एक दूसरे से विपरीत है। इसी प्रकार का भेद द्रव्य ऋौर भाव हिंसा के स्वरूप में होता है।

वास्तव में यदि देखा जाय तो हिंसा श्रौर श्रहिंसा का न्हस्य मनुष्य की मनोभावना पर अवलम्बित है। किसी भो कम्म के शुभाशुभ बन्ध का आधार कत्ती के मनोभाव पर अवलम्बित है। जिस भाव से प्रेरित होकर मनुष्य जो कर्म करता है उसी के

अनुसार उसे उसका फल मिलता है। कर्म की शुभाशभता उसके खरूर पर नहीं, प्रत्युत्त कर्त्ता की मनो भावनात्रों पर निर्भर है। जिस कर्म के करने में कर्त्ता का विचार ग्रुभ है वह ग्रुभ कर्म कहलाता है श्रौर जिसके करने में उसके विचार श्रशुभ हैं वह कम्मे अधुभकर्म कहलाता है। एक डाक्टर किसी प्रकार की श्रस्त्र किया करने के निमित्त बीमार को होरोफार्म सुंघाकर बेहोश करता है, और एक चोर अथवा खूनी उसका धन ऋथवा प्राण हरने के निमित्त बेहोश करता है। क्रिया की दृष्टि से दोनों कर्म बिल्कुल एक हैं। पर फल की दृष्टि से यदि देखा जाय तो डाक्टर को उस कार्य के बदले में सम्मान मिलता है त्र्यौर चोर तथा ख़नी को सजा तथा फांसी मिलती है। कर्म के खरूप में कुछ भी अन्तर न होते हुए भो फल के खरूप में इतना ऋन्तर क्यों पड़ता है इसका एक मात्र कारण यही है कि कर्म करने वाले के भाव में बिल्कुल विपरीतता होने से उसके फल में भी विपरीतता दृष्टि गोचर होतो है। इसी फल के परि-गाम पर से कत्ती के मनोभावों का निष्कर्ष निकाला जाता है, इसी मनोभाव के प्रमाण से कर्म की शुभाशुभता का निश्चय किया जाता है। इससे यह सिद्ध होता है कि धर्म, ऋधर्म, पुराय, पाप का मूल भूत केवल "मन" है भागवत धर्म के "नारद पंचरत्न" नामक प्रन्थ में एक स्थल पर कहा है कि:—

"मानसं प्राणिनामेव सर्वकर्मेंक कारणम्। मनोऽरूपं वाक्यं च वाक्येन प्रस्फुटं मनः॥"

श्रर्थात्-प्राणियों के तमाम कर्मों का मूल एक मात्र मन ही है। मन के अनुरूप ही मनुष्य की वचन श्रादि प्रवृत्तियाँ होती हैं त्र्यौर इन्हीं प्रवृत्तियों के द्वारा मन का रूप प्रकट होता है।

इस प्रकार तमाम कर्मों के अन्तर्गत मन की ही प्रधानता रहती है। इस कारण आदिमक विकास में सब से प्रथम मन को शुद्ध श्रौर संयत बनाने को श्रावश्यकता है। जिसका मन इस प्रकार शुद्ध ऋौर संयत बन गय; है, यद्य पि वह जब तक देह धारण करता है तब तक कर्मों से ऋजग नहीं ग्हसकता, तथापि उनसे निर्तित्र अवश्य रहता है। गोता में कहा है कि-

> "नाहि देइन्नुता शक्यं त्यक्तुं कर्मण्य शेषतः योग युको भूतात्मा विजितात्मा जितेन्द्रियः सर्व भूतात्म भूतात्मा कुर्वन्निप न लिप्यते।

गीता के इस कथनानुसार जो योगयुक्त विद्युद्धात्मा, जितेन्द्रिय श्रीर सब जीवों में श्राहम-बुद्धि रखने वाला पुरुष है वह कर्म करता हुआ भी उससे निर्लिप रहता है।

उपरोक्त सिद्धान्त से यह बात स्पष्ट होजातो है कि जो सर्व त्रती त्रौर पूर्ण त्यागी मनुष्य है, उससे यदि सूक्ष्म कायिक हिंसा होती भो है तो वह उसके फल का भोक्ता नहीं हो सकता। क्योंकि उससे होनेवाज्ञी ;उस हिंसा में उसके भाव रंच-मात्र भी अशुद्ध नहीं होने पाते श्रीर हिंसक भावों से रहित होनेवाली हिंसा हिंसा नहीं कहलाती । "त्रावश्यक महाभाष्य" नामक जैन प्रनथ में कहा है कि—

"असुभ परिणाम हेउ जीवा वाहो त्तितो मयं हिंसा जस्स उन सो निमित्तं संतो विन तस्स सा हिंसा।" अर्थात किसी जीव को कष्ट पहुँचाने में जो अशुभ परिणाम निमित्त भूत होते हैं, उन्हीं को हिंसा कहते हैं। श्रोर वाह्य दृष्टि से हिंसा माऌम होने पर भी जिसके ऋन्तर्परिणाम शुद्ध रहते हैं वह हिंसा नहीं कहलाती।

धर्मरत्न मंज्रुषा में कहा है कि-

जंन हु भणि ओ वंधो जीवस्स वहेवि समिइ गुन्ताणं भावो तन्थ पमाणं न पमाणं काय वा वारो।

त्र्यर्थान् समिति गुप्त युक्त महावृत्तियों से किसी जीव का वध हो जाने पर भी उन्हें उसका बन्ध नहीं होता, क्योंकि बन्ध में मानसिक भाव ही कारण भूत होते हैं। व्यापार नहीं।

इससे विपरीत जिसका मन शुद्ध त्र्यथवा संयत नहीं है, जो विषय तथा कषाय से लिप्त है वह वाह्य स्वरूप में ऋहिंसक दिखाई देने पर भी हिंसक ही है। उसके लिए म्पन्ट कहा गया है कि:--

"अहणं तो विहिंसों दुदत्तण ओमओ अहिंम रोब्व" जिसका मन दुष्ट भावों से भरा हुच्चा है वह यदि कायिक रूप से किसी को न भी मारता है, तो भी हिंसक ही है। यही जैन-धर्म की ऋहिंसा का संचित्र खरूप है।

## जैन-श्रहिंसा श्रीर मनुष्य-प्रकृति

अब इस स्थान पर हम जैन-अहिंसा पर मनोवैज्ञ।निक दृष्टि से भी कुछ विचार करना त्र्यावश्यक समभते हैं। क्योंकि कोई भी सिद्धान्त या तत्त्व तब तक मनुष्य समाज में समष्टिगत नहीं हो सकता जब तक कि उसका मनस्तव श्रथवा मनोविज्ञान से घनिष्ट सम्बन्ध न हो जाय।

श्रादर्श श्रोर व्यवहार में कभी २ बड़ा श्रम्तर हो जाया करता है। यह श्रवश्य है कि श्रादर्श हमेशा पित्रत्र श्रोर श्रात्मा को उन्नित के मार्ग में लेजाने वाला होता है पर यह श्रावश्यक नहीं कि वह हमेशा मनुष्य-प्रकृति के श्रनुकूल हो। हम यह जानते हैं कि श्राहंसा श्रोर चमा दोनों वस्तुएं बहुत ही उज्जल एवं मनुष्यजाति को उन्नित के पथ में लेजाने वाली हैं। यदि इन दोनों का श्रादर्श रूप संसार में प्रचलित हो जाय तो संसार से श्राज ही युद्ध, रक्तपात श्रोर जीवन-कलह के दृश्य मिट जांय श्रोर शान्ति की सुन्दर तरिङ्गिणी बहने लगे। पर यदि कोई इस श्राशा से किये तत्व संसार में समष्टिगत हो जायं प्रयत्न करना प्रारम्भ करे तो यह कभी सम्भव नहीं कि वह सफल हो जाय। इसका मूल कारण यह है कि समाज की समष्टिगत प्रकृति इन तत्वों को एकान्त रूप से स्वीकार नहीं कर सकती।

प्रकृति ने मनुष्य स्वभाव को रचना ही कुछ ऐसे ढङ्ग से की है कि जिससे वह शुद्ध आदर्श को प्रहण करने में असमर्थ रहता है। मनुष्य प्रकृति की बनावट ही पाप और पुण्य, गुण और दोष एवं प्रकाश और अन्धकार के मिश्रण से की गई है। चाहे आप इसे प्रकृति कहें, चाहे विकृति पर एक तत्व ऐसा मनुष्य स्वभाव में मिश्रित है कि जिससे उसके अन्तर्गत उत्साह के साथ प्रमाद का, चमा के साथ कोध का, बन्धुत्व के साथ अहङ्कार का और अहिंसा के साथ हिंसक-प्रवृति का समावेश अनिवार्य रूपसे पाया जाता है। कोई भी मनस्तत्व का वेत्ता मनुष्य हृदय की इस प्रकृति या विकृति की उपेन्ना नहीं कर सकता। यह

अवश्य है कि मनुष्य-हृद्य की यह विकृति जब अपनी सीमा से बाहर होने लगतो है, जब यह व्यष्टिगत से समष्टिगत होने लगती है तब कोई महापुरुष अवतीर्ग होकर उसको पुन: सीमावद्ध कर देते हैं। पर यह तो कभी सम्भव नहीं कि मनुष्य-प्रकृति की इस कुप्रवृति को बिल्कुल ही नष्ट कर दिया जाय। आज तक संसार के किसी भी अतीत इतिहास में इस प्रकार का दृश्य देखने को नहीं मिलता। जिस प्रकार शुद्ध ऋॉक्सिजन वायु से वायुमग्रंडल का कार्य्य नहीं चल सकता उसी प्रकार केवल आदर्श से भी समाज का व्यवहार बराबर नहीं चल सकता। बिना व्यवहार की उचित मात्रा के मिलाए वह समष्टिगत उपयोगी नहीं हो सकता। अतएव सिद्ध हुआ कि अहिंसा, चमा, दया श्रादि के भाव उसी सीमा तक मनुष्य समाज के लिए उपयोगी श्रौर श्रमलयाक्षा हो सकते हैं जब तक मनोविज्ञान से उनका दृढ़ सम्बन्ध बना रहता है।

श्राधुनिक संसार के श्रन्तर्गत दो परस्पर विरुद्ध मार्ग एक साथ प्रचलित हो रहे हैं। एक मार्ग तो श्रहिंसा, चमा, दया त्र्यादि को केवल मनुष्य के काल्पनिक भाव बतलाता हुत्र्या एवं दनका मखौल उड़ाता हुत्रा, हिंसा, युद्ध, बन्धु-विद्रोह त्रादि का समर्थन कर "जिसकी लाठी उसकी भैंस" वाली कहावत का श्रनुगामी हो रहा है। उसका श्रादर्श इहलौकिक सुख की पूर्णता ही में समाप्त होता है। श्रीर दूसरा पत्त ऐसा है जो मनुष्य जाति को बिल्कुल शुद्ध त्र्यादर्श का सन्देशा देना चाहता है। वह मनुष्य जाति को उस ऊंचे श्रादर्श पर ले जाकर श्थित करना चाहता है जिस स्थान पर जाकर मनुष्य मनुष्य नहीं रह जाता-

देवता हो जाता है। पहले पथ के पथिक यूरोप के आधुनिक राजनीतिज्ञ हैं त्रौर दूसरे के टालस्टाय, रिकन त्रौर महात्मा गांधी के समान मानवातीत (Superhuman) श्रेणी के महापुरुष ।

इन त्राधुनिक महापुरुषों ने त्राहिंसा त्रादि का बहुत ही उज्जल स्वरूप मानवजाति के सम्मुख रक्खा है। यह उज्जलरूप इतना सुन्दर है कि यदि मनुष्यजाति में इसका समब्टि रूप से प्रचार हो जाय तो यह निश्चय है कि संसार स्वर्ग हो जाय त्रौर मनुष्य देवता । पर हमारी नाकिस राय में यह जंचता है कि मनुष्यत्व का इतना उज्जल सौन्दर्य देखने के लिए मनुष्यजाति तैयार नहीं। सम्भव है इस स्थान पर हमारा कई विद्वानों से मतानैक्य हो जाय पर हम तो नम्नता-पूर्वक यही कहेंगे कि कुछ मानवातीत महापुरुषों को छोड़ कर सारी मानवजाति के लिए यह रूप व्यवहारिक नहीं हो सकता। मनुष्य की प्रकृति में जो विकृति छिपो हुई है वह इसे सफल नहीं होने दे सकती ऋौर इसीलिए मनोविज्ञान की दृष्टि से इसे हम कुछ अव्यवहारिक भी कहें तो अनुचित न होगा।

पर भगवान महावीर की ऋहिंसा में यह दोष या ऋतिरेक कहीं भी दृष्टिगोचर नहीं होता। इससे यह न समभना चाहिए कि महावीर ने श्रिहिंसा का ऐसा उज्जल रूप निर्मित ही नहीं किया, उन्होंने इससे भी बहुत अंचे श्रीर महत् रूप की रचना की हैं। पर वह रूप केवल उन्हीं थोड़े से महान् पुरुषों के लिए रक्वा है जो उसके बिल्कुल योग्य हैं, जो संसार ऋौर गाईस्थ्य से **श्र**पना सम्बन्ध छोड़ चुके हैं। श्रौर जो साधारण मनुष्य-प्रकृति

से बहुत ऊपर उठ गये हैं। महावीर भली प्रकार इस बात को जानते थे कि साधारण मनुष्यजाति इस उज्जल रूप को प्रहण् करने में असमर्थ है, वह इस आदर्श को अमल में ला नहीं सकती और इसीलिए उन्होंने साधारण गृहस्थों के लिए उसका उतना ही अंश रक्खा जिसका वे स्वभावतयः ही पालन करसकें और वहां से क्रमशः अपनी उन्नति करते हुए अपने मंजिले मकसूद पर पहुँच जायं।

किस सीमा तक मनुष्य अपनी हिंसक-प्रवृत्ति पर अधिकार रख सकता है और उस सीमा से अधिक कन्ट्रोल अनिधकार अवस्था में रखने से किस प्रकार उसका नैतिक अधःपात हो जाता है एवं किस सीमा पर जाकर उसकी यह हिंसक-प्रवृत्ति कूर रूप धारण कर लेती है और उसपर कैसे संयम किया जा सकता है आदि सब बातों का समाधान जैन-अहिंसा का सूक्ष्म अध्ययन करने से हो सकता है। यह विषय ऐसा गहन है कि संचिप्त में इसको बत-लाना असम्भव है। हमारा मतलब केवल इतना हो है कि महा-वीर की जैन-अहिंसा मनोविज्ञान की कसौटी पर भी बिल्कुल खरी उतरती है। जो जिज्ञासु तुलनात्मक ढङ्ग से इसका विस्तृत अध्ययन करना चाहें उन्हें आधुनिक महात्माओं की अहिंसा और जैन-अहिंसा का सूक्ष्म-टिष्ट से अवश्य अध्ययन करना चाहिए।



## स्याद्वाद-दर्शन

क्रिं क्र्यंत्रेजी के प्रसिद्ध विद्वान डाक्टर "थामस" का कथन है। कि "न्याय-शास्त्र में जैन-न्याय का स्थान बहुत ऊँचा है इसके कितने ही तर्क पाश्चात्य तर्क-शास्त्र के नियमों से बिल्कुल मिलते हुए हैं। स्याद्वाद का सिद्धान्त बड़ा ही गम्भीर है। यह वस्तु की भिन्न भिन्न स्थितियों पर अच्छा प्रकाश डालता है।"

इटालियन विद्वान् डा० टेसीटोरी का कथन है कि जैन-दर्शन के मुख्य तत्व विज्ञान-शास्त्र के आधार पर स्थित हैं। मेरा यह पूर्ण विश्वास है कि ज्यों ज्यों पदार्थ विज्ञान की जन्नति होती जायगी, त्यों त्यों जैन-धर्म के सिद्धान्त वैज्ञानिक प्रमाणित होते जायँगे ।

जैन-तत्व-ज्ञान की प्रधान नींव स्याद्वाद-दर्शन पर स्थित है। डाक्टर हर्मन जेकोबी का कथन है कि इसी स्याद्वाद के ही प्रताप से महावोर ने अपने प्रतिद्वन्दियों को परास्त करने में श्चपूर्व सफलता प्राप्त को थी। सञ्जय के "श्रज्ञेयवाद" के बिल्कुल प्रतिकूल इसकी रचना की गई थी।

जो कुछ हो यह तो निश्चय है कि स्याद्वाद-दर्शन संसार के तत्वज्ञान में अपना एक खास स्थान रखता है। स्याद्वाद का अर्थ है-वस्तु का भिन्न भिन्न दृष्टि-बिन्दुत्रों से विचार करना, देखना या कहना। स्याद्वाद का एक ही शब्द में हम अर्थ करना चाहें तो उसे "अपेत्तावाद" कह सकते हैं। एक ही वस्तु में अमुक अमुक अपेता से भिन्न भिन्न धर्मों को स्वीकार करने ही का नाम स्याद्वाद है। जैसे एक ही पुरुष भिन्न भिन्न लोगों की श्रपेत्रा से पिता, पुत्र, चाचा, भतीजा, पित, मामा, भानेज अदि माना जाता है। उसी प्रकार एक ही वस्तु में भिन्न भिन्न श्रपेत्ता से भिन्न भिन्न धर्म माने जाते हैं। एक ही घट में नित्य-त्व ख्रौर अनित्यत्व आदि विरुद्ध रूप में दिखाई देनेवाले धर्मों को अपेना-दृष्टि से स्त्रीकार करने ही का नाम "स्याद्वाद्-दर्शन" है।

वस्तुका स्वरूप ही कुछ ऐसे ढङ्गका है कि वह एक ही समयमें एक ही शब्द के द्वारा पूर्णतया नहीं कहा जा सकता। एक ही पुरुष श्रपने पुत्र की अपेचा से पिता, अपने भतीजे की अपेता से चचा, श्रीर अपने चचा की अपेता से भतीजा होता है। इस प्रकार परस्पर दिखाई देनेवाली बातें भी भिन्न २ त्रपेचात्रों से एक ही मनुष्य में स्थित रहती हैं। यही हालत प्राय: सभी वस्तु ह्यों की है। भिन्न भिन्न ह्यपेन् ह्यों से सभी वस्तुत्रों में सत्, त्रसत् नित्य त्रौर त्रनित्य त्रादि गुण पाये जाते हैं।

मान लीजिए एक घड़ा है, हम देखते हैं कि जिस मिट्टी से घड़ा बनता है उसी से छोर भी कई प्रकार के बर्तन बनते हैं.

पर यदि उस घड़े को फोड़ कर हम ंडसी निट्टी का बनाया हुआ कोई दूसरा पदार्थ किसी को दिखलावें तो वह कदापि उसकी घड़ा नहीं कहेगा। उसी मिट्टो ऋौर द्रव्य के होते हुए भी उसको घड़ा न कहने का कारण यह है कि उसका आकार उस घड़े का सा नहीं है। इससे सिद्ध होता है कि घड़ा मिट्टी का एक त्र्याकार विशेष है। मगर यह बात ध्यान में रखना चाहिये कि अ।कार विशेष मिट्टी से सर्वथा भिन्न नहीं हो सकता, आकार परिवर्तित की हुई मिट्टी ही जब छड़ा, सिकोरा, मटका आदि नामों से सम्बोधित होती है, तो ऐसी स्थिति में ये आकार मिट्टी से सर्वथा भिन्न नहीं कहे जा सकते। इससे साफ जाहिर है कि घड़े का त्राकार ऋौर मिट्टी ये दोनों घड़े के स्वरूप हैं। ऋब देखना यह है कि इन दोनों रूपों में विनाशी रूप कौन सा है ऋौर ध्रुव कौन सा ? यह प्रत्यच्च दृष्टिगोचर होता है कि घड़े का आकार स्वरूप विनाशी है। क्योंकि घड़ा फूट जाता है—उसका रूप नष्ट हो जाता है। पर घड़े का जो दूसरा स्वरूप मिट्टी है वह ऋवि-नाशी है क्योंकि उसका नाश होता ही नहीं, उसके कई पदार्थ बनते ऋौर बिगड़ते रहते हैं ।

इतने विवेचन से हम इस बात को स्पष्ट समभ सकते हैं कि घड़े का एक स्वरूप विनाशी है और दूसरा ध्रुव । इसी बात को यदि हम यों कहें कि विनाशी रूप से घड़ा अनित्य है, और ध्रुव रूप से नित्य है तो कोई अनुचित न होगा, इसी तरह एक ही वस्तु में नित्यता और अनित्यता सिद्ध करनेवाले सिद्धान्त ही को स्याद्वाद कहते हैं।

स्याद्वाद की सीमा केवल नित्य श्रीर श्रनित्य इन्हीं दो बातों

में समाप्त नहीं हो जाती, सत् श्रौर श्रसत् श्रादि दूसरे विरुद्ध-रूप में दिखलाई देनेवाली बातें भी इस तत्त्व-ज्ञान के अन्दर सम्मिलित हो जाती हैं। घड़ा श्रांखों से स्पष्ट दिखलाई देता है। इससे हर कोई सहज ही कह सकता है कि "वह सत् है।" मगर न्याय कहता है कि अमुक दृष्टि से वह "असत्" भी है। यह बात बड़ी गम्भीरता के साथ मनन करने योग्य है कि प्रत्येक पदार्थ किन बातों के कारण "सत्" कहलाता है। रूप, रस, गन्ध त्राकारादि अपने ही गुणों और अपने ही धर्मों से प्रत्येक पदार्थ "सत्" होता है। दूसरे के गुणों से कोई पदार्थ "सत्" नहीं कहला सकता। एक स्कूल का मास्टर ऋपने विद्यार्थी की दृष्टि से "मास्टर" कहला सकता है। एक पिता अपने पुत्र की दृष्टि से पिता कहला सकता है। पर वही मास्टर ऋौर वही पिता दूसरे की दृष्टि से मास्टर या पिता नहीं कहला सकता। जैसे स्वपुत्र की ऋपेचा से जो पिता होता है, पर पुत्र की अपेद्धा से पिता नहीं होता है उसी तरह अपने गुणों से, अपने धर्मों से, अपने खरूप से जो पदार्थ सत् है, वही दूसरे पदार्थ के धर्मों से, गुणों से ख्रौर खरूप से "सत्" नहीं हो सकता है \*। जो वस्तु "सत्" नहीं है, उसे "असत्" कहने में कोई दोष उत्पन्न नहीं हो सकता।

इसी विषय को अनेकान्त जयपताका में श्री हरिभद्रसूरि इस प्रकार कहते हैं:---

<sup>&#</sup>x27;'यतस्ततः स्व-द्रव्यचेत्रकालभावरुपेण सद वर्तते, परद्रव्यचेत्रकालभावरुपेण चासत् । ततश्च सचासच भवति । अन्यथा तदभाव-प्रसङ्गात् (घंगदिरूपस्य वस्तुनोऽ ्मावप्रसङ्गात् ) इत्यादि । श्रनेकान्त जयपताका पृष्ठ ३०।

इस प्रकार भिन्न भिन्न अपेनाओं से वस्तु को "सत्" और "असत्" कहने में विचारशील विद्वानों को कोई बाधा उपस्थित नहीं हो सकती। एक कुम्हार है, वह यदि कहे कि "मैं सुनार नहीं हूँ" तो इस बात में वह कुछ भी अनुचित नहीं कह रहा है। मनुष्य की दृष्टि से यद्यपि वह "सत्" है तथापि सुनार को दृष्टि से वह "असत्" है। इस प्रकार अनुसन्धान करने से एक ही व्यक्ति में "सत्" और "असत्" का स्याद्वाद बराबर सिद्ध हो जाता है। किसी वस्तु को "असत्" कहने से यह मतलब नहीं है कि हम उसके "सत्" धर्म के विरुद्ध कुछ बोल रहे हैं। प्रत्युत हम तो दूसरी अपेना से उसका वर्णन कर रहे हैं। इसी बात को Dialogues of Plato में ग्लेटो इस प्रकार लिखते हैं—

When we speak of not being we speak, I suppose not of something opposed to being but only different.

जगत के सब पदार्थ उत्पत्ति, स्थिति श्रौर विनाश इन तीन धर्मों से युक्त हैं। उदाहरण के लिये एक लोहे की तलवार ले लीजिए। उसको गला कर उसकी "कटारी" बना ली। इससे यह तो स्पष्ट हो गया कि तलवार का विनाश होकर कटारी की उत्पत्ति हो गई। लेकिन इससे यह नहीं कहा जा सकता कि तलवार बिल्कुल ही नष्ट हो गई श्रथवा कटारी बिल्कुल नई बन गई। क्योंकि तलवार श्रौर कटारी का जो मूल तत्व है वह तो श्रपनी उसी स्थित में मौजूद है। विनाश श्रौर उत्पत्ति तो केवल श्राकार की हुई। इस उदाहरण से—तलवार को तोड़ कर कटारी बनाने में—तलवार के श्राकार का नाश, कटारी के श्राकार की उत्पत्ति श्रौर लोहे की स्थिति ये तीनों बातें भली मांति सिद्ध

हो जाती हैं। वस्तु में उत्पत्ति, स्थिति स्त्रौर विनाश ये तीन गुण स्वभावतया ही रहते हैं। कोई भी वस्तु जब नष्ट हो जाती है तो इससे यह न समभना चाहिये कि उसके मूल तत्व ही नष्ट हो गये। उत्पत्ति स्रोर विनाश तो उसके स्थूल रूप का होता है। सूक्ष्म परमाणु तो हमेशा स्थित रहते हैं, वे सूक्ष्म परमाणु दूसरी वस्तु के साथ मिलकर नवीन रूपों का प्रादुर्भीव करते रहते हैं। सूर्य्य की किरणों से पानी सूख जाता है पर इससे यह समक लेना मूर्खता है कि पानी का अभाव हो गया है। पानी चाहे किसी रूप में क्यों न हो, बराबर स्थित है। यह हो सकता है, **उस**का वह सूक्ष्म रूप हमें दिखाई न दे पर यह तो कभी सम्भव नहीं कि उसका श्रभाव हो जाय । यह सिद्धान्त श्रटल है किन तो कोई मूल वस्तु नष्ट ही होती है छौर न नवीन ही उत्पन्न होती है। इन मूल तत्वों में जो त्र्यनेक प्रकार के परिवर्तन होते रहते हैं वह विनाश स्त्रीर उत्पाद हैं। इससे सारे पदार्थ उत्पत्ति, स्थिति ऋौर विनाश इन तीन गुणों वाले सिद्ध होते हैं।

त्र्याधुनिक पदार्थ-विज्ञान का भी यही मत है वह कहता है कि "मूल प्रकृति ध्रव स्थिर है श्रीर उससे उत्पन्न होने वाले. पदार्थ उसके रूपान्तर-परिगामान्तर मात्र हैं।" इस प्रकार उत्पत्ति, स्थिति श्रौर विनाश के जैन-सिद्धान्त का विज्ञान भी पूर्ण सम-र्थन करता है।

इन तीनों गुणों में से जो मूल वस्तु सदा स्थित रहती है उसे जैन-शास्त्र द्रव्य कहते हैं, एवं जिसकी उत्पत्ति और नाश होता है उसको पर्याय कहते हैं। द्रव्य की अपेदा से प्रत्येक पदार्थ नित्य हैं श्रीर पर्याय से अनित्य हैं। इस प्रकार प्रत्येक

पदार्थ को न एकान्त-नित्य ऋौर न एकान्त-ऋनित्य बल्कि नित्या-नित्य रूप से मानना ही "स्याद्वाद" है।

इसके सिवाय एक वस्तु के प्रति "सत्" और "असत्" का सम्बन्ध भी ध्यान में रखना चाहिए। हम ऊपर लिख आये हैं कि एक वस्तु अपने द्रव्य, चेत्र, काल और भाव की अपेचा से "सत्" है और दूसरी वस्तु के द्रव्य, चेत्र, काल और भाव से वही असत् है। जैसे वर्षा ऋतु में इन्दौर के अन्तर्गत मिट्टी का बना हुआ लाल घड़ा है। वह द्रव्य से मिट्टी का है, मृत्तिका रूप है, जल रूप नहीं। चेत्र से इन्दौर का है, दूसरे चेत्रों का नहीं। काल से वर्षा ऋतु का है, दूसरे समय का नहीं। और भाव से लालवर्ण वाला है, दूसरे वर्ण का नहीं। संचिप्त में प्रत्येक वस्तु अपने स्वरूप ही से "अस्ति" कही जा सकती है। दूसरे के स्वरूप से वह "नास्ति" ही कहलायगी।

किसी भी वस्तु को हम यदि केवल "सत्" हो कह दें, या केवल "त्र्यसत्" कहें तो इससे उसका पूर्ण ज्ञान नहीं हो सकता। इस बात को स्पष्ट करते हुए हरिभद्र सूरि कहते हैं :—

"सद सदूपस्य वस्तुनो व्यवस्थापितत्वात् । संवेदन स्यापिच वस्तुत्वात् । तथा युक्ति सिद्धश्च । तथाहि संवेदनं पुरोऽव्यवस्थित घटादौ तद्दभावेत् रा भावाध्यवसायरूप मेवो पजायते ।" नचसद्सदूर्वेवस्तुति सन्मात्र प्रात भी स्वये तत्वत् स्तत् प्रतिभा स्येव, सम्पूर्णार्था प्रतिभा सनात् । नरसिंह-सिंह संवेदनवत् । नचेत उभय प्रतिभासिन संवेद्यते तदन्य विविक्तता विशिष्ट स्यैव संवित्ते । तदन्य विविक्तता च भावः ।

मतलब यह कि "सद्सद्रूप वस्तु का केवल सदात्मक ज्ञान ही सचा ज्ञान नहीं है। क्योंकि वह सम्पूर्ण ऋर्थ को प्रतिभासित नहीं कर सकता । जिस प्रकार केवल सिंह के ज्ञान ही से नरसिंह का ज्ञान पूरा नहीं होता उसी प्रकार एक कथन से वस्तु का पूर्णा-भास नहीं हो सकता। क्योंकि संवित्ति तद्न्य विविक्तदा से विशिष्ट है। तद्दन्य विविक्तता त्रर्थात् त्रभाव"%।

वस्तुमात्र में सामान्य त्रौर विशेष ये दो धर्म पाये जाते हैं। सामान्य धर्म उसके "सत्" गुण का सूचक है। स्रौर विशेष

### इसी बात को जहान केई निम्न प्रकार से कहते हैं—

Nor, again, can you reach this unity merely by predication or affirmation, by asserting that is, of each part or member that it is and what it is! On the contrary, in order to apprehend it, with your thought of what it is you must inseparably connect that also of what it is not. You cannot determine the particular number or organ save by reference to that which is its limit or egatism. It does not exist in and by itself.....It can exist only as it denies or gives up any seperate selfindexical being and life only as it finds its life in the larger life and being of the whole you cannot apprehend its true nature under the category of being alone for at every moment of its existence it at once is and is not: it is in giving up or losing itself, its true being is in ceasing to be its notion includes negation as well as affirmation."

An Introduction to the Philosophy of Religion P. 219.

**उसके "श्र**सत्" गुण**्का** सूचक है। सौ घड़े हैं, सामान्य दृष्टि से वे सब घड़े हैं; इसलिये "सत्" हैं। मगर लोग उनमें से भिन्न भिन्न घड़ों को पहचान कर जब उठा लेते हैं तब यह माॡम होता है कि प्रत्येक घड़े में कुछ न कुछ विशेषता है या भिन्नता है। यह भिन्नता ही उनका विशेष गुण है। जब कोई मनुष्य त्रकस्मात् दूसरे घड़े को उठा लेता है त्रौर यह कह कर कि "यह मेरा नहीं है" वापस रख देता है। उस समय **उस घड़े का नास्तित्व प्रमाणित होता है। "मेरा"** के ऋागे जो ''नहीं''शब्द है वही नास्तित्व का सूचक है। यह घड़ा है इस सामान्य धर्म से घड़े का ऋस्तित्व साबित होता है। मगर "यह घड़ा मेरा नहीं है" इस विशेष धर्म से उसका नास्तित्व भी साबित होता है। त्रातः सामान्य त्रौर विशेष धर्म के त्रातुः सार प्रत्येक वस्तु को "सत्" श्रौर "श्रसत्" समभना ही स्याद्वाद् 🕸 है।

# शंकराचार्य्य का ऋाचेप

जगद्गर शङ्कराचार्य्य ने स्याद्वाद का विशेष पृथकरण किये बिना ही इस तत्वज्ञान का खरडन कर डाला है। खरडन करते समय उन्होंने पूर्व पत्त का पूर्ण विवेचन भी नहीं किया है। सप्तभङ्गी का-"स्याद्स्ति" वर्णन करते समय उन्होंने "स्वरू-

<sup>•</sup> यह विषय बहुत हो गहन है। इसकी विशेष जानकारी के लिये कुन्दं-वुन्दाचार्थ्य का प्रवचन सार, समय सार आदि शौर हरिमद्र सूरि की अनेकान्त जय पताका आदि पड़ना चाहिये।

पेगा" ऋौर "पररूपेगा" इन दोः श्रत्यन्त महत्व पूर्ण शब्दों की बिल्कुल उपेचा कर दी है। उन्होंने इन शब्दों पर लेश मात्र भी लक्ष्य नहीं किया है। श्रीर इसी भयङ्कर भूल की जड़ पर उनके खग्डन की इमारत खड़ी हुई है। वे कहते हैं:-

> न हये कस्मिन धर्मिण युगपत्स इत्वादि विरुद्ध धर्म समावेशः स भवति शीतोष्णवत ॥ ( शाङ्कर भाष्य २-२-२२. )

अर्थात्—"जिस प्रकार एक ही वस्तु में शीत ऋौर उष्ण एक साथ नहीं हो सकते उसी प्रकार एक वस्तु में एक साथ सद सदात्मक धर्म का समावेश होना ऋसम्भव है।

यदि शङ्कराचार्य्य "स्वरुपेण्" स्रोर "पर रुपेण्" इन दो शब्दों को ध्यान में रखते श्रौर सत् एवं श्रसत् शब्द को पूर्व पत्त के त्र्यर्थ में समभने का प्रयत्न करते तो उनको माऌम होता कि सत् ऋौर ऋसत् ये दोनों धर्म शीत ऋौर उष्ण की तरह विरोधी नहीं है प्रत्युत श्रपेचाकृत हैं । इसका खुलासा एक अंग्रेजी कोटेशन के साथ हम पहले कर चुके हैं।

इस तत्वज्ञान पर उनका दूसरा त्र्याचेप यह है कि जिसका स्वरूप अनिर्धारित है, वह ज्ञान संशय की तरह प्रमाण भूत नहीं हो सकता। (त्र्रनिधीरित रुपं ज्ञानं संशय ज्ञानवन् प्रमाण मेव न स्यात् ) यह त्र्यात्तेप त्र्यौर इसी तरह के किये हुए दूसरे लोगों के श्राचेष "श्रनेकान्तता" को संशयवाद गिनने की की भयङ्कर भूल के परिणाम स्वरूप उत्पन्न हुए हैं। जो लोग स्याद्वाद को संशयवाद समभते हैं वे भारी भ्रम में है। काली रात के ब्रान्तर्गत किसी रस्सी को देख कर यह कहना कि "यह

रस्सी है या सर्प" श्रवश्य संशयवाद है । क्योंकि इसमें निश्चय कुछ भी मालूम नहीं होता, पर स्याद्वाद में इस प्रकार का संशय कहीं भी नहीं पाया जाता। स्याद्वाद तो कहता है कि एक ही वस्तु को भिन्न भिन्न अपेचा से देखना चाहिये। लोहे का कड़ा लोहे की अपेत्ता से "नित्य" है यह निश्चित और ध्रुव है। इसी प्रकार वह "कड़े" की ऋपेत्ता से ऋनित्य है यह भो निश्चित है ऋौर कड़े की दृष्टि से वह सत् एवं तलवारों की दृष्टि से वह "त्रमत्" है यह भी निश्चित है, इसमें सन्देह का कोई कारण नहीं। फिर यह संशय वाद कैसा ? प्रोकेसर त्र्यानन्द शङ्कर ध्रुव लिखते हैं कि—

"स्याद्वाद का सिद्धान्त अनेक सिद्धान्तों को देख कर उनका समन्वय करने के लिये प्रकट किया गया है। स्याद्वाद हमारे सम्मुख एकीभाव की दृष्टि उपिथत करता है। शङ्कराचार्च्य ने स्याद्वा<mark>द पर जो ऋा</mark>चेप किया है **उ**सका मृल तत्व के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। यह निश्चय है कि विविध दृष्टि-विन्दुऋों द्वारा निरीक्तण किये विना किसी वस्तु का सम्पूर्ण स्वरूप समभ में नहीं त्रा सकता। इसलिये स्याद्वाद उपयोगी त्रौर सार्थक है। महावीर के सिद्धान्तों में बताये गये स्याद्वाद को कोई संश-यवाद बतलाते हैं मगर मैं यह बात नहीं मानता। स्याद्वाद संशयवाद नहीं है । वह हमको एक मार्ग बतलाता है, वह हमें सिखलाता है कि विश्व का अवलोकन किस प्रकार करना चाहिए।"

शङ्कराचार्य्य ऋौर जैन मत के बीच में जो विरोध है, वह वस्तु स्वभाव के खयाल से सम्बन्ध रखता है। शङ्कराचार्य्य जगत को एक मात्र ब्रह्ममय मानते हैं। जब कि जैनमत अने-

कान्ततत्व का प्रतिपादन करता है। यदि शङ्कराचार्घ्य इस दृष्टि से खएडन करने का प्रयत्न करते तो उनके लिये ठीक भी था। पर उनका किया हुन्ना यह खएडन तो बिल्कुल भ्रम-मुलक है।

"स्यात्" शब्द का ऋर्थ "कदाचित्" "शायद्" ऋादि संशय मूलक शब्दों में न करना चाहिये। इसका वास्तविक ऋर्थ है "अमुक त्रपेत्ता से।" इस प्रकार वास्तविक त्रर्थ करने से इसे कोई संशयवाद नहीं कह सकता।

विशाल दृष्टि से दर्शन-शास्त्रों का अवलोकन करने पर हमें माॡम होता है कि प्रत्यच या परोच्च किसी भी तरह से प्रत्येक दर्शनकार ने इस सिद्धान्त को स्वीकार किया है। सत्व, रज ऋौर तम इन विरुद्ध गुण वाली तीन प्रकृतियों को मानने वाला सांख्य-दर्शन, पृथ्वी को परमाणु रूप से नित्य ऋौर स्थूल रूप से **ञ्च**नित्य मानने वाला नैयायिक तथा द्रव्यत्व, पृथ्वीत्व, श्रादि धर्मों को सामान्य श्रौर विशेष रूप से स्वीकार करने वाला श्रौर वैशोषिक दर्शन, श्रनेक वर्णयुक्त वस्तु के श्रनेक वर्णाकार वाले एक चित्र ज्ञान को जिसमें अनेक विरुद्ध वर्ण प्रतिभासित होते हैं, मानने वाला बौद्ध-दर्शन, प्रमाता, प्रमिति ऋौर प्रमेय त्राकार बाले एक ज्ञान को जो उन तीन पदार्थों का प्रतिभास रूप है, मंजूर करने वाला मीमांसक-दर्शन श्रीर श्रन्य प्रकार से दूसरे दुर्शन भी स्याद्वाद को ऋर्थतः स्वीकार करते हैं।

एक प्राचीन लेखक लिखते हैं-- "जाति श्रौर व्यक्ति इन दो रू ों से वस्तु को बताने वाले भट्ट स्याद्वाद की उपेचा नहीं कर सकते। त्रात्मा को व्यवहार से बद्ध श्रौर परमार्थ से अबद्ध

मानने वाले ब्रह्मवादी स्याद्वाद का निरस्कार नहीं कर सकते। भिन्न भिन्न नयों की ऋषेत्वा से भिन्न भिन्न ऋथों का प्रति पादन करने वाले वेद भी सर्वतन्त्र सिद्ध स्याद्वाद को धिकार नहीं दे सकते।"

## सप्त भङ्गी

वस्तुत्व के स्वरूप का सम्पूर्ण विचार प्रदर्शित करने के लिए जैनाचार्य्यों ने सात प्रकार के वाक्यों की योजना की है-वह इस प्रकार है-

स्यादस्ति Q

कथंचित है

२ स्यान्नास्ति

" नहीं है

३ स्यादस्तिनारि ।

" है और नहीं है।

४ स्यादवक्तव्यम्

कथंचित ऋवाच्य है

" है और अवाच्य है। ५ स्यादस्ति त्रवक्तव्यम्च

६ स्यान्नास्ति त्रवक्तन्यम्च " नहीं त्र्यौर त्रवाच्य है।

७ स्याद्स्ति नास्ति अवक्तञ्यंच" है नहीं स्पौर अवाच्य है।

१-प्रथम शब्द प्रयोग-"यह निश्चित है कि घट "सत्" है मगर "त्रमुक त्रपेद्या से" इस वाक्य से त्रमुक दृष्टि से घट में मुख्यतया श्रस्तित्व धर्म का विधान होता है। (स्यादस्ति)

२--दूसरा शब्द प्रयोग-यह निश्चित है कि घट "असत्" है, मगर अमुक अपेत्ता से। इस वाक्य द्वारा घट में अमुक श्रपेचा से मुख्यतया नास्तित्व धर्म का विधान होता है। -( स्यान्नास्ति )

३-तीसरा शब्द प्रयोग-किसी ने पूछा कि-"धट क्या

अनित्य और नित्य दोनों धर्म वाला है ?" उसके उत्तर में कहना कि—"हाँ, घट अमुक अपेत्ता से अवश्यमेव नित्य और अनित्य है।" यह तोसरा वचन-प्रकार है। इस वाक्य से मुख्य तया त्रनित्य धर्म का विधान त्रौर उसका निषेध, क्रमशः किया जाता है। (स्यादस्तिनास्ति)

४—चतुर्थ शब्द प्रयोग—"घट किसी ऋपेत्ता से ऋवक्तव्य है।" घट ऋनित्य ऋौर नित्य दोनों तरह से क्रमशः बताया जा सकता है। जैसा कि तीसरे शब्द प्रयोग में कहा गया है। मगर यदि क्रम बिना, युगपत् ( एक ही साथ ) घट को अनित्य और नित्य बताना हो तो, उसके लिए जैन शास्त्रकारों ने—'श्रनित्य' 'नित्य' या दूसरा कोई शब्द उपयोगी न समभ—इस 'त्रवक्तञ्य' शब्द का व्यवहार किया है। यह भी ठीक है। घट जैसे ऋनित्य रूप से ऋनुभव में ऋाता है। उसी तरह नित्य रूप से भी अनुभव में आता है। इससे घट जैसे केवल अनित्य रूप में नहीं ठहरता वैसे ही केवल नित्य रूप में भी घटित नहीं होता है। बल्कि वह नित्यानित्य रूप विलच्च जाति वाला ठह-रता है। ऐसी हालत में घट को यदि यथार्थ रूप में नित्य ऋौर श्रनित्य दोनों तरह से क्रमशः नहीं, किन्तु एक ही साथ बताना हो तो शास्त्रकार कहते हैं कि इस तरह बताने के लिये कोई शब्द नहीं है । श्रतः घट श्रवक्तव्य है ।

चार वचन प्रकार बताये गये। उनमें मूल तो प्रारम्भ के दो हो हैं। पिछले दो वचन प्रकार प्रारम्भ के संयोग से उत्पन्न हुए हैं। "कथंचित्−त्र्रमुक ऋपेत्ता से घट ऋनित्य ही है।" "कथंचित्-त्रमुक ऋपेत्ता से घट नित्य ही है"। ये प्रारम्भ के

दो नाक्य जो अर्थ बताते हैं, वही अर्थ तीसरा वचन-प्रकार कमशः बताता है। श्रीर उसी अर्थ को चौथा वाक्य युगपत् एक साथ नताता है। इस चौथे वाक्य पर विचार करने से यह समक्त में आ सकता है कि घट किसी अपेचा से अवक्तव्य भी है। अर्थात् किसी अपेचा से घट में "अवक्तव्य" धर्म भी है। परन्तु घट को कभी एकान्त अवक्तव्य नहीं मानना चाहिये। यदि ऐसा मानेंगे तो घट जो अमुक अपेचा से अनित्य और अमुक अपेचा से नित्यरूप से अनुभव में आता है। उसमें बाधा आ जायगी। अवएव उत्पर के चारों वचन प्रयोगों को "स्यात्" शब्द से युक्त, अर्थात् कथंचित्—अमुक अपेचा से, समकना चाहिये।

इन चार वचन प्रकारों से अपन्य तीन वचन प्रयोग भी इत्पन्न किये जा सकते हैं।

पाचवाँ वचन प्रकार—"अमुक अपेत्ता से घट नित्य, होने के साथ ही अवक्तव्य भी है।

छठा वचन प्रकार—"श्रमुक श्रपेत्ता से घट श्रनित्य होने के साथ ही श्रवक्तव्य भी है।"

सातवाँ वचन प्रकार—"अमुक अपेत्ता से घट नित्यानित्य होने के साथ ही अवक्तत्र्य भी है।"

सामान्यतया, घटका तीन तरह से-नित्य, अनित्य और अवक्तत्र्य रूप से विचार किया जा चुका है। इन तीन वचन प्रकारों को उक्त चार वचन-प्रकारों के साथ मिला देने से सात वचन प्रकार होते हैं। इन सात वचन प्रकारों को जैन शास्त्रों में "सप्तभंगी" कहते हैं। 'सप्त' यानी सात, और 'भंग' यानी वचन

प्रकार । ऋर्थात् सात वचन प्रकार के समूह को सप्त भंगी कहते हैं। इन सातों वचन प्रयोगों को भिन्न २ श्रपेचा से भिन्न भिन्न दृष्टि से समभना चाहिये। किसी भी वचन प्रकार को एकान्त दृष्टि से नहीं मानना चाहिये। यह बात तो सरलता से समफ में त्रा सकती है कि यदि एक वचन प्रकार को एकान्त दृष्टि से मानेंगे तो दूसरे वचन प्रकार श्रसत्य हो जायंगे।

यह सप्त भंगी ( सात वचन प्रयोग ) दो भागों में विभक्त की जाती है। एक को कहते हैं "सकला देश" श्रीर दूसरे को "विकला देश"। "अमुक अपेचा से यह घट अत्तिय ही है।" इस वाक्य से ऋनित्य धर्म के साथ रहते हुए घट के दूसरे धर्मों को बोधन कराने का कार्य्य 'सकला देश' करता है। 'सकल' यानी तमाम धर्मों का 'त्रादेश' यानी कहने वाला । यह प्रमाण वाक्य भी कहा जाता है। क्योंकि प्रमाण वस्तु के तमाम धर्मों को स्पष्ट करने वाला माना जाता है। "त्रामुक अपेद्या से घट श्रनित्य ही है।" इस वाक्य से घट के केवल श्रनित्य धर्म को बताने का कार्य 'विकला देश' का है। 'विकल' यानी श्रपूर्ण। श्रर्थात् श्रमुक वस्तु धर्म को 'त्रादेश' यानी कहने वाला 'विकला देश' है । विकला देश नय वाक्य माना गया है । 'नय' प्रमाण का ऋंश है। प्रमाण सम्पूर्ण वस्तु को प्रहण करता है, ऋौर नय उसके ऋंश को।

इस बात को हर एक समभता है कि शब्द या वाक्य का कार्य अर्थबोध कराने का होता है। वस्तु के सम्पूर्ण ज्ञान को 'प्रमारा' कहते हैं। श्रीर उस ज्ञान को प्रकाशित करने वाला वाक्य प्रमाण वाक्य कहलाता है। वस्तु के किसी एक अंश के ज्ञान को 'नय' कहते हैं ऋौर उस एक ऋंश के ज्ञान को प्रका-शित करने वाला 'नय वाक्य' कहलाता है। इन प्रमाण वाक्यों श्रौर नय वाक्यों को सात विभागों में बांटने ही का नाम सप्त भंगी है 🕸 ।



<sup>\*</sup> यह विषय ऋत्यन्त गहन ऋौर विस्तृत है। 'सप्त भंगी तरंगिखी' नामक जैन तर्क ग्रन्थ में इस विषय का पृति पादन किया गया है; "सम्मति पकरण' श्रादि जैन न्य:यशास्त्रों में इस विषय का बहुत गंभीरता से विचार किया गया है।



क्तिक ही वस्तु के विषय में भिन्न, भिन्न दृष्टि विन्दुच्यों से उत्पन्न होने वाले भिन्न भिन्न यथार्थ च्यभिप्राय को "नय" कहते हैं। एक ही मनुष्य भिन्न भिन्न अपेनाओं से

काका, मामा, भतीजा, भानेज, भाई, पुत्र, पिता, ससुर श्रौर जमाई समभा जाता है यह "नय" के सिवा ऋौर कुछ महीं है। हम यह बता चुके हैं कि वस्तु में एक ही धर्म नहीं है। श्रानेक धर्म वाली वस्तु में श्रमुक धर्म से सम्बन्ध रखने वाला जो स्रभिप्राय बंधता है। उसको जैन शास्त्रों ने "नय" संज्ञा दी है। वस्तु में जितने धर्म है, उनसे सम्बन्ध रखने वाले जितने ऋभिप्राय हैं, वे सब 'नय' कहलाते हैं।

एक ही घट ।मूलवस्तु द्रव्य-मिट्टी की अपेत्ता से अविनाशी है, नित्य है। परन्तु घट के त्र्याकार-रूप परिगाम की दृष्टि से विनाशी है। इस तरह भिन्न भिन्न दृष्टि विन्दु से घट को ितत्य स्त्रौर विनाशी मानने वाली दोनों मान्यताएं 'नय' है ।

इस बात को सब मानते हैं कि त्रात्मा नित्य है त्रौर यह बात है भी ठीक क्योंकि इसका नाश नहीं होता है। मगर इस बात का सब को अनुभव हो सकता है कि उसका परिवर्तन विचित्र तरह से होता है। कारण त्रात्मा किसी समय पशु श्रवस्था में होती है, किसी समय मनुष्य स्थिति प्राप्त करती है कभी दैवगित की भोक्ता बनती है श्रौर कभी नरकादि दुर्ग-तियों में जाकर गिरती है। यह कितना परिवर्तन है? एक ही श्रात्मा की यह कैसी विलज्ञण अवस्था है! यह क्या बताती है ? त्रात्मा की परिवर्तन शीलता ! एक शरीर के परिवर्तन से भी यह समभ में त्रा सकता है कि त्रात्मा परिवर्तन की घटमाल में फिरती रहती है, ऐसी स्थिति में यह नहीं माना जा सकता है कि त्रात्मा सर्वथा एकान्त नित्य है। त्र्यतएव यह माना जा सकता है कि त्रात्मा न एकान्त नित्य है, न एकान्त त्र्यनित्य है बल्कि नित्यानित्य है । इस दशा में श्रात्मा जिस दृष्टि से नित्य है वह, श्रोर जिस दृष्टि से श्रनित्य है, वह दोनों ही दृष्टियां "नय" कहलाती हैं।

यह बात सुस्पष्ट ऋौर निस्सन्देह है कि ऋात्मा शरीर से जुदी है। तो भी यह ध्यान में रखना चाहिये कि त्र्यात्मा शरीर में ऐसे ही व्याप्त हो रही है, जैसे कि मक्खन में घत । इसी से शरीर के किसी भी भाग में जब चोट पहुँचती है, तब तत्काल ही त्रात्मा को वेदना होने लगती है। शरीर त्र्यौर त्रात्मा के ऐसे प्रगाढ़ सम्बन्ध को लेकर जैन शास्त्रकार कहते हैं कि यद्यपि त्र्यात्मा शरीर से वस्तुतः भिन्न है तथापि सर्वथा नहीं। यदि सर्वथा भिन्न मानेंगे तो त्रात्मा को शिरीर पर त्राधात लगने से कुछ कष्ट नहीं होगा, जैसे कि एक आदमी को आयात पहुँचाने से दूसरे श्रादमी को कष्ट नहीं होता है। परन्तु श्राबाल वृद्ध का यह त्रानुभव है कि शुरीर पर त्राघात होने से त्रात्मा को उसकी

वेदना होती है। इसलिये किसी अंश में आत्मा और शरीर को अभिन्न भी मानना होगा। अर्थात् शरीर और आत्मा भिन्न होने के साथ ही कदाचित श्रभिन्न भी है। इस स्थिति में जिस दृष्टि से आतमा और शरीर भिन्न है वह, और जिस दृष्टि से श्रात्मा श्रौर शरीर श्रभिन्न हैं वह, दोनों दृष्टियाँ 'नय' कहलाती हैं।

जो श्रभिप्राय ज्ञान से मोच्च होना बतलाता है वह ज्ञाननय है ऋौर जो ऋभिप्राय किया से मोत्तसिद्धि बतलाता है, वह क्रिया नय है ये दोनों ही ऋभिप्राय 'नय' है।

जो दृष्टि, वस्तु की तात्त्विक स्थिति को अर्थात् वस्तु के मूलस्वरूप को स्पर्श करने वाली है वह 'निश्चय नय' है ऋौर जो दृष्टि वस्तु की बाह्य त्र्यवस्था की त्र्योर लक्ष्य खींचती है, वह 'व्यवहार नय' है। निश्चय नय बताता है कि ऋात्मा (संसारी-जीव ) राद्ध-बुद्ध-निरंजन सिचदानन्दमय है श्रीर व्यवहार नय बताता है कि त्रात्मा, कर्मबद्ध त्रवस्था में मोहवान्-त्राविद्यावान् है। इस तरह के निश्चय श्रोर व्यवहार के श्रनेक उदाहरण हैं।

त्र्यभिप्राय बनानेवाले शब्द, वाक्य, शास्त्र या सिद्धान्त सब 'नय' कहलाते हैं— उक्त नय ऋपनी मर्यादा में माननीय हैं। परन्तु यदि वे एक दूसरे को असत्य ठहराने के लिये तःपर होते हैं तो अमान्य हो जाते हैं। जैसे-ज्ञान से मुक्ति बतानेवाला सिद्धान्त श्रौर किया से मुक्ति बतानेवाला सिद्धान्त-ये दोनों सिद्धान्त स्वपत्त का मगडन करते हुए यदि वे एक दूसरे का खरडन करने लगें तो तिरस्कार के पात्र हैं। इस तरह घट को अनित्य श्रीर नित्य बतानेवाले सिद्धान्त, तथा श्रात्मा श्रीर शरीर

का भेद और अभेद बतानेवाले । सिद्धान्त यदि एक दूसरे पर अ। चेप करने को उतार हों तो वे अमान्य ठहरते हैं।

यह समभ रखना चाहिये कि नय श्रांशिक सत्य है, श्रांशिक सत्य सम्पूर्ण सत्य नहीं माना जा सकता है। त्रात्मा को त्र्यनित्य या घट को नित्य मानना सर्वाश में सत्य नहीं हो सकता हैं। जो सत्य जितने ऋंशों में हो उसको उतने ही ऋंशों में मानना युक्त है।

इसकी गिनती नहीं हो सकती है कि वस्तुतः नय कितन हैं। श्रभिप्राय, या वचन प्रयोग जब गणना से बाहर हैं तब नय जो उनसे जुदा नहीं हैं कैसे गणना के अन्दर हो सकते हैं। यानी नयों की भी गिनती नहीं हो सकती है। ऐसा होने पर भी नयों के मुख्यतया दो भेद बताये गये हैं। द्रव्यार्थिक ऋौर पर्यायार्थिक । मूल पदार्थ को 'द्रव्य' कहते हैं; जैसे — घड़े की मिट्टी। मूल द्रव्य के परिणाम को पर्याय कहते हैं। मिट्टी श्रथवा श्रन्य किसी द्रव्य में जो परिवर्तन होता है वह सब पर्याय है। द्रव्याधिक का मतलब है, मूल पदार्थों पर लक्ष्य देने वाला अभिप्राय और 'पर्याधिक नय' का मतलब है, पर्यायों पर लक्ष्य करनेवाला ऋभिप्राय । द्रव्यार्थिक नय सब पदार्थी को नित्य मानता है। जैसे-घड़ा, मृलद्रव्य मृतिका रूप से नित्य है। पर्यायार्थिक नय सब पदार्थों को श्रनित्य मानता है। जैसे स्वर्ण की माला, जंजीर कड़े त्रंगूठी त्रादि पदार्थों में परि-वर्तन होता रहता है। इस श्रनित्यत्व को परिवर्तन होने जितना ही समभना चाहिये, क्योंकि सर्वथा नाश या सर्वथा अपूर्व उत्पाद किसो वस्त्र का कभी नहीं होता है।

प्रकारान्तर से नय के सात भेद बताये गये हैं। नैगम, संत्रह, व्यवहार ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ़ श्रोर एवम्भूत, नैगम—'निगम' का श्रर्थ है संकल्प-कल्पना। इस कल्पना से जो वस्तु व्यवहार होती है वह नैगम नय कहलाता है। यह नय ्तीन प्रकार का होता है, भूत नैगम, भविष्य नैगम श्रोर वर्तमान नैगम । जो वस्तु हो चुकी है उसको वर्तमान् रूप में व्यवहार करना 'भूतनैगम' है। जैसे-"त्राज वही दिवाली का दिन है कि जिस दिन महावीरस्वामी मोच में गये थे।" यह भूतकाल का वर्तमान में उपचार है, महावीर के निर्वाण का दिन त्राज (त्राज दिवाली का दिन ) मान लिया जाता है। इस तरह भूतकाल के वर्तमान में उपचार के अनेक उदाहरण हैं। होनेवाली वस्तु को हुई कहना 'भविष्य नैगम' है। जैसे चावल पूरे पके न हों, पक जाने में थोड़ी ही देर रही हो, तो चस समय कहा जाता है कि चावल पक गये हैं।" ऐसा वाक्य व्यवहार प्रचलित है श्रथवा श्रईतदेव को मुक्त होने के पहले ही कहा जाता है कि मुक्त हो गये यह नैगम नय है। ईंधन, पानी श्रादि चावल पकाने का सामान इकट्टा करते हुए मनुष्य को कोई पूछे कि क्या करते हो ? वह उत्तर दे कि "मैं चावल पकाता हूँ।" यह उत्तर 'वर्त्तमान नैगम नय' है क्योंकि चावल पकाने की किया यद्यपि वर्तमान में प्रारम्भ नहीं हुई है तो भी वह वर्तमान रूप में बताई गई है।

संग्रह-सामान्यतया वस्तुत्र्यों का समुचय करके कथन करना संप्रह नय है। जैसे—"सारे शरीरों की श्रात्मा एक है।" इस कथन से वस्तुतः सब शरीर में एक श्रात्मा सिद्ध नहीं होती है। प्रत्येक शरीर में श्रात्मा भिन्न भिन्न, ही है; तथापि सब च्यात्मात्रों में रही हुई समान जाति की अपेत्ता से कहा जाता है कि—"सब शरीरों में आत्मा एक है।"

व्यवहार-यह नय वस्तुत्रों में रही हुई समानता की उपेता करके, विशेषता की ऋोर लच्च खींचता है इस नय की प्रवृति लोक व्यवहार की तरफ है। भाँच वर्ण वाले भवरे को 'काला भंतर' बताना इस नय की पद्धति है। 'रस्ता ऋ।ता है' कुंडा भरता है, इन सब उपचारों का इस नय में समावेश हो जाता है।

ऋजु सूत्र-वस्तु में होते हुए नवीन नवीन रूपान्तरों की च्योर यह लक्ष्य त्र्याकर्षित करता है। स्वर्ण का मुकुट, कुएडल त्रादि जो पर्यायें हैं, उन पर्यायों को यह नय देखता है। पर्यायों के अलावा स्थायो द्रव्य की ओर यह नय दगपात नहीं करता है। इसीलिये पर्यायें विनश्वर होने से सदा स्थायी द्रव्य इस नय की दृष्टि में कोई चीज नहीं है।

शब्द-इस नय का काम है अपनेक पर्याय शब्दों का एक श्चर्य मानना । यह नय बताता है कि, कपड़ा, वस्न, वसन श्रादि शब्दों का श्रर्थ एक ही है।

समभिरूद-इस नय की पद्धति है कि पर्याय शब्दों के भेद से अर्थ का भेद मानना । यह नय कहता है कि कुंभ, कलश, घट च्यादि शब्द भिन्न ऋर्थ वाले हैं, क्योंकि कुंभ, कलश, घट ऋादि शब्द यदि भिन्न अर्थ वाले न हों तो घट, पट, अश्व आदि शब्द भी भिन्न ऋर्थ वाले न होने चाहिये। इसलिए शब्द के भेद सं अर्थ का भेद है।

एवंभूत-इस नय की दृष्टि से शब्द, अपने अर्थ का वाचक (कहने वाला) उस समय होता है-जिस समय वह ऋर्थ-पदार्थ उस शब्द की ब्युस्पत्ति में से क्रिया का जो भाव निकलता हो, उस क्रिया में प्रवर्ता हुन्ना हो। जैसे 'गो' शब्द की व्युत्पत्ति हैं—"गच्छंतीति गौः" त्र्यर्थात् जो गमन करता है-- इसे गो कहते हैं, मगर वह 'गो' शब्द-इस नय के अभिप्राय से-प्रत्येक गऊ का वाचक नदीं हो सकता है। किन्तु केवल गमन क्रिया में प्रवृत-चलती हुई गाय का ही वाचक हो सकता है। इस नय का कथन है कि शब्द की व्युत्पत्ति के श्रमु-सार ही यदि उसका ऋर्थ होता है तो उस ऋर्थ को वह शब्द कह सकता है।

यह बात भली प्रकार से समभा कर कही जा चुकी है, कि यह सातों नय एक प्रकार के दृष्टि बिन्दु हैं। अपनी अपनी मर्यादा में स्थित रह कर, अन्य दृष्टि बिन्दु औं का खंडन न करने ही में नयों की साधुता है। मध्यस्थ पुरुष सब नयों को भिन्न भिन्न दृष्टि से मान देकर तत्वचेत्र की विशाल सीमा का श्रवलोकन करते हैं। इसीलिये वे रागद्वेष की बाधा न होने से, श्रात्मा की निर्मल दशा को प्राप्त कर सकते हैं।





# मोच का स्वरूप 🕸

जैन तत्व-ज्ञान में "मोत्त" का बहुत ही विशद् ऋौर गहन विवेचन किया गया है। इस विषय के विवेचन को आवश्यक समभ हम एक जैन विद्वान् के इसी विषय पर लिखे हुए लेख के त्र्याधार से य<mark>हां इस विषय पर कु</mark>छ प्रकाश डालने की चेष्टा करते हैं।

मोत्त शब्द की व्युत्पत्ति संस्कृत की "मुञ्ज" धातु से है। इसका ऋर्थ सब प्रकार के बन्धनों से छुटकारा पाना है। इस शब्द से ही यह माॡ्रम होता है कि जगत् की तमाम वस्तुएं एक दूसरे के बन्धन में हैं श्रीर उस बन्धन से स्वतंत्र हो जाने ही को मोच कहते हैं। मोच पर विचार करने से पूर्व ये प्रश्न सहज ही उत्पन्न हो सकते हैं कि कौन बन्धन में है ? किसके बन्धन में है ? वह बन्धन किस प्रकार होता है, कब से है, उससे छुट-कारा पाने की क्या त्रावश्यकता है ? श्रौर वह छुटकारा किस प्रकार हो सकता है ?

अंश्रुत रघुवर दयात लिखित और सरस्वती में प्काशित "मुक्ति का स्वरूप" नामक लेख के श्राधारपर लिखित

इन सब शङ्कात्रों का समाधान करने के पूर्व हमें द्रव्य की गुण ऋौर पर्याय पर विचार करना पड़ेगा । जो वस्तु गुण ऋौर पर्याय से युक्त होती है उसे द्रव्य कहते हैं, द्रव्य अनादि, अकु-त्रिम त्रौर त्रानन्त है। वे श्रानादि काल से चले त्राते हैं, न <del>उनकी कभी उत्पत्ति हुई न कभी नाश होगा । हां, उनकी</del> पर्याय में हमेशा परिवर्तन होता रहता है। कोई भी नवीन द्रव्य जिसका कि पहिले ऋस्तित्व न था, कभी ऋस्तित्व में नहीं ऋा सकता। श्रतः द्रव्यादि से युक्त इस सृष्टि का कर्ता परमेश्वर को मानना महज भल है।

जैन-शास्त्रों में द्रव्य दो प्रकार के बतलाए गये हैं (१) चेतन अथवा जीव और(२) जड़ अथवा अजीव। अजीव द्रव्य के पांच प्रकार हैं-पुद्रल ( Matter ) धर्म (Medium of Motion) अधर्म ( Medium of Rest ) काल (Time) त्राकाश (Space) इनमें से पुड़ल मुर्त्तिक श्रीर शेष श्रमूर्तिक हैं।

जीव श्रौर पुद्रल इन दोनों द्रव्यों के अन्तर्गत वैभाविकी शक्ति" नामक एक विशेष गुण होता है। इस के कारण इन दोनों में एक प्रकार का अञ्जद्ध परिएमन होता है इसी परिएमन को बन्धन कहते हैं।

इतने विवेचन से हमारे पहले दो प्रश्नों का हल हो गया श्रर्थात हमें यह मालूम हो गया कि जीव बन्धन में है श्रीर वह बन्धन पुद्रल परमाणुत्रों का है । इसी बन्धन से छुटकारा पाने हीं का नाम मोच है।

त्र्यव इस बात का विचार करना है कि यह बन्धन किस प्रकार होता है श्रौर किन उपायों से उससे जीव स्वतंत्र होता

है ? इन सब बातों को जैन तत्व-ज्ञान के श्रन्तर्गत सात भागों में विभक्त कर दी हैं जिनकी सात तत्व कहते हैं। श्रर्थात जीव, त्रजीव, श्राश्रव (पुरुल के साथ जीव का सम्बन्ध होने का कारण) बन्ध, सँवर (उन कारणों को रोकने का प्रयत्न) निर्जरा ( उन बन्धनों को तोड़ने का उपाय ) मोत्त ( उन सब बन्धनों से त्राजाद हो जाना ) । इन्ही सात तत्वों के द्वारा जीव की शुद्ध ऋौर ऋशुद्ध दशाओं का बोध होता है।

मोच को मानने वाले लोग जीव की वर्तमान श्रौर भविष्य . श्रवस्था को मानते हैं। वे जीव को ज्ञान स्वरूप एवं प्रकृति से भिन्न भो मानते हैं। पर कुछ लोग ऐसे भी हैं जो उनके त्रना-दित्व एवं त्रविनाशित्व को स्वीकार नहीं करते। उनके मतानु-सार गर्भ से लेकर मृत्यु पर्यन्त ही जीव का ऋस्तित्व रहता है बाद में नष्ट हो जाता है। पर यदि वे सूक्ष्म दृष्टि से इस विषय पर विचार करेंगे तो श्रवश्य उन्हें श्रपने इस कथन में भ्रम माॡम होगा। में सुखी हूँ, मैं दुखी हूँ, मैं राजा हूँ, मैं रङ्क हूँ, त्रादि बातों में "मैं" शब्द का वाच्य इस शरीर से भिन्न ऋ**वश्य** कोई दूसरा पदार्थ है त्र्यौर वह जीव है। सुख, दुखादि का त्र्यनुभव पुद्गल को नहीं होता उसका श्रनुभव करने वाला कोई दूसरा द्रव्य श्रवश्य होना चाहिए जो कि ६सके साथ सन्बद्ध है। इसके त्र्रतिरिक्त श्वासोच्छ्रास त्र्रादि क्रियाएं भी उसके त्र्यास्तत्व को साबित करती हैं। केवल पुद्**गल** में श्वासोच्छास नहीं हो सकता। जहां श्वासोच्छास है वहां जीव का ऋस्तित्व होना चाहिए । त्राकांचा, इच्छा, स्मृति त्रादि बातों से भी जोद के ऋस्तित्व की पृष्टि होती है।

इन सब बातों पर विचार करने से मालूम होता है कि जीव स्वतंत्र पदार्थ है, वह अनादि, श्रकृत्रिम श्रौर श्रविनाशी है। जो लोग इस प्रकार जीव की सत्ता को मानते हैं वे इसके बन्धन को ऋौर मोच्न को भी मानते हैं। पर इन लोगों के मुक्ति विषयक विचारों में भी बड़ा मत-भेद है। कई लोग तो मानते हैं कि जीव का ऋस्तित्व पहले नहीं होता। परमात्मा उसको पैदा करता है, पर क्रिया करने में स्वतंत्र होने के कारण जन्म के पश्चात् वह इच्छानुसार पुराय ऋौर पाप करता है। जो पाप करता है वह नरक में पड़ता है ऋौर जो पुएय करता है वह मरण के पश्चात् पुनः परमात्मा से सम्बन्ध कर लेता है। कोई कहते हैं; कि मृत्यु के पश्चात् तुरन्त ही यह सुख मिल जाता है, कोई कहते हैं कि नहीं श्राकबत के दिन तक उसे ठहरना पड़ता है ऋौर फिर ख़ुदा के इन्साफ़ करने पर वह जजा या सजा भोगता है। एक पत्त का कथन है कि चेतन के दो भेद हैं एक परमात्मा त्र्यौर दूसरा जीवात्मा। परमात्मा सर्वज्ञ, सर्वव्यापी, सर्वशक्तिमान, श्रनादि, शुद्ध, जगत् का कर्त्ता हर्त्ता, जीवात्मा से नितान्त भिन्न सिचदानन्द है श्रौर जीवात्मा श्रल्पज्ञ, इच्छा, द्वेष, श्रौर प्रयत्न सहित है। यह जीव श्रपने कर्मों के अनुसार ईश्वर के दिये हुए फल भोगता है और वेदोक्त कर्म करने से मुक्ति प्राप्त करता है। ये विचार ठीक नहीं कहे जा सकते क्योंकि ऐसे ईश्वर की सत्ता सिद्ध नहीं हो सकती।

कुछ लोग ऐसे जीव को एक स्वतंत्र द्रव्य नहीं मानते। . इनका कथन है कि एक ब्रह्म के सिवा श्रीर कुछ नहीं है (एको-अह्म द्वितीयोनास्ति) ये सब माया श्रीर भ्रम हैं, भ्रम के दर होने पर यह माना हुऋा जीव ब्रह्म हो जाता है ऋौर इसका माना हुत्रा सुख दुख दूर होने पर सचिदानन्द खरूप होने को मोत्त कहते हैं। पर जिस विचार में श्रनेक प्रत्यत्त दिखाई देनेवाले जीवों की सत्ता नहीं मानी जाती वह विचार श्रनुभव त्तथा न्याय से कितना दूर है यह बात स्वयं स्पष्ट है।

जैन-तत्वज्ञान में माने हुए छ: द्रव्यों का संचिप्त विवेचन हम ऊपर कर त्राये हैं। हम यह बतला त्राये हैं कि जैन धर्म में चेतन द्रव्य एक जीव ही माना गया है। जैन सिद्धान्त में जीव अनादि श्रौर श्रनन्त हैं, उसका स्वरूप सम्बदानन्द है। इन जीवों के दो प्रकार बतलाए गये हैं जिनकी सत्ता जन्म-मरणमय होती है, जिनकी चेतना अनन्तज्ञान श्रोर अनन्त दर्शनमय नहीं होती त्रौर जिनका त्रानन्द त्रमन्त सुख नहीं होता वे "संसारीजीव" कहलाते हैं स्रोर वे जीव जो स्रमर, स्रनन्त ज्ञान स्रोर स्रनन्त दर्शनमय होते हैं मुक्त कहलाते हैं।

संसारी जीव ऋगुद्ध ऋवस्था में होते हैं। वे प्रत्यत्त रूप से शरीर के बन्धन में होते हैं। उनको विशेष कर इन्द्रिय झान ही होता है। अपने साथ शरीर का निमित्त, नैमित्तिक, सम्बन्ध होने के कारण वे ऋपने में श्रौर शरीर में भिन्नता का ऋनुभव नहीं करते। इस कारण वे इच्छात्रों के वशोभूत होकर मन्द और तीव्र कषाययुक्त अनेक क्रियाएं करते रहते हैं। इस प्रकार अशुद्ध अर्थात् पुद्गल के बन्धन बंधा हुआ जीव पुद्गल के प्रभाव में त्राकर कार्य्य करता रहता है। उन पुद्गल परमाणुत्रों को जो जीव पर अपना प्रभाव डालते हैं जैनशास्त्रों में "कर्म" कहते हैं। इनकर्भों के बन्धन में पड़कर जीव मृगतुरणा की तरह संसार के अन्दर चक्कर लगाता हुआ श्रनेक दुःखों को भोगता है। जब तक इनसे उसका छुटकारा नहीं होजाता तब तक उसे सचा, त्राकुलता रहित सुख नसीब नहीं हो सकता, इसी कारण कर्म-बन्धन से मुक्त होने की प्रत्येक जीव को स्रावश्यकता होती है।

जीवों की परिएति तीन तरह की होती है-एक शुभ अर्थात् अच्छे काम, दूसरी अशुभ अर्थात् बुरे काम, और तीसरो शुद्ध ऋर्थात् वैराग्य रूप । शुभ परिगाति से पुगय-बन्धन होता है, जिससे संसारिक सुख की प्राप्ति होती है श्रौर श्रशुभ परिग्रित से पाप-बन्धन होता है, जिससे संसार में दुख की सामग्री मिलती है ऋौर दुख भोगना होता है। शुद्ध या वैराग्य वाली परिगाति से जीव के पुग्य-पापरूपी बन्धन हलके होते होते दर हो जाते हैं त्र्रोर जीव में शुद्ध परम सचिदानन्द श्रवस्था का श्राविर्भाव होता है।

इन शुभाशुभ परिण्तियों या पुग्य-पापरूपी बन्धनों के कारण विशेष करके चार होते हैं, एक मिध्यात्व ऋर्थात् मिध्या श्रद्धा दूसरा ऋविरत ऋर्थात् हिंसा ऋौर इन्द्रिय तथा मन के विषयों में प्रवृत्ति, तोसरा तीव्र ऋौर तीव्रतर, मन्द ऋौर मन्दतर भेदवाले चार-क्रोध, मान, माया, लोभ,-कषाय द्यौर नेाकषाय श्रीर चौथा मन, वचन,काय नामक तीन योग जो कर्मों के श्रागमन के मुख्य कारण हैं। यहाँ यह भी समक लेना होगा कि लोभ ऋर्थात् इच्छा पाप ( जिसका यहाँ बन्धन से मतलब है ) का कारण है। लोभ के उदय से जीव प्रकृति से संयोग करता है और पहल पदार्थों के न मिलने से दुखी होता है।

त्र्यगर वे मिल जाते हैं तो उसे सुख का भास होता है, ऋौर उन पदार्थों पर अधिकार करके वह मान करता है, फिर उनको रखने या और इकट्टे करने के लिए माया करता है। अगर कोई **उनको उससे ले ले या उनके सङ्ग्रह करने में बाधा डाले या** उसके मान की हानि करे तो वह क्रोध करता है; ये क्रियायें मानसिक भी होती हैं।

इस तरह कर्मों का आगमन होता है। परन्तु कर्म जीव पर तभी प्रबल होते हैं जब जीव इच्छा के वश में, दीनता की दशा में, अपने स्वाभाविक शुद्धोपयोग रूप निज बल को छोड़ कर निर्वल होता है।

ऐसे पुद्रल के ऋति सूक्ष्म परमाणु जीव के भावों ऋौर क्रियात्रों के निमित्त से उसके बन्धन होते हैं। इन कर्मवर्गों में बन्धन के चार विशेषण होते हैं, एक प्रकृति-बन्धन ( Quality of Karmic matter ) जिसके अनुसार कर्मवर्गों में भिन्न भिन्न प्रकार की शक्तियाँ होती हैं, दूसरे प्रदेश-बन्धन ( Extent of Kramic matter) जिसके अनुसार आत्म-प्रदेशों से कर्म प्रदेशों का सञ्जन्ध होता है, तीसरे स्थिति-जन्धन (Duration of Karmic matter ) जिसके अनुसार कर्मवर्गों की सत्ता या उदयकाल का प्रमाण होता है, श्रोर चौथे श्रनुभाग-बन्धन ( Quantity of Intensity of Karmic matter ) जिसके ऋतुसार कर्मवर्गों में फलदायक शक्ति होती है।

प्रकृति ऋौर प्रदेश-बन्धन योगों के ऋनुसार होते हैं और स्थिति और अनुभाग-बन्धन कषायों के अनुसार। जीव के भावों की हालत योगों और कषायों का जैसा फल हो वैसी होती है।

कर्म त्राठ प्रकार के होते हैं—(१) ज्ञानावरणीय जो जीव के ज्ञाग को ढकते हैं, (२) दर्शनावरणीय जो जीव के देखने को शक्ति को ढकते हैं, (३) मोहनीय जो आत्मा को भ्रम रूप करते हैं, (४) अ्रन्तराय जो वाञ्छित कार्य में विन्न पहुँ-चाते हैं, (५) श्रायु जो किसी नियत समय तक एक गित में स्थिति रखते हैं, (६) नाम जो शरीरादिक बनाते हैं, (७) गोत्र जो कुलों की शुभाशुभ अवस्थात्रों में कारण हाते हैं और (८) वेदनीय जो सुख दुख रूप सामग्री के कारण होते हैं।

ऐसे द्रव्य-कर्मों से भाव कर्म होते हैं स्रोर भाव कर्मों से द्रव्य-कर्म बँधते हैं। इस प्रकार अनादि सन्तान क्रम से पूर्व बद्ध कर्मों के फल से विकृत परिग्ए;मों को प्राप्त होकर जीव अपने ही श्रपराध से त्राप नवीन कर्मों का बन्धन प्रस्तुत करता है । इन्हों नवीन कर्मों के उदय से पुनः इसके विकृत परिणाम होते हैं त्रीर उनसे पुनः पुनः नवीन नवीन कर्मों का बन्धन प्रस्तुत करता हुत्रा वह अनादि काल से इस संसार में पर्यटन करता है।

जीव सन्तान-क्रम से बीज-वृत्तवत् श्रनादि काल से श्रशुद्ध है। ऐसा नहीं है कि वह पहले शुद्ध था ऋौर पीछे ऋशुद्ध हो गया, क्योंकि यदि वह पहले शुद्ध होता तो बिना कारण बीच में अशुद्ध कैसे हो जाता और यद्धि बिना कारण ही बीच में अशुद्ध हो गया है तो इससे पहले अञ्चद्ध क्यों नहीं हो गया ? बिना कारण के कार्य नहीं हो सकता, यह नियम है, अतएव जीव अनादि से अञ्जद्ध है। इस पर शायद यह कहा जाय कि जो हमेशा अग्रुद्ध है उसे हमेशा अग्रुद्ध रहना चाहिए और तब ये मोच की बातें कैसी ? इस सम्बन्ध में कहा जा सकता है कि

धान का बीज-वृत्त-सम्बन्ध श्रनादि काल से चला श्रा रहा है। परन्तु जब धान पर से छिलका उतर जाता है तब चावल ऋनेक प्रयत करने पर भी नहीं उगता, उसी प्रकार जीव के भी अनादि सन्तान क्रम सं विकृत भावों से कर्म-बन्धन श्रीर कर्म के उदय से विकृत भाव होते चले त्राये हैं। परन्तु जब छिलका रूपी विकृत भाव जुदा हो जाते हैं तब फिर चावल रूपी शुद्ध जीव को अङ्कुरोत्पत्ति रूपी कर्म बन्धन नहीं होता।

बन्धन का स्वरूप और उससे छुटकारा होने की सन्भावना मालूम कर लेने के वाद यह भी जान लेना त्रावश्यक है कि छुटकारा किसी परमात्मा के कर्म-फल देने या पैगम्बर के दिलाने से होता है या जीव ही अपने 9रुषार्थ से बन्धनों से मुक्त हो जाता है।

यदि परमात्मा की जरूरत कर्म-फल देने के लिए है तो यह देखना चाहिए कि विषादिक भत्तरण करनेवालों को मरणादिक फल बिना किसी फल-दाता के ही मिल जाता है। अगर यह कहा जाय कि विष खाने का फल भी ईश्वर ही देता है क्योंकि जीव कमों के करने में तो स्वतन्त्र है परन्तु उनके फल भागने में परतन्त्र है तो यह भी ठीक नहीं। किसी धनाट्य ने ऐसा कर्म किया जिसका फल इसे उसका धनहरण होने से मिल सकता है। ईश्वर खयं तो उसका धन चुराने के लिए त्राता नहीं, किन्तु किसी चोर के द्वारा उसका धनहरण कराता है। ऐसी अवस्था में अर्थात् जब चोर ने एक धनाट्य का धन चुराया तब इस क्रिया से धनाट्य को पूर्वकृत कर्म का फल मिला और चोर ने नवीन कर्म किया। अब बताइए कि चोर ने धनाढ्य के

धनहरग्ररूप जो यह क्रिया की है उसे इसने स्वतन्त्रता से की है ऱ्या ईश्वर की प्रेरणा से। यदि इसने उसे स्वतन्त्रता से की है श्रीर उसमें ईश्वर की कुछ भी प्रेरणा नहीं है, तो धनाट्य को जो कर्म का फल मिला वह ईश्वर-कृत नहीं हुन्रा त्रौर यदि ईश्वर की प्रेरणा से चोर ने धन चुराया है, तो चोर कर्म के करने में स्वतन्त्र नहीं रहा ऋौर वह निर्दोष है, पर उसी चोर को वही ईश्वर राजा के द्वारा चोरी का दग्ड दिलाता है। पहले तो उसने स्वयं उससे चोरी करवाई और फिर स्वयं ही उसको दएड दिलाता है, इससे ईश्वर के न्याय में बड़ा भारी बट्टा लगता है। संसार में जितने अनर्थ होते हैं उन सबका विधाता ईश्वर ठह-रेगा, परन्तु उन सब कर्मों का फल बेचारे निर्दोष जीवों को भोगना पड़ेगा। कैसा अच्छा न्याय है। अपराधी ईश्वर और रुएड भोगें जीव <sup>।</sup>

जो लोग किसी पैराम्बर को मुक्ति दिलानेवाला मानते हैं वे यह कहते हैं कि जीव इतना पापी है कि वह ऋपने ऋाप पाप से निवृत्त नहीं हो सकता है । यदि ऐसा हो तो एक श्रेष्ठ से श्रेष्ठ पुरुष, जिसको ऐसे नजात दिलानेवाले पैगम्बर के नाम-निशान का पता नहीं है मुक्ति से अथवा स्वर्ग-राज्य से निर्दोष विश्वत रह जायगा । यह कितना बड़ा जुल्म होगा । श्रमल में इनके दार्शनिक यह नहीं समभे हुए हैं कि जीव श्रपने परिणामों के निमित्त से पूर्व बँधे कर्मों का भी उत्कर्षण, त्रपकर्षण, सङ्क्रमण, आदि करता है और इससे उनकी शक्ति को अपने पुरुषार्थ से उपदेश आदि के निमित्त से धर्म-कार्य में प्रवृति करके हीन करता है।

ऊपर बताये हुए जिन कारणों से नवीन बन्धन होता है चनका श्रभाव होने से नवीन बन्धन का होना रुक जाता है श्रीर जो सञ्चित कर्म हैं वे श्रपनी स्थिति पूरी करके श्रपने श्राप समाप्त हो जाते हैं श्रौर उनको जीव तप श्रादि से भी छिपा देते हैं। जब नवीन कर्मों का आश्रव नहीं होगा ऋौर पूर्व-बद्ध कर्मों की निर्जरा हो जावगी तब आतमा से सब कर्मों के पृथक् होने के कारण त्रात्मा शुद्ध हो जायगी त्र्यौर उसकी इस शुद्ध श्रवस्था को हो मोच कहते हैं। मोच में श्रात्मा से सब कर्म पृथक् हो गये, इसलिए कर्मजनित विकार भी आत्मा से दूर हो गये। ये विकार ही नवीन बन्धन के कारण हैं, इसलिए मोच प्राप्त होने के बाद कर्म फिर मल से लिप्त नहीं होते, अर्थात् मुक्त जीव मुक्ति से वापस नहीं आ सकते। जिस मुक्ति से वापस त्राता पड़े वह मुक्ति कैसी ? त्रावागमन तो बना ही रहा। जो लोग मुक्ति से वापस आना मानते हैं वे तो मुक्ति शब्द का प्रयोग करके संस्कृत-भाषा का भी खून करते हैं। वे कहते हैं कि ईश्वर जीव को वेदोक्त ज्ञान सिहत वेदोक्त कर्मों के करने का फल भोगने के जिए मुक्ति देता है और कर्म मर्यादा-सहित होते हैं। उनका मुक्ति-रूप फल भी मर्यादा-सहित होता है, द्रार्थात् जीव मुक्ति में त्रापने कर्मों का फल भोग कर कुछ थोड़े से बचे हुए कर्मों के कारण जन्म-मरण करता हुन्ना संसार में फिर पर्यटन करता है। उन्हें यह सोचना चाहिए कि मुक्ति तो जीव के सर्वथा कर्म-रहित होने को कहते हैं और कर्मों के फल तो संसार में आवागमन करके ही भोगे जाते हैं।

जैन-धर्म में यह माना जाता है कि इस मध्यलोक स्त्रीर

सिद्ध-शिला (जहां मुक्त जीव रहते हैं) के बीच में १६ स्वर्ग हैं। उन स्वर्गों में जीव अपने पुर्ण्योद्य से दीर्घायुवाली देव-गित पाकर देव अथवा देवाङ्गना बन कर सांसारिक सुख भोगते हैं, और आयु पूरी होने पर वहां से अपने कर्मानुसार अमर्ण करते हैं। शायद मुक्ति से लौट आना माननेवालों का मतलब ऊपर के खर्गों से ही हो और उनको मोच के सबे खरूप का पता ही न हो।

जैन-धर्म में "सम्यग्दरीनज्ञानचारित्राणि मोत्तमार्गः" कहा है श्रर्थात् सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र की एकता ही मोध्त-मार्ग है। जितने जितने त्रंशों में जीव की सची श्रद्धा, सचा ज्ञान ऋौर सचा चरित्र होता है उतने ही उतने ऋंशों में जीव मोच की त्रोर भुकता है। सम्यग्दर्शन से मतलब ऊपर बताये हुए सात तत्त्वों की सची भावना करना है। अर्थात् जीव, परमात्मा श्रीर जीव से परमात्मा होने के उपाय इत्यादि की सची भावना करना, जीव स्रोर जीवादिक स्रौर जीव के मोत्त होने के उपायों के ज्ञान को सम्यग्ज्ञान और उन उपायों में प्रवृत्तिरूप क्रियात्रों को सम्यक् चारित्र कहते हैं। धर्म दो प्रकार का होता है एक गृहस्थों का दूसरा साधुत्रों का । गृहस्थ व्यवहार-धर्म का पालन करते हुए निश्चय मोत्तमार्ग को तैयारी करते हैं स्रीर साधु इच्छात्रों पर सर्वथा विजय पाने के लिए ज्ञान, ध्यान श्रीर . तप में लीन रहते हैं। धर्म-ध्यान श्रौर शुक्र-ध्यान ही मोत्त के मुख्य कारण होते हैं स्रोर बाकी सब जीव को ध्यान में निश्चल बनाने के उपाय हैं।

ज्ञानवरण-कर्म के अभाव से अनन्तज्ञान, दर्शनावरण-कर्म

के अभाव से अनन्त दुर्शन, अन्तराय के अभाव से अनन्त वीर्य, दर्शन-मोहनीय के अभाव से शुद्ध सम्यक्त, चारित्र-मोहनीय के श्रभाव से शुद्ध चारित्र श्रौर इन समस्त कर्मों के अभाव से अनन्त सुख होता है, मगर शेष के चार कर्मों के बाकी रहने से जीव ऐसी ही जीवन-मुक्त श्रवस्था में संसार में रहता है त्रौर इसी त्रवस्थावाले सर्वज्ञ वीतराग तीर्थद्वर भग-वान से सांसारिक जीवों को सचे धर्म का उपदेश मिलता है. यहो सर्वज्ञोपदेशित सब का हितकारी जैन-धर्म है।

ऊपर के चार श्रघातिया—श्रथीत् वेदनीय, गोत्र, नाम श्रीर श्रायु-कर्मों की स्थिति पूरी होने पर जीव श्रपने ऊर्ध्व गमन स्वभाव से जिस स्थान पर कमों से मुक्त होता है उस स्थान से सीधा पवन के भकोरों से रहित श्रम्नि की तरह ऊर्ध्वगमन करता है श्रौर जहाँ तक ऊपर बताये हुए गमन सहकारी धर्म द्रव्य का सद्भाव है वहाँ तक वह गमन करता है। आगे धर्म-दृव्य का अभाव होने से अलोकाकाश में उसका गमन नहीं होता। इस कारण समस्त मुक्तजीव लोक के शिखर पर विरा-जमान रहते हैं। यहाँ जिस शरीर से मुक्ति होती है उस शरीर से जीव का त्राकार किञ्चित न्यून होता है।

यदि यहाँ कोई यह शङ्का करे कि जब जीव मोच से लौट कर त्राते नहीं तथा नवीन जीव उत्पन्न होते नहीं त्रीर मुक्त होने का सिलसिला हमेशा जारी रहता है तो एक दिन संसार के सब जीव मोच्न को प्राप्त कर लेंगे श्रीर संसार शून्य हो जायगा। परन्तु जीव-राशि श्रद्धय, श्रनन्त है, जिस तरह श्राकाश द्रव्य सर्वव्यापी त्रानन्त है। किसी एक दिशा में बिना मुझे निरन्तर

यदि कोई गमन करता चला जाय तो श्राकाश का श्रन्त कभी नहीं होता है, ऋन्यथा वह सर्वव्यापी नहीं हो सकता था । इसी ्प्रकार जीवराशि का श्रन्त नहीं होगा।

इस तरह मोच्च में श्रनन्त शुद्ध जीव श्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त दुर्शन, श्रनन्त वीर्य श्रोर श्रनन्त सुखवाले श्रनन्त परमात्मरूप श्चिपनी अपनी सत्ता में सिचदानन्द स्वरूप होकर हमेशा परमा-नन्द में रहते हैं। त्रात्म-कल्याण के चाहनेवाले जीव ऐसे परमो-त्कृष्ट वीतराग सर्वज्ञ परमात्मा को अपना त्रादर्श बनाकर उसकी यूजा-स्तुति करके शुभ-कर्म उपार्जन करते हैं, शुद्धोपयोग में प्रवृत्त रहते हैं और क्रम से विशुद्ध प्रयत्न करते हुए एक दिन स्वयं परमात्म-पद को प्राप्त कर लेते हैं।

जैन-धर्म के मोच का यही सचा स्वरूप है। इसीका सर्वज्ञों ने उपदेश किया है और यह न्याय से सिद्ध है। यह ्रश्रात्मधर्म किसी एक समाज या जाति की पैत्रिक सम्पत्ति नहीं ैहै, बल्कि सब जीवों का हितकारी है।









## जैन धर्म में आत्मा का आध्यात्मिक विकास

संसार के प्रायः सभी धर्मों ने मोत्त को आतमा के विकास की सर्वोच्च स्थिति माना है, लेकिन मोत्त तक पहुँचने के पूर्व उसका किस प्रकार कम विकास होता है इस पर भिन्न भिन्न दर्शनकारों के भिन्न भिन्न मत हैं। नीचे हम तुलनात्मक दृष्टि से आत्मा के इस कम विकास पर कुछ विचार करना चाहते हैं।

## वैदिक दर्शन

महर्षि पातञ्जिल ने योग दर्शन में मोत्त की साधना के लिए योग का वर्णन किया है। योग को हम आध्यात्मिक विकास क्रम की भूमिका कह सकते हैं। इस योग के प्रारम्भ काल की भूमिका से लेकर क्रमशः पुष्ट होते होते उसको उच्चाति उच्च अवस्था की भूमिका तक पहुँचने की सीढ़ियों को आध्यात्मिक विकास क्रम कह सकते हैं। योग के प्रारम्भ से पूर्व की भूमिकाएँ आत्मा के अविकास की भूमिकाएँ हैं। सूत्रकार के इस विषय को और भी स्पष्ट करने के लिए भाष्यकार महर्षि व्यास ने उन भूमिकाओं को पांच भागों में विभक्त कर दिया है। १ ज्ञिप्त', २ मृढ्', ३ विज्ञिप्त', ४ एकाम्र', ५ निरुद्ध'।

इन पाँच भूमिकात्रों में से पहली दो त्रात्मा के श्रविकास की सूचक है। तीसरी भूमिका विकास श्रौर त्रविकास का सम्मेलन है उसमें विकास की श्रपेचा श्रविकास का ही श्रधिक बल रहता है। चौथी भूभिका में विकास का बल बढ़ता है ऋौर वह पाँचवीं निरुद्ध भूमिका में पूर्णोन्नति पर पहुँच जाता है। यदि भाष्यकार के इसी भाव को दूसरे शब्दों में कहना चाहें तो यों कह सकते हैं कि पहली तीन भूमिकाएँ त्रात्मा के त्राविकास काल को है, ऋौर शेष दो भूमिकाएँ विकास काल की। इन पाँच भूमिकात्रों के बाद की स्थिति को मोच कहते हैं।

योगवासिष्ठ में ऋात्मा की स्थिति के संज्ञेप में दो भाग कर दिये हैं ।१.त्रज्ञानमय त्रौर २.ज्ञानमय। त्रज्ञानरूप स्थिति को त्रविकास काल श्रौर ज्ञानमय स्थिति को विकास काल कह सकते हैं। त्रागे चल कर इन दोनों स्थितियों के ऋौर भी सात विभाग कर दिये गये

१ जो चित्त रजोगुण को अधिकता से हमेशा अनेक विषयों की स्रोर प्रेरित होने से ऋस्थिर रहता है; उसे चिप्त कहते हैं।

२. जो चित्त तमोगुरण के प्राबल्य से हमेशा निद्रा मग्न रहता है उसे मूढ़ कहते हैं।

इ. जो चित्त त्रस्थिरता का विशेषता रहते हुए भी कुछ प्रशस्त विषयो में स्थिर रह सकता है। वह ''विचिप्त'' कहलाता है।

४. जो चित्त अपने विषय में स्थिर बन कर रह सकता है, वह एकाम्र कहलाता है।

<sup>🔾</sup> जिस चित्त में तमाम वृत्तियों का निरोध हो गया हो केवल मात्र उनके संस्कार रह गये हों, वह निरुद्ध कहलाता है।

हैं जिनको हम क्रमशः श्रज्ञानमय श्रीर ज्ञानमय भूमिकात्रों के नाम से पहिचान सकते हैं। अज्ञान की सात भूमिकाएँ ये हैं-

- १. वीज जागृत', २. जागृत', ३. महाजागृत', ४. जागृत'-स्वप्न ५. स्वप्न , ६. स्वप्न जागृत ७. सुषुप्रक , इसी प्रकार ज्ञान-
- १. इस भूमिका में ''अहंत्व मनत्व'' वृद्धि की पूर्ण जागृति तो नहीं होती पर उसको जागृति के चिन्ह दृष्टि गोचर हो जाते हैं। इसी कारण इसका नाम बोज जागृत रक्ता गया है। यह भूभिका बनस्पति के समान चुद्र जीवों में भी मानी जाती है ।
- २. इस भूमिका में "अहंत्व ममत्व" बुद्धि अल्पांश में जागृत हो जाता है. इसी कारण इसका नाम जागृत रक्ला गया हैं। यह भूमिका कीट पतंग श्रौर पश्रश्रों में भी मानी जाती है।
- ३. इस मृमिका में ''श्रहंत्व ममलं' की बुद्धि श्रीर भा पुष्ट होतो हैं. इससे यह महा जागृत कहलःती है । यह भूमिका मनुष्य श्रौर देवताश्रों में पाई जाती है ।
- ४. चौथी भूमिका में "जागृत श्रवस्था" के भ्रम का समावेश हो जाता है। जैसे एक हो जगह दो चन्द्रमा दिखाई देना इत्यादि इससे इस भूमिका का नाम "जागृत स्वप्न" रक्खा गया है ।
- ५. इस भूमिका में निद्रित श्रवस्था में श्राये हुए स्वप्न का चैतन्य श्रवस्था में जो श्रनभव होता है **इ**सका समावेश रहता है: इसलिए यह "खप्र" नाम से प्रकारी जाती है।
- ६. इस भूमिका में कई वर्षों तक चालू रहने वाले स्वप्न का समावेश रहता है। यह स्वप्न शरीर पात होने पर भी चालू रहता है। इससे यह स्वप्न जागृत कहलाती है ।
- ७. यह भूमिका गाढ़ निद्रा की होती है। इसमें "जड़" के समान स्थित हो जाती है। केवल मात्र कर्म वासना रूप में रहते हैं; इसी से यह सुष्पि कहलाती है। इनमें से ७ तक को भूमिकाएं स्पष्ट रूप से मनुष्यों के अनुभव में आती हैं। (योग वशिष्ट उत्पत्ति प्रकरण ११७)

#### मय स्थिति के भी सात विभाग कर दिये गये हैं।

१. शभेच्छा<sup>र</sup>, २. विचारणा । ३. तनुमानसा<sup>र</sup>, ४. सत्वा-पत्तिं , ५. त्रसंसक्तिः, ६. पदार्थ भावकीः, ७. तुर्यगाः ।

पहली सात भूमिका में ऋज्ञान का प्रावल्य रहने से वे त्र्यविकास काल की त्र्यौर त्र्यन्त की सात भूमिकात्र्यों में ज्ञान

- "में मूर्ख ही क्यों बना रहूं; किसी शास्त्र या सज्जन के द्वारा त्रात्मावलोकन कर अपना उद्घार धर्यो न करलूँ।'' इस प्रकार की वैराग्यपूर्ण इच्छा को 'ंशुभेच्छा'' कहते हैं।
- उस शुभेच्छा के फल स्वरूप वैराग्याभ्यास के कारण सदाचार में जो प्रवृति होती है; उसे "विचारणा" कहते हैं।
- १०. शुभेच्छा श्रीर विचारणो के कारण इन्द्रियों अथवा विषयों से जो उदा-सीनता हो जाती है। उसे "तनु मानसा" कहते हैं।
- ११. उपरोक्त तीन भूमिकाओं के अभ्यास से चित्त में जो वृति होती है **ब्रौर** उस वृति के कारण जो श्रात्मा को स्थिति होती है उसे ''सत्वापत्ति' कहते हैं।
- १३. उपरोक्त चार भूमिकाओं के अभ्यास∫से चित्त में जो एक प्रकारका त्रानन्द प्राप्त होता है; उसे "त्रमंसिक्त" भूमिका कहते हैं।
- १३. पाँच प्रकर की भूमिका के अभ्यास से बढ़ती हुई आत्मा की स्थित से एक ऐसी दशा प्राप्त होतो है कि जिससे वाह्य और ऋन्तरंग सब पदार्थों की भावना छट जाती है। केवल दूसरों के प्रयल से शरीर की सासांरिक यात्रा चलती है। इसे "पदार्थ भावको" भूमिका कहते हैं।
- १४. छ: भूमिकाओं के अभ्यास से अहंभाव का ज्ञान विल्कुल शमनहो जाने से एक प्रकार की स्वभःव निष्टा प्राप्त होती है । उसे ''तुर्थगा'' कहते हैं । 'तुर्थगा की अवस्था जीवन मुक्त में होती है। तुर्यगा के पश्रात् की अवस्था 'विदेह युक्त' होती है; ( योग वशिष्ट उत्पत्ति प्र. स. ११८ तथा निर्वाण से १२०)

का प्रावल्य रहने से वे विकास काल की गिनी जाती हैं— ज्ञान की सातवीं भूमिका में विकास अपनी पूर्ण कला को पहुँच जाता है। इसके बाद की स्थिति को मोच्च कहते हैं।

## वौद्ध-दर्शन ।

बौद्ध साहित्य के मौलिक प्रन्थों को "पिटक" कहते हैं। पिटक में कई स्थानां पर अध्यात्मिक विकास का व्यवस्थित और स्पष्ट वर्णन किया है। उसके अन्दर आत्मा की छः स्थितियें बतलाई गई हैं। १. अध्युध्युज्जन २ कल्याण पुध्युज्जन २. स्रोता-पन्न ४. सकदागामी ५. अभेपपित्त के ६. अरहा "

१. ''पुथ्थुज्जन'' सामान्य मनुष्य को कहते हैं। इसके ''श्रंथ पुथ्थुज्जन'' श्रौर ''कल्याण पुथ्थुज्जन'' नामक दो विभाग किये हैं। यथा—

> दुवे पुथ्थुज्जना बुद्धेना दिच बन्धुना, ऋंघो पुथ्थुज्जनो ए वो कल्याणे को पुथ्थुज्जनो ।

- (२) इन दोनों में संयोजना (बंधन) तो दरा हो प्रकार की होती है, अंतर केवल इतना ही रहता है कि, जहाँ पहले की वह प्राप्त रहती है। वहां दूसरे को श्रप्राप्त रहती है। ये दोनों मोचमार्ग से पराङ्मुख होते हैं।
- २. मोचमार्ग को श्रोर अग्रसर होनेवालों के चार भेद हैं—जिन्होंने तीन संयो-जना का नाश कर दिया है। वे "सोतापन्न" कहलाते हैं। सोतापन्न अधिक से अधिक इस मनुष्य लोक में सात वार जन्म ग्रहण करते हैं, उसके बाद अवश्य निर्वाण को प्राप्त होते हैं।
- ३. जिन्होंने तीन संयोजना का तो नारा कर दिया हो श्रौर दो को शिथिल कर डाला हो वे "सकदागामी" कहलाते हैं। "सकदागामी" केवल एक ही बार मनुष्य लोक में श्रौर श्र ते हैं। उसके पश्चात् वे निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं।

इनमें से प्रथम स्थिति ऋध्यात्मिक ऋविकास की स्थिति है, दूसरो में यद्यपि कुछ कुछ विकास का स्फूरण होता है, फिर भी अविकास का ही अधिक प्रभाव रहता है तीसरी से छठी थिति तक उत्तरोत्तर विकास का क्रम बढ्ता जाता है। श्रौर छठी स्थिति में जाकर वह विकास के उच्च शिखर पर पहुँच जाता है। उसके पश्चात् निर्वाण-तत्त्व की प्राप्ति होती है, यदि इस विचारा-विल को संचेप में कहा जाय तो यों कह सकते हैं कि पहली दो स्थितियां अविकास काल की हैं श्रीर अन्त की चार विकास काल की। उसके पश्चात् निर्वाण काल है।

### जैन दर्शन

जैन साहित्य के प्राचीन प्रन्थों में जो श्रागम के नाम से प्रचलित है। त्राध्यात्मिक विकास का क्रम बहुत ही सुव्यवस्थित रूप से मिलता है। उनमें अ।त्मिक-श्यिति के चौदह विभाग कर रक्ले हैं-जो "गुण्छान" नाम से सम्बोधित किये जाते हैं।

गुणस्थान-- त्रात्मा की साम्य तत्त्वचेतना, वीर्य, चरित्र, आदि शक्तियों को "गुण्" कहते हैं और उन शक्तियों की तारतम्य त्रवस्था को स्थान कहते हैं। जिस प्रकार बादलों की श्राड़ में सूर्य छिप जाता है, उसी प्रकार श्रात्मा के खाभाविक गुण भी कई प्रकार के त्रावरणों से छिप कर सांसारिक दशा

४. जिन्होंने पाँच संयोजना का नाश कर डाला हो, वे श्रोपपातिक कहलाते है। श्रोपपातिक ब्रह्मलोक में से ही निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं।

५. जिन्होंने दशों संयोजना का नारा कर डाला हो, वे 'त्रारहा' कहलाते हैं। **बै इसी** स्थिति में निर्वाण प्राप्त कर लेते हैं।

में त्रावृत्त होते हैं। उन त्रावरणों का प्रावल्य ज्यों ज्यों कम होता है वे बादल ज्यों ज्यों फटते जाते हैं—त्यों त्यों त्रात्मा के स्वाभाविक गुण प्रकाशमान होते जाते हैं। त्र्यावरणों का चय जितना ही अधिक होता है उतना ही अधिक आत्मा का विकास होता इन गुणों को श्रसंख्य स्थितियाँ होजाती हैं, पर जैन श्राचार्प्यों ने स्थूलतम, उनकी चौदह स्थितियां बतलाई हैं। जिन्हें गुणस्थान कहते हैं। गुण्स्थान की कल्पना प्रधानतः मोहनीय कर्म की प्रबलता या निर्बलता के ऊपर स्थित है, मोहनीय कर्म की प्रधान शक्तियां दो हैं। १---दर्शन मोहनीय २--चिरत्र मोहनीय। पहली शक्ति का कार्य्य त्रात्मा के सम्यक्त (वास्तविक) गुणों को त्रान्छन्न करने का है। इसके कारण त्रात्मा में सालिक रुचि त्र्योर सत्य दर्शन नहीं होने पाता। दूसरी शक्ति का कार्व्य श्रात्मा के चरित्र गुण को ढक देने का है। इसके कारण श्रात्मा तात्त्विक रुचि श्रीर सत्य दर्शन होने पर भी उसके श्रनुसार श्राप्रसर होकर श्रापने वास्तविक स्वरूप को नहीं जान पाती, इन दोनों शक्तियों में दर्शन मोहनीय ऋधिक बलवान है। जहां तक यह शक्ति निर्वल नहीं होती, वहां तक चरित्र मोहनीय का बल नहीं घट सकता, दर्शन मोहनीय का बल घटते ही चरित्र मोहनीय क्रमशः निर्वल होता होता अन्त में नष्ट हो जाता है। त्राठों कर्मों में [ज्ञानावरणोय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, वेदनीय, श्चाय, नाम श्रौर गोत्र] मोहनीय सबसे प्रधान श्रौर बलशाली है। इसका कारण यह है कि जहां तक मोहनीय का प्राबल्य रहता है-वहां तक श्रन्य कर्मों का बल नहीं घट सकता श्रीर चसकी शक्ति के घटते ही श्रन्य कर्म भी क्रमागत-हास को प्राप्त

होते हैं। यही कारण है कि गुणस्थानों की कल्पना मोहनीय कर्म के तारतम्यानुसार ही की गई है।

पहला गुण्स्थान त्र्यविकास काल है, दूसरे द्यौर तीसरे में विकास का कुछ स्फुरण होता है, पर प्रधानता श्रविकास की रहती है। चौथे गुणस्थान से विकास होते होते अन्त में चौदहवें में जाकर आत्मा पूर्ण कला पर पहुँच जाती है। उसके पश्चात् मोच प्राप्त होता है। संचिप्त में पहले तीन गुणस्थान श्रविकास के हैं। श्रौर श्रन्तिम ग्यारह विकास काल के उसके पश्चात् मोत्त का स्थान है।

यद्यपि यह विषय बहुत ही सूक्ष्म है, तथापि यदि इसको समभने की चेष्टा करते हैं तो यह बहुत ही अच्छा लगता है। यह त्र्यात्मिक-उक्तान्ति की विवेचना है मोत्त-मन्दिर में पहुँचने के लिए निसेनी हैं। पहले सोपान से-जीने से-सब जीव चढ़ना प्रारम्भ करते हैं, कोई धीरे चलने से देर में, ऋौर कोई तेज चलने से जल्दी चौदहवें जीने पर पहुँचते ही मोच्न-मन्दिर में दाखिल हो जाते हैं। कई चढ़ते हुए ध्यान नहीं रखने से फिसल जाते हैं ऋौर प्रथम सोपान पर ऋा जाते हैं। ग्यारहवें सोपान पर चढ़े हुए जीव भी मोह की फटकार के कारण गिर कर प्रथम जीने पर श्रा जाते हैं। इसलिए शास्त्रकार बार बार कहते हैं कि चलते हुए लेश-मात्र भी गफलत न करो । बारहवें जीने पर पहुँचने के। बाद गिरने का कोई भय नहीं रहता है। अठवें और नवें जीने में भी यदि मोह-चय होना प्रारम्भ हो जाता है, तो गिरने का भय मिट जाता है कि

इन चौदह गुण-स्थानों के निम्नाङ्किते नाम हैं:—मिध्यात्व,

सासादन, मिश्र, अविरतसम्यक्दृष्टि, देशविरति, प्रमत्त, अप्रमत्त, श्रपूर्वकरण, श्रनिवृति, सूक्ष्मसंपराय, उपशान्त मोह, चीण मोह, सयोग केवली झौर ऋयोग केवली।

मिथ्या दृष्टि गुग्स्थान-इस बात को सब जोग समभते हैं कि प्रारम्भ में सब जीव ऋधोगति ही में होते हैं इसलिए जो जीव प्रथम श्रेगी में होते हैं वे मिध्यादृष्टि में होते हैं। मिध्या दृष्टि का श्रर्थ है-वस्तुतत्व के यथार्थ ज्ञान का श्रभाव। इसी प्रथम श्रेगी से जीव त्रागे बढ़ते हैं। यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि इस दोष-युक्त प्रथम श्रेणी में भी ऐसा कौन सा गुण है जिससे इसकी गिन की भो गुरा-श्रेगी में की गई है इसका समाधान यह है कि सूक्ष्मातिसूक्ष्म त्रौर नीची हद के जीवों में भी चेतना की कुछ मात्रा तो त्रवश्यमेव उज्ज्वल रहती है। इसी उज्ज्वलता के कारण मिध्या-दृष्टि की गणना भी 'गुगा-श्रेगी' में की गई है।

सासादन%-सम्यक्दर्शन से गिरती हुई दशा का यह नाम है। सम्यक्दर्शन प्राप्त होने के बाद क्रोधादि ऋति तीत्र कषायों का **ब्द्य होने से जीव के गिरने का समय त्राता है यह गु**णस्थान पतनावस्था का है मगर इसके पहले जीव को सम्यग्दर्शन हो गया होता है, इसलिए यह भी निश्चित हो जाता है कि वह कितने समय तक संसार में भ्रमण करेगा।

मिश्र गुण्स्थान की श्रवस्था में श्रात्मा के भाव बड़े ही विचित्र होते हैं इस गुणस्थानवाला सत्य मार्ग स्रौर श्रसत्य

<sup>\* &#</sup>x27;श्रसादन' का अर्थ है श्रतितोन क्रोथादि कपाय । जो इन कपायों से युक्त होता है उसी को 'सास।दन' कहते हैं ।

मार्ग दोनों पर श्रद्धा रखता है। जैसे जिस देश में नारियलों के फलों का भोजन होता है उस देश के लोग अन्न पर न अद्धा रखते हैं श्रोर न अअद्धा ही। इसी तरह इस गुणस्थान वाले की भी सत्य मार्ग पर न रुचि होती है श्रौर न अरुचि ही । खल ऋौर गुड़ दोनों को समान समभनेवाली मोह-मिश्रित वृति इसमें रहतो है। इतना होने पर भी इस गुणस्थान में त्राने के पहले जीव को सम्यक्त हो गया होता है। इसलिय सासादन गुण्स्थान की तरह उसके भव-भ्रमण का भी काल निश्चित हो जाता है।

श्रविरतसम्यक्दृष्टि-विरत का श्रर्थ है व्रत । व्रत बिना जो सम्यक्त होता है उसको 'अविरत सम्यक्टष्टि' कहते हैं। यदि सम्यक्त का थोड़ा सा भी स्पर्श हो जाता है, तो जीव के भव-भ्रमण की त्रविध निश्चित हो जाती है। इसी के प्रभाव से सासादन और मिश्र गुणस्थान वाले जीवों का भव-भ्रमण काल निश्चित हो जाता है। त्रात्मा के एक प्रकार के शुद्ध विकास को सम्यक्दर्शन या सम्यक्दृष्टि कहते हैं इस स्थिति में तत्त्व-विषयक या संशय भ्रम को स्थान नहीं मिलता है। इस सम्यक्त्व से मनुष्य मोच प्राप्ति के योग्य होता है। इसके अतिरिक्त चाहे कितना ही कष्टानुष्टान किया जाय, उससे मनुष्य को मुक्ति नहीं मिलती । मनुस्मृति में लिखा है:—

> "सम्यक्दर्शन सम्पन्नः कर्मणी नहि बध्यते। दर्शनेन विहींनस्तु संसारं प्रति पद्यते"॥

भवार्थ-सम्यक्दरीन वाला जीव कमों से नहीं बंधता है, च्यीर सम्यक्दर्शन विहीन प्राणी संसार में भटकता फिरता है।

देशविरति—सम्यक्त सहित, गृहस्य के व्रतों को परिपालन करने का नाम देश विरति है। 'देश विरति',-शब्द का ऋर्थ है-सर्वथा नहीं-मगर श्रमुक श्रंश में पाप कर्म से विरत होना।

प्रमत्त गुण्यान-उन मुनि महात्मात्रों का है कि जो पञ्च महात्रतों के धारक होने पर भी प्रमाद के बंधन से सर्वधा युक्त नहीं होते हैं।

त्रप्रमत्त गुणस्थान--प्रमाद बंधन से मुक्त हुए महा<u>म</u>ु-नियों का यह सातवां गुणस्थान है।

अपूर्व + करण--मोहनीय कर्म को उपशम या चय करने का अपूर्व (जो पहिले प्राप्त नहीं हुआ) अध्यवसाय इस गुणस्थान में प्राप्त होता है।

त्र्रानिवृत्ति गुणस्थान--इसमें पूर्व गुणस्थान की ऋपेद्या ऐसा त्र्राधिक उज्ज्वल त्र्रात्म परिणाम होता है कि जिससे मोह का उपशम या चय होने लगता है।

सूक्ष्म' संपराय - डक्त गुण स्थानों में जब मोहनोय कर्म का चय या उपशम होते हुए सूक्ष्म लोभांश ही शेष रह जाता है, तब यह गुगा स्थान प्राप्त होता है।

<sup>† &#</sup>x27;करण' यानो अध्यवसाय-अत्म परिणाम ।

१- 'सम्पराय' शब्द का अर्थ कषाय होता है-परंतु यहाँ 'लोभ समम्मना चाहिये।

२-यहाँ और ऊपर नीचे के गुण स्थानों में 'मोह' 'मोहनीय' ऐसे सामान्य शब्द रबखे हैं-मगर इससे मोहनीय कर्म के जो विशेष प्रकार घटित होते हैं उन्हीं को यथायोग्य ग्रहण करना चाहिये. अवकाश के अभाव से यहाँ उनका उल्लेख नहीं किया गया है।

उपशान्त मोह-पूर्व गुण स्थानों में मोह का उपशम करते करते जब आत्मा पूर्णतया मोह को दबा देती है---मोह का उपशम कर देती है, तब उसको यह गुएस्थान प्राप्त होता है।

चीणमोह-पूर्व गुण स्थानों में जिसने मोहनीय कर्म का चय करना प्रारंभ किया होता है, वह जब पूर्णतया मोहको चीएा कर देता है, उसको यह गुगस्थान प्राप्त होता है ।

यहाँ उपशम श्रौर च्रय के भेद को भी समभा देना आव-श्यक है। मोह का सर्वथा उपशम हो जाने पर भी वह पुनः प्रादुर्भूत हुए बिना नहीं रहता है। जैसे किसी पानी के बर्तन में मिट्टी के नीचे जम जाने पर उसका पानी स्वच्छ दिखाई देता है परन्तु उस पानी में किसी प्रकार की हलन चलन होते ही मिट्टी ऊपर उठ त्र्याती है त्र्यौर वह पानी गदला हो जाता है। इसी तरह जब मोह के रजकण-मोह के पुंज—त्रात्म प्रदेशों में स्थिर हो जाते हैं तब त्रात्म प्रदेश स्वच्छ से दिखाई देते हैं, परन्तु वे उपशान्त मोह के रज कए किसी कारण को पाकर फिर से उदय में आ जाते हैं, और उनके इदय में आने से जिस तरह आत्मा गुण्श्रेणियों में चढ़ा होता है, उसी तरह वापिस गिरता है। इससे स्पष्ट है कि केवल ज्ञान मोह के सर्वथा चय होने ही से प्राप्त होता है, क्योंकि मोह का न्त्रय हो जाने पर पुनः वह प्रादुर्भूत नहीं होता है ।

केवल ज्ञान के होते ही:--

'सयोग केवली' गुणस्थान-प्रारम्भ होता है, इस गुणस्थान के नाम में जो "सयोग" शब्द रखा गया है, उसका अर्थ

'योगवाला' होता है । योग का ऋर्थ है शरीरादि का व्यापार, केवल ज्ञान होने के बाद भी शरीरधारी के गमनागमन का व्या-पार, बोलने का व्यापार त्रादि व्यापार होते हैं-इसलिये वे शरीर धारी केवली 'सयोग' कहलाते हैं।

उन केवली परमात्मात्रों के, त्रायुष्य के त्रान्त में, प्रबल ्ञुक्रध्यान के प्रभाव से, जब सारे व्यापार रुक जाते हैं. तब उनको जो श्रवस्था प्राप्त होती है उसका नाम:-

त्रयोग केवली गुणस्थान है। त्रयोगी का त्रर्थ है सर्व व्या-पार रहित-सर्व क्रिया रहित ।

ऊपर यह विचार किया जा चुका है, कि त्रात्मा गुण श्रेणियों में आगे बढ़ता हुआ, केवल ज्ञान प्राप्त कर, आयुष्य के अन्त में अयोगी बन तत्काल ही मुक्ति प्राप्त कर लेता है। यह आध्या-त्मिक विषय है-इसलिए यहाँ थोड़ी सी आध्यात्मिक बातों का दिग्दर्शन कराना उचित होगा।

#### ऋध्यात्म

संसार की गति गहन है, जगत् में सुखी जीवों की ऋपेज्ञा दुखी जीवों का चेत्र बहुत बड़ा है। लोक श्राधिव्याधि ऋौर शोक संताप से परिपूर्ण हैं। हजारों तरह के सुख साधनों की चपिश्चिति में भी सांसारिक वासनात्रों में दुख की सत्ता भिन्न नहीं होती । त्रारोग्य लक्ष्मी सुवनिता त्र्यौर सत्पुत्रादि के मिलने पर भी दुःख का संयोग कम नहीं होता। इससे यह समक में त्रा जाता है कि दुःख से सुख को भिन्न करना-केवल सुख भोगी , बनना बहुत ही दु:साध्य है ।

सुख दुख का सारा श्राधार मनोवृत्तियों पर है, महान धनी मनुष्य भी लोभ के चकर में फंस कर दुख उंठांता है श्रीर महान् निर्धन मनुष्य भी सन्तोष वृत्ति के प्रभाव से मन के उद्वेगों को रोक कर सुखी रह सकता है। महात्मा भर्तृहरि कहते हैं:--

"मनिस च परितुष्टेकोऽर्थवान् को दरिदः।"

इस वाक्य से स्पष्ट हो जाता है कि मनोवृत्तियों का विल-चरण प्रवाह ही सुख दुख के प्रवाह का मूल है।

एक ही वस्तु एक को सुख कर होती है, श्रीर दूसरे को दुख कर। जो चीज एक बार किसी को रुचि कर होती है— वही दूसरी बार उसको ऋरुचिकर हो जाती है। इससे हम जान सकते हैं कि बाह्य पदार्थ सुख दुख के साधक नहीं है— इनका त्राघार मनोवृत्तियों का विचित्र प्रवाह ही है।

राग, द्वेष ऋौर मोह ये मनोवृत्तियों के परिणाम हैं। इन्हीं तीनों पर सारा संसारचक्र फिर रहा है। इस त्रिदोष को दर करने का उपाय श्रध्यात्म शास्त्र के सिवा श्रन्य (वैद्यक ) प्रन्थों में नहीं है। मगर 'मैं रोगी हूँ' ऐसा ऋनुभव मनुष्य को बड़ी कठिनता से होता है। जहाँ संसार की सुख तरंगे मन से टकराती हों, विषयरूपी बिजली की चनक हृद्याकाश में खेल रही हो, श्रीर तृष्णां रूपो पानी की प्रवल धारा में गिर कर श्रात्मा वे भानहो रहाहो वहाँ ऋपना गुप्त रोग समभना ऋत्यन्त कह साध्य है। श्रापनी श्रान्तरिक स्थिति को नहीं समभने वाले जीव एक दम नीचे दर्जे पर हैं। मगर जो जीव इनसे ऊँचे दर्जे के हैं — जो अपने को त्रिदोषाक्रान्त समभते हैं, जो अपने को विद्योषजन्य उप्रताप से पीड़ित सममते हैं श्रीर जो उस रोग के प्रतिकार की शोध में हैं। उनके लिए आध्यात्मिक उप-

'अध्यातम' शब्द 'ऋधि' और "आतमा" इन दो शब्दों के के मेल से बना है। इसका अर्थ है आतमा के शुद्ध स्वरूप को लक्ष्य करके उसके अनुसार बर्ताव करना। संसार के मुख्य दो तत्व जड़ और चेतन-जिनमें से एक को जाने बिना दूसरा नहीं जाना जा सकता है-इस आध्यात्मिक विषय में पूर्णत्या अपना स्थान रखते हैं।

"आतमा क्या चोज है ? आतमा को सुख दुख का अनुभव कैसे होता है ? सुख दुख के अनुभव का कारण स्वयं आत्मा ही है या किसी अन्य के संसर्ग से आत्मा को सुख दुख का अनुभव होता है । आत्मा के साथ कर्म का सम्बन्ध कैसे होता है वह सम्बन्ध आदिमान है या अनादि ? यदि अनादि है तो उसका उच्छेद कैसे हो सकता है—कर्म के भेद प्रभेदों का क्या हिसाब है । कार्मिक बंध, उदय और सत्ता कैसे नियम बद्ध हैं ?" अध्यात्म में इन सब बातों का भली प्रकार से विवेचन है ।

इसके सिवा अध्यात्म विषय में मुख्यतया संसार की श्रमा-रता का हूबहू चित्र खोंचा गया है। अध्यात्म शास्त्र का प्रधान उपदेश भिन्न भिन्न भावनात्रों को स्पष्टतया समभा कर मोह ममता के ऊपर दुवाव रखना है।

दुराष्ट्र का त्याग, तत्व श्रवण की इच्छा, सन्तो का समागम साधुपुरुषों के श्रति श्रीत, तत्वों का श्रवण, मनन और ऋष्ट्र बसन, मिथ्यादृष्टि का नाश, सम्यक्दृष्टि, का प्रकाश, कोध्र

मान, माया, श्रोर लोभ इन चार कषायों का संहार, इन्द्रियों का संयम, ममता का परिहार, समता का प्रादुर्भाव, मनोवृतियों का नित्रह, चित्त की निश्चलता, त्रात्म खरूप की रमणता, ध्यान का प्रवाह, समाधि का श्राविभीव-मोहादिकर्मी का चय श्रीर अन्त में केवलज्ञान तथा मोच की प्राप्ति, इस तरह आत्मोन्नित का कम ऋध्यात्म शास्त्रों में बताया गया है।

'श्रध्यात्म' कहिए चाहे 'योग' दोनों बातें एक ही हैं। योग शब्द 'युजु' धातु से बना है। जिसका ऋर्थ है 'जोड़ना'। जो साधन मुक्ति के साथ सम्बन्ध जोड़ता है उसको योग कहते हैं।

श्रनन्त ज्ञान स्वरूप सिचद।नंदमय श्रात्मा कर्मो के संसर्ग से शरीर रूपी अन्धेरी कोठरों में बंद हो गया है। कर्म के संसर्ग का मूल कारण श्रज्ञानता है, सारे शास्त्रों श्रोर सारी विद्यात्रों के सीखने पर भी जिसकी त्रात्मा का ज्ञान न हुत्रा हो उसके लिये समभना चाहिये कि वह ऋज्ञानी है। मनुष्य का ऊँचे से ऊँचा ज्ञान भी त्रात्मिक ज्ञान के बिना निरर्थक होता है।

अज्ञानता से जो दुख होता है वह आत्मिकज्ञान से ही चीए। किया जा सकता है। ज्ञान श्रौर श्रज्ञान में प्रकाश श्रौर अन्धकार के समान विरोध है। अन्धकार को दूर करने के लिये जैस प्रकाश की आवश्यकता होती है, वैसे ही अज्ञान को दूर करने के लिये ज्ञान की जरूरत पड़ती है। त्रात्मा जब तक कवायों इन्द्रियों श्रीर मन के श्रधीन रहता है-तब तक वह संसा-रिक कहलाता है। मगर वही जब इनसे भिन्न हो जाता है-िनर्मोह बन त्र्यपनी शक्तियों को पूर्ण विकसित करता है, तक मुमुच कहलाता है।

क्रोध का निष्रह चमा से होता है-मान का पराजय मृदुता से होता है-माया का संहार सरलता से होता है-श्रीर लोभ का निकंदन संतोष से होता है-इन कषायों को जीतने के लिये इन्द्रियों को श्रपने श्रधिकार में करना चाहिये, इन्द्रियों पर सत्ता जमाने के लिये मनः शुद्धि की आवश्यकता होती है-मनोवृतियों को रोकने की आवश्यकता होती है. वैराग्य और सित्कया के अभ्यास से मन का रोध होता है। मनोवृत्तियाँ श्रिधकृत होती हैं। क्षमन को रोकने के लिये राग द्वेष को अपने काबू में करना बहुत जरूरी है-रागद्वेष रूपी मैल को धोने का कार्य समता रूपी जल करता है। ममता के बिना मिटे समता का प्रादुर्भाव नहीं होता। ममता मिटाने के लिये; कहा गया है कि:--

'अनित्यं संसारे भवति सक्छं यन्नयनगम्।'

अर्थात-'आंखों से इस संसार में जो दिखता है वह सक ्र श्रानित्य है' ऐसी त्रानित्य भावना, त्र्योर 'त्राशरण' त्रादि भावनाएँ । करनी चाहियें, इन भावनात्रों का वेग जैसे जैसे प्रवल होता जाता है वैसे ही वैसे ममत्व रूपी द्यंधकार चीए। होता जाता है **ऋौर समता की दैदीप्यमान** ज्योति जगमगाने लगती है। ध्यानः की मुख्य जड़ समता है। समता की पराकाष्टा ही से वित्तः किसी एक पदार्थ पर स्थिर हो सकता है। ध्यान श्रेणी में ऋने के बाद-लब्धियां सिद्धियां प्राप्त होने पर यदि फिर से मनुष्य मोहः

<sup>\*</sup> १-- 'असंशयं महाबाहो ! मनो दूनियहं चलम् । श्रभ्यामेन च कौन्टेय ! वैराम्येण च गृह्यते ॥७ (भगवदुगीता)

में फॅस जाता है, तो उसका ऋधःपात हो जाता है, इसलिये ं ध्यानी मनुष्य को भी प्रतिच्चण इस बात के लिए सचेत रहना चाहिये कि वह कहीं मोह में न फँस जाय।

ध्यान की उच्च अवस्था की 'समाधि' का नाम दिया गया ं है । समावि से कर्म-ब्यूह का चय होता है । केवलज्ञान का प्रकाश होता है। वेवल ज्ञानी जब तक शरीरी रहता है तब तक वह ं जोवन मुक्त कहलाता है, पश्चात् शरीर का सबन्ध छूट जाने पर ं चह परब्रह्म स्वरूपी हो जाता है।

श्रात्मा मूढ़ दृष्टि होता है तब 'बिहरात्मा' श्रौरतत्त्वदृष्टि होने ं पर 'त्र्यन्तरात्मा' कहलाता है। सम्पूर्ण ज्ञानवान होने पर 'परमात्मा' कहलाता है। दूसरी तरह से कहें तो यों कह सकते हैं कि शरीर 'बहिरात्मा' है ! शरीर सचैतन्य स्वरूप जीव 'श्रन्तरात्मा' ेहै त्र्यौर त्र्यविद्यामुक्त परम शुद्धसिद्यानन्द रूप बना हुत्र्या जीव ही 'परमात्मा' है।

जैन शास्त्रकारों ने त्रात्मा की त्राठ दृष्टियों का वर्णन किया े है. उनके ये नाम हैं—मित्रा, तारा, बला, दीपता, श्विरा, कान्ता, प्रभा श्रीर परा। इन दृष्टियों में श्रात्मा की उन्नति का क्रम है। ्रथम दृष्टि में जो बोध होता है-उसके प्रकाश को तृगामि के ं उद्योत की उपमा दी गई है। उस बोध के ऋनुसार उस दृष्टि में ्सामान्यतया सद्वर्तन होता है। इस स्थिति में से जीव जैसे जैते ज्ञान श्रौर वर्तन में श्रागे बढ़ता जाता है तैसे तैसे उसका ाविकास होता है।

ज्ञान और क्रिया की ये आठ भूमियां हैं। पूर्व भूमि की अपेन्ना उत्तर भूमि में ज्ञान श्रीर किया का प्रकर्ष होता है। इन आठ दृष्टियों में योग के आठ अंग जैसे—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि कमशः सिद्ध किये जाते हैं। इस तरह आत्मोन्नित का व्यापार करते हुए जीव जब अन्तिम भूमि में पहुँचता है, तब उसका आवरण चीणा होता है और उसे केवल ज्ञान मिलता है।

महात्मा पात जिला ने योग के लिये लिखा है—"योगश्चितः वृत्ति निरोधः" अर्थात् चित्त की वृतियों पर अधिकार रखना इधर उधर भटकती हुई वृत्तियों को आत्म-स्वरूप में जोड़ कर रखना इसको योग कहते हैं। इसके सिवा इस हद पर पहुँचने के लिये जो शुभ व्यापार हैं वे भी योग के कारण होने से योग कह-लाते हैं!

दुनिया में मुक्ति विषय के साथ सीधा सम्बन्ध रखने वाला एक अध्यात्म शास्त्र है। अध्यात्म शास्त्र का प्रतिपाद्य विषय है मुक्ति साधन का मार्ग दिखाना और उसमें आनेवाली बाधाओं को दूर करने का उपाय बताना। मोत्त साधन के केवल दो उपाय हैं। प्रथम पूर्व संचित कर्मों का त्त्य करना और द्वितीय, नवीन आनेवाले कर्मों को रोकना। इनमें प्रथम उपाय को 'निर्जरा' और द्वितीय उपाय को 'संवर' कहते हैं—इनका वर्णन पहले किया जा चुका है। इन उपायों के सिद्ध करने के लिये शुद्ध विचार करना, हार्दिक भावनाएँ दृढ़ रखना, अध्या-दिमक तत्त्वों का पुनः पुनः परिशोलन करना और खराब संयोगों से दूर रहना यही अध्यात्मशास्त्र के उपदेश का रहस्य है।

त्रातमा में त्रानन्त शक्तियां है। त्रावरणों के हटने से धातमाः की जो शक्तियां प्रकाश में त्राती हैं उनका वर्णन करना कठितः

है। श्वात्मा को शक्ति के सामने वैज्ञानिक चमत्कार तुच्छ है, जड़वाद विनाशो है, आत्मवाद उससे विरुद्ध है-श्रविनाशी है। जड़वाद से प्राप्त उन्नतावस्था ऋौर जड़ पदार्थों के त्राविष्कार सब नश्वर हैं, परन्तु आत्म-स्वरूप का प्रकाश और उससे होने चाला ऋपूर्व ऋःनन्द सदा स्थायी है। इन बातों से बुद्धिमान मनुष्य समभ सकता है कि श्राध्यात्मिक तस्व कितने मूल्यवान ष्ट्रौर सर्वोत्कृष्ट हैं ।



# बठा अध्याय

## जैन-शास्त्रों में भौतिक विकास

कि प्राध्यात्मिक विकास ही की तरह जैन-शास्त्रों में भौतिक विकास का भी बड़ी ही सुन्दरता के साथ वर्णन किया गया है। समय के श्रानुसार मनुष्य का किस प्रकार विकास श्रोर हास होता है इसका बड़ा ही क्रमबद्ध विवेचन पाया जाता है।

जैन-धर्म के अन्तर्गत कान के दो विभाग किये गये हैं १. उत्सिपिणी काल और २. अवसिपणी काल । उत्सिपिणी के अन्तर्गत मनुष्य का शरीर, शक्ति, बल, और आयु आदि क्रम से अपना विकास करते रहते हैं और अवसिपणी काल में इनका क्रम गत हास होता रहता है। उस क्रम विकास को और स्पष्ट करने के लिए जैनाचार्यों ने इन दोनों विभागों के छः छः विभाग और कर दिये हैं जो निम्न प्रकार हैं।

उत्सर्पिणी काल

१. दुखमा दुखमा

२. दुखमा

३. दुखमा सुखमा

श्रवसर्पिणी काल

१. सुखमा सुखमा

२. सुखमा

३. सुखमा दुखमा

४. सुखमा दुखमा

५. सुखमा

६. सुखमा सुखमा

४. दुखमा सुखमा

५. दुखमा

६. दुखमा दुखमा

उत्सर्पिणी के प्रथम "दुखमा-दुखमा" काल में मनुष्य की श्रायु बीस वर्ष को श्रौर काया एक हाथ लम्बी होती है। इसमें मनुष्य महा दुखी, शक्ति हीन, श्रीर निर्लंज होते हैं। पाप श्रोर पुराय की उस समय कुछ भी विरासत नहीं समभी जाती। यह काल इक्रोस हजार वर्षों का होता है। इसमें मनुष्य क्रम से श्रपना विकास करता रहता है। इक्कोस हजार वर्ष व्यतीत होने पर दूसरे "दुखमा" काल का प्रारम्भ होता है। इसके प्रारम्भ में मनुष्य की आयु कुछ कम श्रीर श्रन्त में बढ़ते बढ़ते सी वर्ष तक हो जाती है। शरीर भी बढ़ते बढ़ते चार साड़े चार हाथ तक हो जाता है। शक्ति, बल, पाप, श्रौर पुरुष के भाव सब बढ़ते रहते हैं। मतलब यह कि प्राणी ऋपना धीरे धीरे विकास करता रहता है। प्रवृति भी कृपाछ होती जाती है, वर्षा, धन-धान्य, रोगों की कमी त्रादि सब बातें क्रम से बढ़ता जाती हैं। यह काल भो इकीस हजार वर्षों का माना जाता है। इसके पश्चात् दुखमा सुखमा काल का पादुर्भाव होता है। इसमें मनुष्य की काया सात हाथ की हो जाती है श्रीर क्रमशः बढ़ती रहती है। शक्ति, आयु, बल और प्रकृति की कृपा का और भी श्राधिक्य होता जाता है। इस काल में तीर्थंकर श्रवतीर्ण होने लगते हैं। इस काल के समाप्त हुए पश्चात् सुखमा दुखमा काल का खाविभीव होता है। इसमें मध्य तक संसार कर्म भूमि रहती है। श्रर्थात वहाँ तक मनुष्य अपने कर्मों से-श्रपनी ताकत से

कमा कर खाता है। उसके पश्चान् "भोग भूमि" का प्रादुर्भाव हो जाता है। इसमें मनुष्य को अपनी नाकत से कुछ भी कार्य्य नहीं करना पड़ता, उसे सब अभीष्ट वस्तुएं कल्पवृत्तों से प्राप्त होती हैं। भोग भूमि प्रारम्भ हुए के पश्चात् तीर्थंकर, चक्रवर्ती श्रादि महापुरुषों का पैदा होना बन्द हो जाता है। क्योंकि महापुरुष तो अपनो निजी शक्ति से कर्म करके महापुरुष होते हैं ऋौर उस समय मनुष्य को कर्म करने के लिए कुछ भी नहीं रह जाता, सब काम कल्पवृत्तों से होते रहते हैं। इधर नरक के द्वार बन्द हो जाते हैं, उधर मोच भी ऋप्राप्य हो जाता है। सिवाय स्वर्ग के कोई गति नहीं रह जाती। चारों त्र्रोर भोग ही भोग के दृश्य नजर त्राने लगते हैं। लड़ाई, दङ्गे, पाप त्रादि सब बन्द हो जाते हैं। मनुष्य की शक्ति, त्र्रायु त्र्रौर शरोर की ऊँचाई इतनी बढ़ जाती है, कि जिसका कोई हिसाब नहीं। इसके खतम हुए पश्चात् पाँचवे ''सुखमा'' काल का पादुर्भाव होता है । इसमें भोगों की तादाद श्रौर भी बढ़ती है। उसके पश्चात् छठे सुखमा-सुखमा काल का त्राविभीव होता है। इसके त्रान्दर मनुष्य की त्राय, काया, त्रौर शक्ति की हद हो जाती है। इसके अन्त में मनुष्य के भौतिक विकास की पूर्णता हो जाती है।

इसके समाप्त हुए पश्चात् फिर इसी "सुखमा-सुखमा" काल का प्रादुर्भाव होता है। पर यह काल अवसर्विणी का पहला काल होता है। इसमें मनुष्य की वही स्थिति रहती है जो उत्स॰ र्पिणी काल के छठे आरे में रहती है, अन्तर केवल इतना ही होता है कि जहाँ उत्सर्पिणी काल के छठवें आरे में मनुष्य की शक्ति, आयु श्रीर बल बढ़ते रहते हैं वहाँ उसमें घटना प्रारम्भः

हो जाता है। उसमें हास से विकास होता है, इसमें विकास से ्रह्मास होता है। उस काल में मनुष्य श्रपनी निकृष्ट श्रवस्था से प्रारम्भ होकर उत्कृष्ट श्रवस्था को पहुँचता है इसमें उत्कृष्ट से निकृष्ट त्रवस्था को गति करता है। सुखमा-सुखमा काल खतम होने पर "सुखमा" काल का प्रादुर्भाव होता है उसके पश्चात् सुखमा दुखमा का। इस काल के मध्य तक तो भोगभूमि रहती है, फिर कर्म भूमिका श्राविभीव होता है। इसी काल में तीर्थंकर उत्पन्न होना प्रारम्भ होते हैं जो चौथे दुखमा सुखमा काल के अन्त तक होते रहते हैं। भगवान महावीर इसी चौथे काल के अन्त में जब कि इस पंचमकाल के प्रारम्भ होने में ्तीन वर्ष श्रौर साढ़े श्राठ मास शेष थे, निर्वाण को प्राप्त हुए थे। उनके पश्चात् पंचमकाल का प्रारम्भ हुआ।

गौतम के प्रश्न करने पर पञ्चमकाल के भाव बतलाते हुए भगवाम् महावीर ने कहा था--"हे गौतम ! पञ्चमकाल में सब -मनुष्यों की धर्म बुद्धि कषायों के कारण लोप हो जायगी। वे बाड़ रहित खेत की तरह मर्घ्यादा रहित हो जायंगे। ज्यों ज्यों समय बीतता जावेगा, त्यों त्यों मनुष्य की बुद्धि पर ऋधिका-धिक मोह का परदा पड़ता जायगा। लोगों की हिंसादिक ऋर प्रवृतियाँ बढ़ती जायंगी। व्राम स्मशान की तरह, शहर प्रेत-लोक के समान, कुटुम्बी दास की नाई श्रीर राजा यमदएड के समान होंगे। राजा लोग मद-मत्त होकर अपने सेवकों का निप्रह करेंगे श्रीर संवक प्रजा-जनों को लूटना श्रारम्भ करेंगे। -इस प्रकार का "मत्स्यन्याय" श्रर्थात् 'जिसकी लाठी उसकी अस' वाली कहावत चिरतार्थ होगी। चोर चोरी से, राजा कर

से, श्रौर श्रधिकारी रिश्वत से प्रजा का खून चूसेंगे। लोग स्वार्थलोलुप, परमार्थ से विमुख, श्रौर सत्य, लज्जा, दया, एवं दाचिएय से रहित हो जायंगे। शिष्य गुरु की आराधना न करेंगे श्रीर गुरु भी उनमें शिष्यभाव न रक्खेंगे। धर्म में लोगों की बुद्धि मन्द हो जायगी। पृथ्वी ऋत्यन्त प्राणियों से श्राकुल हो जायगी । पुत्र पिता की श्रवज्ञा करेंगे, बहुएँ सार्पणी के समान श्रौर सासुएँ कालरात्रि की तरह होंगी। कुलीन स्त्रियां भी लजा छोड़ कर विकार से, हास्य से, अलाप से अथवा दूसरे प्रकारों से वैश्यात्रों का अनुकरण करने लगेंगी।। श्रावक श्रीर श्राविका धर्म की भी हानि होगी, चारों प्रकार के संय-धर्म का चय हो जायगा । भूठे तौल आरेर भूठे बाटों का प्रचार होगा। धर्म में शठता होगी, सत्पुरुष दुखी श्रीर दुर्जन सुखी होंगे। मणि, मंत्र, श्रीषधि, तंत्र, विज्ञान, धन, श्रायु फल, पुष्प, रस, रूप, शरीर की ऊंचाई, धर्म, वृष्टि, और दूसरे शुभ भावों की पञ्चमकाल में दिन प्रति दिन हानि होती जायगी और छठे काल में तो यह होनि पराकाष्ठा पर पहुँच जायगी।

उपरोक्त कथन की सत्यता इस काल में कितनी प्रमाणित होती जा रही है यह बतलाने की आवश्यकता नहीं। हमारा ' कथन केवल इतना ही है कि जैन-शास्त्रों के ब्रान्तर्गत मनुष्य के विकास और हास का जितना विवे उन है उसमें अतिशयोक्ति का कुछ श्रंश होने पर भी यथार्थता का अधिक श्रंश है।



# गृहस्थ के धर्म

प्रें जिनाचः प्यों ने श्रापने शास्त्रों में गृहस्थ-धर्म श्रीर साधु-धर्म पर बहुत विस्तृत विवेचन किया है। दिगम्बर साहित्य में तो 'रत्नकरएड श्रावकाचार" के समान पुस्तकें इस विषय पर मौजूद हैं। गृहस्थ-धर्म का दूसरा नाम श्रावक-धर्म भी है। इस धर्म का पालन करनेवाले पुरुष "श्रावक" श्रीर स्त्रियाँ "श्राविकाएँ" कहलाती हैं। गृहस्थ-धर्म पालने में बारह व्रत बतलाये गये हैं।

१-स्थूल प्राणातिपात विरमण, २-स्थूल मृषावाद विरमणः ३-स्थूल ऋदत्तादान विरमणः, ४-स्थूल मैथुन विरमणः, ५-परिमह परिणामः, ६-दिग्त्रतः, ७-भोगोपभोग परिमाणः, ८- ऋनर्थं दण्डः विरति, ५-सामायिकः, १०-दैशावकाशिकः, ११-प्रोषध श्रोरः १२-ऋतिथि संविभागः।

१—स्थून प्राणातिपात विरमण—( त्र्रहिंसा ) इस व्रत का विस्तृत वर्णन हम इस खण्ड के पहले श्रध्याय में कर त्र्राये हैं। उस लेख में हम यह बतला चुके हैं कि गृहस्थ स्थूल हिंसा का त्यागी नहीं होता। संसारिक व्यवहार चलाने के लिये त्र्रथवा ेदेश, ज।ति एवं राष्ट्र की रचा करने के लिये उसे हिंसा करना श्रनिवार्य्य होता है श्रीर जैन-शास्त्रों में इस प्रकार की हिंसा को मनाई भी नहीं है। लालालाजपराय तथा श्रन्य विद्वानों का यह कथन बिल्कुल भ्रम मूलक है कि जैन-ऋहिंसा मनुष्य के पुरुषत्व को नष्ट कर कायर बना देती है। जैन-ऋहिंसा का पालन और श्रध्ययन करते समय यह खयाल में रखना चाहिये कि जैन-धर्म का द्या सम्बन्धी उपदेश दुनिया को कायर बनाने वाला नहीं है बल्कि विवेक मार्ग को सिखानेवाला है। च्यर्थ को लड़ाई करने से, श्रथवा टएटा खड़ा करने से मानवीय शक्ति का दुरुपयोग होता है, देश बर्बाद होता है, जाति नष्ट होती है--श्रीर तामसिक वृत्ति की श्राभवृद्धि होकर मनुष्य क्रर बन जाता है। देश को रचा के लिए सालिक शौर्य्य दिखाने की, युद्ध करने की श्रौर कूर लोगों के हाथ से प्रजा की बचाने की जैन-धर्म में आज्ञा है। इतिहास और प्राचीन जैन शास्त्र इस बात के प्रमाण हैं। जैन-धर्म गृहस्थों को गृहस्थ के मुताबिक चलने की आज्ञा देता है। उसका कथन तो सिर्फ इतना ही है कि अपने स्वार्थ के लिए अपने से निरपराध दुर्बल प्राणी को व्यर्थ मत सतात्रो । इस वात का त्रानुमोदन कोई भी धर्मशास्त्र नहीं कर सकता कि निरपराध को सताना श्रच्छा है। योग्यतानुसार श्रपराधी को दण्ड देने की योजना करना किसी धर्मशास्त्र में निषद्ध नहीं है।

जो व्यक्ति मनस्तव के सिद्धान्तों को नहीं जानता है, वह धर्म के तत्वों को भा नहीं समभा सकता है और इसी-लिए उसके जोवन को दशा बहुत श्वनबस्थित हो जाती है।

मनुष्य को मनुष्यता इसी में है कि वह अपनी लागिएयों को श्चपने जज्बों को दया से दबा रक्खे। जगत का कल्यागा उन्हीं लोगों से होता है जो उदार हृदय वाले होते हैं। जिस काल में दयाहीन स्वार्थी लोगों का दौरदौरा होता है उस काल में प्रजा को जो दुःख उठाने पड़ते हैं वे इतिहास के वेत्ताओं से छिपे नहीं हैं।

इसलिए जैन शाश्रों में गृहस्थ धर्म का वर्णन करते हुए कहा है कि: - गृहस्थ को जान बूम कर संकल्प पूर्वक किसी त्रसा जीव को न मारना चाहिये--न सताना चाहिये। बिना किसी प्रयोजन के किसी भी आत्मा को खेद पहुँचे इस प्रकार के दुर्व-चन न कहना चाहिये।

स्थूल मृषावाद विरमण-जो सृक्ष्म ऋसत्य से बचने का व्रत नहीं निभा सकते हैं—उनके लिए स्थूल (मोटे) असत्यों का त्याग करना बताया गया है। इसमें कहा गया है कि, कन्या के सम्बन्य में, पशुत्रों के सम्बन्ध में, खेत कुत्रों के सम्बन्ध में श्रीर इसी तरह को श्रीर बातों के सम्बन्ध में भूठ नहीं बोलना चाहिये। यह भी त्रादेश किया गया है कि दूसरों की धरोहर नहीं पचा जाना चाहिये, भूठी गवाहो नहीं देनी चाहिये, श्रौर जाली लेख-दुस्तावेज नहीं बनाने चाहियें।

स्थूल अदत्ता दान विरमण-जो सूक्ष्म चोरी को त्यागने का नियम नहीं पाल सकते उनके लिये म्थूल चोरी छोड़ने का नियम बताया गया है। स्थूल चोरी में इन बातों का समावेशः

"पतितं विस्मृतं नष्टं स्थितं स्थापित माहितम् । अदत्तं नाददीतस्वं परकीयं क्वित् सुधीः॥"

खाद डालना, ताला तोड़ना, जेबकटी करना, खोटे बाट, तोल रखना, कम देना, ज्यादा लेना ऋदि और ऐसी चोरी नहीं करना जो राज नियमों में ऋपराध बताई गई हो। किसी की रास्ते में पड़ी हुई चीज को उठा लेना, किसी के जमीन में गड़े हुए धन को निकाल लेना और किसी की धरोहर पचा लेना—इन बातों का इस ब्रत में पूर्णतया त्याग करना चाहिये।

स्थूल मैथुन विरमण—इस व्रत का श्रमिप्राय है, पर स्नो का त्याग करना, वैश्या, विधवा, श्रौर कुमारी की संगति से दूर रहना तथा जिस बात में जीवों का संहार होता हो, ऐसा पापमय व्यापार नहीं करना।

अनर्थ दंड विरमण—इसका अर्थ है बिना मतलब दंडित होने से—पाप द्वारा बंधने से बचना। व्यर्थ खराब ध्यान न करना, व्यर्थ पापोपदेश न देना और व्यर्थ दूसरों को हिंसक उपकरण न देना, इस अन का पालन है। इनके अतिरिक्त, खेल तमाशे देखना, गप्पें लड़ाना, हंसी दिह्नगी करना आदि प्रमादाचरण करने से यथाशिक बचते रहना भी इस अन में आ जाता है।

सामायिक त्रत—राग द्वेष रहित शान्ति के साथ में दो घड़ी यानी ४८ मिनिट तक आसन पर बैठने का नाम सामयिक है। इस समय में आत्मतत्व का चिन्तन, वैराग्यमय शास्त्रों का परिशालन अथवा परमात्मा का ध्याब करना चाहिये।

देशावकाशिक व्रत-इसका अभिप्राय है छठे व्रत में प्रहरू

किये हुए दिग्नत के दीर्घकालिक नियम को एक दिन या श्रमुक समय तक के लिये परिमित करना, इसी तरह दूसरे व्रतों में जो छूट हो उसको भी संचेप करना।

प्रोषध त्रत — यह धर्म का पोषक होता है इसलिए— 'प्रोषध' कहलाता है। इस त्रत का श्रमिप्राय है — उपवासादि तप करके चार या त्राठ पहर तक साधु की तरह धर्म कार्य में श्रारूढ़ रहना। इस प्रोषध में शरीर की, तैलमर्दन श्रादि द्वारा ग्रुश्रूषा का त्याग, पाप व्यापार का त्याग तथा ब्रह्मचर्य पूर्वक धर्मिक्रया करने को, श्रुभ ध्यान को, श्रथवा शास्त्र मनन को, स्वीकार किया जाता है। त्याग करना भी इसो त्रत में श्रा जाता है।

परिग्रह परिमाण—इच्छा अपरिमित है। इस व्रत का आभिप्राय है—इच्छा को नियमित रखना। धन, धान्य, सोना, चाँदी घर, खेत, पशु आदि तमाम जायदाद के लिए अपनी इच्छानुसार नियम ले लेना चाहिए। नियम से विशेष कमाई हो तो उसकी धर्म कार्य में खर्च कर देना चाहिये। इसका परिमाण नहीं होने से लोभ का विशेष रूप से बोभा पड़ता है और उसके कारण आत्मा अधोगित में चली जाती है। इसलिए इस व्रत की आवश्यकता है।

दिग्त्रत—उत्तर, दिच्छा, पूर्व और पश्चिम इन चारों दिशाओं और ईशान, कामेय, नैर्ऋय और वायव्य इन विदिशाओं में जाने आने का नियम करना, यह इस व्रत का आभिशाय है। बढ़ती हुई लोभ वृत्ति को रोकने के लिये यह नियम बनाया गवा है।

भोगो(पभोग परिमाण-जो पदार्थ एक ही बार उपभोग

ंमें त्राते हैं-वे भोग कहलाते हैं, जैसे त्रन्न, पानो त्रादि । स्त्रीर जो पदार्थ बार बार काम में आ सकते हैं वे उपभोग कहलाते हैं जैसे-वस्न जेवर आदि। इस त्रत का अभिप्राय है कि इनका नियम करना, इच्छानुसार निरन्तर परिमाण करना। तृष्णाः लोलुपता पर इस ब्रत का कितना प्रभाव पड़ता है-इससे तृष्णा कितनी नियमित हो जाती है, सो अनुभव करने ही से मनुष्य भली प्रकार जान सकता है। मद्य, मांस, कन्दमूल आदि अभन्न पदार्थों का त्याग भी इसी व्रत में श्रा जाता है। शान्ति मार्ग में त्र्यागे बढ़ने की जब मनुष्य को इच्छा होती है, तब वह इस त्रत को पालन करता है।

श्रतिथि संविभाग-श्रपनी श्रात्मोन्नति करने के लिये गृह-स्थाश्रम का त्याग करने वाले मुमुद्ध 'त्र्यतिथि' कहलाते हैं। उन अतिथियों को, मुनि महात्माश्रों को अन्न वस्न आदि चीजों का जो उनके मार्ग में वाधा न डालें, मगर उनके संयम पालन में उपकारी हों, दान देना श्रीर रहने के लिए स्थान देना इस ब्रतः का ऋभिप्राय है। साधु संतों के ऋतिरिक्त उत्तम गुण-पात्र गृहस्थों के प्रति भक्ति करना भी इस त्रत में सम्मिलित होता है।

इन बारह व्रतों में से प्रारम्भ के पाँच व्रत "श्रणुव्रत" कहलाते हैं। इनका ऋभिप्राय यह है कि वे साधु के महात्रतों के सामने 'अणु' मात्र हैं—बहुत छोटे हैं। उनके बाद तीन 'गुगा व्रत' कहलाते हैं--इनका मतलव यह है कि ये तीन व्रत अणुत्रतों का गुगा यानी उपकार करने वाले हैं — उनको पुष्ट करने वाले हैं। श्रन्तिम चार 'शिचात्रत' कहलाते हैं । शिचात्रत शब्द का ऋर्थ है-विशेष धार्मिक कार्य करने का अभ्यास डालना ।

बारहों व्रत प्रश्ण करने की सामर्थ्य न होने पर शक्ति के श्चनुसार भी त्रत प्रहण किये जा सकते हैं। इन त्रतों का मूल सम्यक्त है। सम्यक्त प्राप्ति के बिना गृहस्थ-धर्म का सम्पादन नहीं हो सकता है।

## रात्रि भोजन का निषेध।

रात्रि में भोजन करना श्रजुचित है, इस विषय पर ं यहले ऋनुभव-सिद्ध विचार करना ठीक होगा। सन्ध्या होते ही च्यनेक सूक्ष्म जीवों के समूह उड़ने लगते हैं। दीपक के पास रात में चेशुमार जीव फिरते हुए नजर श्राते हैं, खुले रक्खे हुए दीपक पात्र में सैकड़ों जीव पड़े हुए दिखाई देते हैं । इसके सित्रा <sup>्</sup>रात होते ही श्रपने शरीर पर भी श्रनेक⊣जीव बैठते हैं । इससे चह स्पष्ट हो जाता है कि, रात्रि में जीव-समूह भोजन पर भी श्यवश्यमेव बैठते ही होंगे। श्वतः रात में खाते समय, उन जीवों में से जो भोजन पर बैठते हैं. उन जीवों को लोग खाते हैं, ख्यीर इस तरह उनकी हत्या का पाप अपने सिर लेते हैं। कितने ही जहरो जीव रात्रि-मोजन के साथ पेट में चले जाते हैं, ऋौर ्ञ्यनेक प्रकार के रोग उत्पन्न करते हैं। कई ऐसे जहरी जन्तु भी ्होते हैं, जिनका श्रसर पेट में जाते ही नहीं होता, दीर्घ काल के चाद होता है। जैसे जूँ से जलोदर, मकड़ी से कोढ़ और चिटो से ्चुद्धिका नारा होता है। यदिकोई तिनका खाने में श्रा जाता ्हें तो वह गते में घटक कर कष्ट पहुँचाता है। मक्खी खा जाने ेसे बमन हो जाती है भ्रौर त्रगर काई जहरी जन्तु खाने में श्रा जाता है तो मनुष्य मर जाता है। श्रकाल ही में काल का भोजन बन जाता है।

शाम को। (सूर्यास्त के पहले) किया हुआ भोजन जठराग्नि की ज्ञाला पर चढ़ जाता है-पच जाता है, इसिलये निद्रा पर उसका असर नहीं होता है। मगर इससे विपरीत करने से रात को खा कर थोड़ी ही देश में सो जाने से, चलना फिरना नहीं होता इसिलये पेट में तत्काल का भरा हुआ अल्ल, कई बार गंभीर रोग उत्पन्न कर देता है। डाक्टरी नियम है कि भोजन करने के बाद थोड़ा थोड़ा जल पीना चाहिये, यह नियम रात में भोजन करने से नहीं पाला जा सकता है। क्योंकि इसके लिये अवकाश ही नहीं मिलता है इसका परिणाम 'अजीर्ण' होता है। अजीर्ण सब रोगों का घर होता है, यह बात हर एक जानता है। प्राचीन लोग भी पुकार पुकार कर कहते हैं— "अजीर्ण प्रसवा रोगाः।"

इस प्रकार हिंसा की बात को छोड़ कर आरोग्य का विचार करने पर भी सिद्ध होता है कि रात में भोजन करना अनुचित है। यहां हम थोड़ा सा यह भी बता देना चाहते हैं कि इस विषय में धर्मशास्त्र क्या कहते हैं?

हिन्दू धर्मशास्त्रों में 'मार्कएडेय' मुनि प्रख्यात हैं। वे कहते हैं कि-"अस्तं गते दिवानाथे आपो रुधिर मुच्यते। अन्नं मासं समं प्रोक्तं मार्कण्डेन महर्षिणा।"

भावार्थ—मार्क एड ऋषि कहते हैं कि सूर्य के अस्त हो जाने पर जल पीना मानो रुधिर पीना है, और अल खाना मानो मांस खाना है।

कूर्म पुराण में भी लिखा है कि:---"न दृह्येत सर्व भूतानि निर्द्धन्द्वो निर्भयो भवेत् । न नक्तं चैवभ श्रीयाद रात्रौ ध्यान परो भवेत ॥" (२७ वां अध्याय ६४५ वां पृष्ठ)

भावार्थ-मनुष्य सब प्राणियों पर द्वोह-रहित रहे, निर्द्धन्द्व श्रीर निर्भय रहे तथा रात को भोजन न करे श्रीर ध्यान में तत्पर रहे। ऋौर भी ६५३ वें पृष्टपर लिखा है कि:—

"आदित्ये दर्शयित्वान्नं भुञ्जीत प्राङ्मुखे नरः।"

भावार्थ-सूर्य हो उस समय तक दिन में गुरु या बड़े को दिखा, पूर्व दिशा में मुख करके भोजन करना चाहिये।

श्चन्य पुराणों श्रौर श्चन्य बन्धों में भी रात्रि भोजन का निषेध करनेवाले अनेक वाक्य मिलते हैं-महाभारत में युधिष्ठिर को सम्बोधन करके यहां तक कहा गया है कि किसी को भी चाहे वह गृहस्थ हो या साधु, रात्रि में जल तक नहीं पीना चाहिये जैसे:—

> "नोदकमपि पातव्यं रात्रावत्र युधिष्ठिर! तपस्विनां विशेषेण गृहीणां च विवेकिनाम॥"

भावार्थ-तपिखयों को मुख्यतया रात में पानी नहीं पीना चाहिये त्रौर विवेकी गृहस्थों को भी इसका त्याग करना चाहिये, श्रीर भी कहा है कि:—

> "दिवसस्याष्टमे भागे मन्दीभूते दिवाकरे। एतद् नक्तं विजयानीयाद् न नक्तं निश्चि भोजनम् ॥ मुहर्त्तीनं दिमं नक्तं प्रवदन्ति मनीषिणः। नक्षत्र दर्शनाञ्चक्तं नाहं मन्ये गणाधिप॥"

भवार्थ-दिन के श्राठवें भाग को-जब कि दिवाकर मन्द हो जाता है-( रात होने के दो घड़ी पहले के समय को ) 'नक्त' कहते हैं। 'नक्त'-'नक्तव्रत' का श्रर्थ रात्रि भोजन नहीं है-हेगणाधिप ! बुद्धिमान लोग इस समय को 'नक्त' बताते हैं, जिस समय एक मुहूर्त दो घड़ी दिन श्रवशेष रह जाता है। मैं नत्त्रत्र दर्शन के समय को नक्त नहीं मानता हूँ, ऋौर भी कहा है कि:-

> "अम्भोदपटलच्छन्ने नाश्चन्ति रवि मण्डले । अस्तंगतेतु भुञ्जाना अहो ! भानो सुमैवकाः ॥ ये रात्रो सर्वदाऽऽहारं वर्जयन्ति सुमेधसः। तेषां पक्षोपवासस्य फलं मासेन जायते॥ मृतेस्वजन मात्रेऽपि सृतकं जायते किल। अस्तंगते दिवानाथे भोजनं क्रियते कथम् ॥१॥"

भावार्थ- यह बात कैसे आश्चर्य की है कि-सूर्य्यभक्त जब सूर्य, मेघों से ढक जाता है, तब तो वे भोजन का त्याग कर देते हैं, परन्तु वही सूर्य जब श्रस्त दशा को प्राप्त होता है तब वे भोजन करते हैं। जो रात में भोजन नहीं करते हैं वे एक महीने में एक पत्त के उपवासों का फल पाते हैं क्योंकि रात्रि के चार पहर वे सदैव श्रनाहार रहते हैं। स्वजन मात्र के (श्रपने कुदुम्ब में से किसी के) मर जाने पर भी जब लोग सूतक पालते हैं, यानी उस दशा में ऋनाहार रहते हैं, तब दिवानाथ सूर्य के श्रस्त होने बाद तो भोजन किया ही कैसे जा सकता है।

श्रीर भी कहा है:--

"देवैस्तु भुक्तं पूर्वोद्धे मध्याद्धे ऋषिभिस्तथा-अपराह्वे च पितृभिः सायाह्वे दैत्य दानवैः

सन्ध्यायां यक्षरक्षोभिः सदा भुक्तं कुलोह्नह । सर्ववेलामति कम्य रात्री भुक्तम भोजनम्॥"

इन दो ऋोकों में युधिष्ठिर से कहा गया है कि हे युधि-ष्ठिर ! दिन के पूर्व भाग में देवता, मध्याह काल में ऋषि, तीसरे पहर में पितृगण, सायंकाल में दैत्य-दानव श्रीर सन्ध्या समय में यन्न-रान्तस भोजन करते हैं। इन समयों को छोड कर जो भोजन किया जाता है वह भोजन दुष्ट भोजन हो जाता है है

गत में छः कार्य करना मना किया गया है उनमें रात्रि-भोजन भी है। यह भी रात्रि-भोजन निषेध के कथन को पुष्ट करता है। जैसे:-

> "नैवाहृतिर्न च स्नानं न श्राद्धं देवतार्चनम्। दानं वा विहितं रात्रो भौजनं तु विशेषतः ॥"

भावार्थ—ग्राहुति, स्नान, श्राद्ध, देव पूजन, दान श्रोर खास करके भोजन रात में नहीं करना चाहिये।

इस विषय में त्रायुर्वेद का मुद्रालेख भी यही है कि :—

"हृशभि पद्म संकोचश्रण्डरोचिरपायतः। भतो नक्तंन भोक्तस्यं सूक्ष्म जीवादनादिष ॥"

भावार्थ-सूर्य छिपजाने के बाद हृद्य कमल श्रौर नामि कमल दोनों संकुचित हो जाते हैं, श्रौर सूक्ष्म जीवों का भी भोजन के साथ भन्नण हो जाता है, इसलिए रात में भोजन न करना चाहिये।



## धर्म के तुलनात्मक शास्त्र में जैन धर्म का स्थान

संसार में इस समय दो जातियाँ ऐसी दृष्टिगोचर होती हैं जिनकी धार्मिक कल्पनाओं का विकास उच्च धार्मिक सोपानों तक हुआ है, इनमें एक सेमेटिक और दूसरी आर्थ्य जाति है। धर्म की उच्चतम मर्थ्यादा और उसके विकास को पूर्णतया सम-मने के लिये हमें उन दोनों जातियों के विस्तृत इतिहास का

सेमेटिक जाति के धार्मिक इतिहास का प्रथम प्रारम्भः वैविलोनिया से होता है। शुरू से ही उसके इतिहास का भुकावः पश्चिम को श्रोर हुश्चा है। ऐतिहासिक काल की श्रोर दृष्टि

ंपात करने पर हमें मालूम होता है कि सेमेटिक लोगों का धर्म ंपडले एशिया के पूर्वेत्तरीय विभाग में प्रस्तारित हुन्रा, श्रौर उसके पश्चात् इजिप्ट ऋौर यूरोप के दित्तग्गी भाग में उसने ऋपने ंपैर गाड़े ।

वैविलोनिया से उसका जीवन समाप्त होने के पश्चात् उसके धार्मिक विकास का नया केन्द्र पैलेस्टाइन में निर्मित हुन्ना। इस न्तन केन्द्र-स्थल में दो प्रकार के धर्म विचारों का जन्म हुआ, एक यहूदी ऋौर दूसरा ख़िस्ती। ये दोनों धर्म क्रमशः पश्चिमः की श्रोर गति करने लगे, श्रौर कुछ ही समय पश्चात् प्राचीन सेमेटिक धर्म की तरह इन्होंने भी सारे यूरोप पर श्रपना श्रधि-कार जमा लिया। इन धर्मों का प्रचार होने से पूर्व यूरोप में भिन्न भिन्न जातियों में जातित्व धर्म की भावनाएं, भिन्न भिन्न मानी जाती थीं श्रीर उनका स्वरूप बड़ा ही उलभन पूर्ण हो रहा था, स्त्रीस्ती धर्म से पहले यहूदी धर्म का रोम तक प्रचार हो गया था। जिसके प्रायः फल स्वरूप सेन्टपाल के अनुयायियों की महत्वाकांचा के श्रनुकूल भूमिका तैयार हो गई थी, सेगट-पाल ने अपने गुरु क्राईस्ट के उच ध्येय को कुछ पीछे की ओर खींच कर ईसाई धर्म को जगत् का बलवान श्रौर सत्ता धारी धर्म बनाने का प्रयत्न किया। उसके इस प्रबल प्रयत्न का तुरन्त तो कोई नतीजा न मिला पर उसके परिगाम स्वरूप कुछ शता-ंब्दियों पश्चात ख़िस्ती धर्म को वह स्थिति श्रवश्य प्राप्त हो गई।

यह तो सेमेटिक मनुष्य जाति का संज्ञिप्त इतिहास हुआ, श्रब दसरी श्रार्घ्य जाति के विषय में हम विचार करने बैठते हैं। यद्यपि हमें उसकी मूलोत्पत्ति के विषय में कोई निश्चित अनुन सन्धान नहीं मिलता, तथापि त्राज कल यह मत त्राधिक प्रचलित है कि उरल पर्वत की पूर्व अथवा पश्चिम ईन दोनों दिशात्रों में से किसी एक दिशा के बिल्कुल उत्तर की त्रोर बार्य जाति का मूल-स्थान था। इसी उत्तरीय मूलस्थान से निकल कर आयों ने आप्नेय और नैऋत्य इन दो दिशाओं की ओर गति की। जिस काल को हम ऐतिहासिक काल कहते हैं उसमें मालूम होता है कि आर्य लोग यूरोप के अन्तर्गत बसे हुए थे उन्होंने वहाँ के मूल निवासियों को वहाँ से निकाल कर ऋपनी उच सुधारणाओं श्रीर विकसित धर्म विचारों के श्रनेक केन्द्र स्थापित किये थे। जो शाखा त्राप्नेय कोएा को गई थी उसने ईरान तथा भरत खण्ड को व्याप्त कर दिया। इन लोगों के धर्म विचार बहुत ही उच्च कोटि के थे।

इधर तो एशिया के दक्षिण विभाग में आर्थ्य-विचारों का विकास हो रहा था, उधर सेमेटिक जातियों में एक नवीन धर्म-भावना जन्म ले रही थी। वह भावना महम्मदी अथवा इस-्लामी धर्म की थी।

इन भिन्न भिन्न ऐतिहासिक परिवर्तनों के फल खरूप जगत के तमाम धर्मों को श्राधुनिक विशिष्ट रूप प्राप्त हुआ। सेमेटिक जातियों में पैदा होने वाले यहूदी ख़िस्ती श्रीर महम्मदी धर्मों का तो लगभग सारी दुनियाँ में प्रचार हो गया पर आर्य्य धर्म का अचार एशिया के द्त्तिए और पूर्व वाले देशों ही में होकर रह गया । शेष सब देशों से इसका लोप हो गया । जिन स्थानों पर बह टिका रहा वहाँ भी अन्य धर्मों के भयङ्कर आघात उसे सहनः करने पड़े। इस प्राचीन श्रार्थ्य-धर्म की श्रनेक संत्रियों में से

जैन-धर्म भी एक है। जैन-धर्म का महत्व निश्चित् करने के पूर्व हमें त्रार्घ्य-धर्म को श्रमिवृद्धि के प्रधान प्रधान कारणों पर विचार करना होगा।

बौद्धिक दृष्टि द्वारा होनेवाली जगद्विषयक कल्पनात्रों का हदीकरण श्रोर उसमें से निष्पन्न होनेवाली निसर्ग-सम्बन्धीं पूज्य बुद्धि ये दोनों श्रार्थ्यधर्म के श्राद्य तत्व थे, इसमें कोई संदेह नहीं, कि स्रार्य-धर्म के श्रन्तर्गत त्राज भी ये तत्व न्यूनाधिक पर विकसित रूप में पाये जाते हैं, मीक ख्रीर रोमन धर्मों में भी इनकी भलक दिखलाई पड़ती है, पर इन तत्त्वों का पूर्ण विकास भारतवर्ष में ही हुआ, यह स्वीकार करने में कोई बाधा न होगी। इन बौद्धिक धर्म विचारों की प्रगति का पर्यवसान नैराश्यवाद तथां कर्मठता में होता है, श्रीर ये दोनों ऋग्वेद को प्राचीन सूक्तियों में भी पाई जाती है, श्राय्ये धर्म का यह श्रङ्ग श्राह्मणों में बहुत हानिकारक दरजे तक जा पहुँचा था, श्रीर इसी कारण यह धर्म इश्वरोत्सारी होने पर भी मनुष्योत्सारी बन गया। जिसके फल-स्वरूप मनुष्योत्सारी धर्म में होनेवाले सब दोषों ने इसमें भी स्थान प्राप्त किया । इन सब दोषों में सबसे बड़ा दोष यह हुन्ना कि जनता की धर्म-भावनात्रों को [नियन्त्रण करनेवाली शक्ति का बिनाश हो गया, जिससे जनता के हृदय पर परकीय विधि विधानों श्रौर मत-मतान्तरों के प्रभाव पड़ने का मार्ग खुल गया ह

संमेटिक धर्म आर्य धर्म के इस अङ्ग से बिल्कुल भिन्न है, इस धर्म की मुख्य भावनाएँ भक्ति और गूढ़ धेरणा के द्वारा प्रकट होकर मनुष्य की बुद्धि पर उत्तमत्ता भोगती है श्रौर अपने भक्तों को विश्वासपूर्वक वे धीरे धीरे संसार के व्यवहार में से निकाल कर स्वर्ग तथा नर्क सम्बन्धो कल्पनामय मानवातीत सृष्टि में ले जाती है।

त्रार्य लोगों से त्राने के पूर्व जो जातियाँ इस देश में बसती थीं, उनके मूल धर्म का पूरा पता नहीं चलता, तथापि आधुनिक लौकिक धर्म-सम्प्रदाय श्रोर प्राचीन धर्म-साहित्य के तुलनात्मक मनुष्य-शास्त्र की एवं प्राचीन ऋवशेषों की सहायता द्वारा सूक्ष्म निरीच्चण करने से उस धर्म की बहुत सो बातों का पता लग-सकता है, इस सूक्ष्म निरीच्चण से यह सिद्ध होता है कि पूर्व भारतः में कम से कम दो विशिष्ट जाति के धर्म थे। ये दोनों वर्ग या तो जीव देवात्मक थे या एक जीव देवात्मक ऋौर दूसरा जड़-देवात्मक था । जड़ देवात्मक मत का प्रादुर्भाव कुछ गूढ़ कारणों से पैदा हुई क्षुत्र्घावस्था में उत्कट भक्ति का पर्यवसान उन्माद में श्रथवा श्रानन्दातिरेक में होकर हुश्रा।

इसके त्रातिरिक्त जो जीव देवात्मक स्वरूप का वर्ग था, उसमें वैराग्य एवं तपस्वीवृत्ति का सम्बन्ध था । इन दो खास तत्वों के अनुषङ्ग से मूल आर्य्य-धर्म का विकास हुआ और उसमें से अनेक पंथ और धर्म-शाखाएं प्रचलित हुई ।

ईसा से करीब आठ सौ वर्ष पूर्व इस आर्य-धर्म के अन्त÷ र्गत एक विचित्र प्रकार की चिश्वंखला का प्रादुर्भाव हुआ है। उस समय में ब्राह्मणों की कर्मकाएड वियता इतनी बढ़ गई थी कि दसमें के कितने ही प्रयोग "धर्म" नाम धारण करने के योग्य न रहे थे--- त्राधुनिक पाश्चात्य विद्वानों का प्रायः यह मन्तञ्य-है कि समाज की इसी विश्वंखला को दूर करने के लिये ही जैनः श्रीर वौद्धधर्म का प्रादुर्भाव हुश्रा था, पर कई कारणों से मेरे क्यन्त:करण में यह कल्पना हो रही है कि यह मत बहुत भूल से भरा हुआ है।

कुछ दिनों पूर्व लोगों का प्रायः यह मत था कि गौतम-बुद्ध से कुछ ही समय पूर्व महाबीर हुए श्रौर उन्होंने जैन धर्म की स्थापना की, पर त्र्यब यह मन्तव्य त्रासत्य सिद्ध हो चुका है श्रीर लोग महावीर के पूर्ववर्त्ता तीर्थं कर पार्श्वनाथ को जैन-धर्म का मूल संस्थापक मानने लगे हैं, पर जैनियों का परम्परान गत मत इनसे भी भिन्न प्रकार का है। उनके मतानुसार जैन-धर्म श्चनादि सनातन धर्म है । जैनियों का यह परम्परागत मत उपेत्ता के योग्य नहीं है। मेरा तो यह विश्वास है कि भारत के प्रत्येक साम्प्रदायिक मत को ऐतिहासिक श्राधार श्रवश्य है। जैन-धर्म के इस कथन को कौनसा ऐतिहासिक आधार है, यह कह देता बहुत ही कठिन है। इस विषय की शोध करना मैंने हाल ही में प्रारम्भ की है, तथापि हर्मन जेकोबी के निवन्ध में जो एक विधान दृष्टि गोचर होता है, उससे प्रस्तुत विषय पर गवेषणा की जा सकती है। उस निवन्ध से मालूम होता है कि जैन-धर्म ने श्रपने कितने एक मन्तव्य "जीव देवात्मक" धर्म में से प्रहुए। किये होंगे। जैनियों का यह सिद्धान्त कि प्रत्येक प्राणी ही नहीं-किन्तु वनस्पति त्रौर खनिज पदार्थ तक जीवात्मक हैं, हमारे इपरोक्त मन्तव्य की पुष्टि करता है।

इससे सिद्ध होता है कि जैन-धर्म अति प्राचीन धर्म है। मार्य सभ्यता के आरम्भ ही से इसका भी आरम्भ है। मेरे इस विचार को मैं बहुत ही शीघ्र शास्त्रीय दृष्टि से सिद्ध करने बाला हूँ। जैनों के निर्प्रन्थों का उस्लेख आज भी प्राचीन वेदों

में उपलब्ध होता है, यह भी मेरे इस कथन की पृष्टि का एक प्रमाग है।

जैन-धर्म चाहे जितना ही प्राचीन हो पर यह निश्चय हैं: कि उसे यह विशिष्ट रूप महावीर के समय से ही प्राप्त हुन्ना है, श्रोर इसी विशिष्ट रूप पर से हमें उसकी तुलनात्मक परीचा करना है। जैन-धर्म का मुख्य कार्य नास्तिकवाद तथा श्रहोयवादः को निस्तेज करके ब्राह्मणीय विधि विधानों में घुसी हुई कर्म-काण्डता को निःसत्व कर उसे पीछे हटाना है, यद्यपि बुद्ध-धर्म ने भी इस कार्य को किया और जैन-धर्म की अपेचा उसका प्रचार भी श्रधिक हुत्रा, तथापि भारतवर्ष के लिये जैन-धर्म ही अधिक महत्वपूर्ण है, क्योंकि इसी के कारण दूसरे धर्मों में भी यह प्रतिक्रिया शुरू हुई।

पर जैन-धर्म का वास्तविक महत्व इससे भी श्रिधिक एक दूसरी बात में है, इस एक ही लत्त्रण के द्वारा जैन-धर्म की इतर धर्मों से विशेषता बतलाई जा सकती है।

प्रत्येक धर्म साहित्य के खास कर तीन प्रधान अंग होते हैं, भावनोदीपक पुराण, बुद्धिवर्द्धक तःवज्ञान, श्रीर त्राचारवर्द्धक कर्म-काग्ड। कई धर्मों में बहुधा विधिविधात्मक कर्मकाग्ड की महत्ता बढ़ जाने से उसके शेष दो अंग कमजोर हो जाते हैं। किसी धर्म में भावनोदीपक पुराणों की लोकत्रिय कथात्रों का महत्व बढ जाता है, तो तत्वज्ञान का श्रङ्ग कमजोर हो जाता है, पर जैन-धर्म एक ऐसा धर्म है जिसमें सब श्रङ्ग बराबर समान गति से आगे बढ़ते हुए नजर आते हैं। प्राचीन ब्राह्मण धर्म तथा बौद्ध-धर्म में बौद्धिक अङ्गों का निष्कारण स्तोम मचाया गया है।

जैन-धर्म को दुनिया के धर्मों में कौन सा स्थान प्राप्त हो सकता है यह जानने कं लिये एसका पूर्ण अध्ययन और विवे-चन करना **त्रावश्यक है। पर इस छोटे से**ंव्याख्यान में इतनी मीमांसा करना श्रसम्भव है, श्रतः उसकी कुछ श्रावश्यक बातों का ही उझल करके धर्म के तुलनात्मक विज्ञान-शास्त्र में जैन-धर्म को किस प्रकार का विशेष महत्व मिलता है यह बतलाने का श्रयत करता हूँ।

सब से महत्वपूर्ण विषय तो जैन-धर्म में प्रमाण सहित माना हुआ देव सम्बन्धी मत है, इस दृष्टि से जैन-धर्म मनुष्यो-त्सारी ( नर से नारायण पदवी तक विकास करनेवाला ) सिद्ध होता है, यद्यपि वैदिक तथा ब्राह्मण धर्म भी मनुष्योत्सारी हैं तथापि इस विषय में वे जैन-धर्म से बिल्कुल भिन्न हैं, इन धर्मों का मनुष्योत्सारित्व वेवल श्रौपचारिक ही हैं क्योंकि उनमें देव किसी मनुष्यातीत प्राणी को माना है, ऋौर उसे मन्त्र द्वारा बश करके अपनी इष्ट सिद्धि की जा सकती है, ऐसा माना गया है, पर यह वास्तविक मनुष्योत्सारित्व नहीं है, वास्तविक मनुष्योत्सारित्व तो जैन श्रीर बीद्ध-धर्म में ही दिखलाई देता है।

जैनियों की देव विषयक मान्यताएं प्रत्येक विचारशील मनुष्य को स्वभाविक त्रीर वुद्धि-प्राह्य मालूम देंगी, उनके मतानुसार परमात्मा ईश्वर नहीं है, ऋशीत् वह जगत् का रच-थिता स्त्रीर नियन्ता नहीं है। वह पूर्णावस्था को प्राप्त करनेवाली श्चात्मा है। पूर्णावस्था अर्थात् मोत्त के प्राप्त हो जाने पर वह ज्ञगत् में जन्म, जरा श्रौर मृत्यु को धारण नहीं करता । इसी से बह बन्दनीय श्रौर पूजनीय है। जैनों की यह देव विषयक

करपना सुप्रसिद्ध जर्मन महातत्वज्ञ निअशे ( Supermen ) मनुष्यातीत कोटि की करपना के साथ बराबर मिलती हुई दृष्टिगोचर होती है श्रीर इसी विषय में मुफ्ते जैन-धर्म को अनीश्वरबादी समक्त कर उसके धर्मत्व पर श्राघात करना चाहते हैं 
उनके साथ मैं प्रबल विरोध करने को तैय्यार हूं। मेरा ख्याल है कि बौद्धिक (तत्वज्ञानात्मक) श्रङ्ग का उत्तम रीति से पोषण करने के लिये श्रावश्यकतानुसार ही उचतम ध्येय को हाथ में लेकर जैन-धर्म ने देव सम्बन्धी करपना श्रावश्यकीय होने से 
श्रापना धर्मत्व कायम रखने के लिये धर्म के प्रधान लच्चणों को 
श्रापने से बाहर न जाने दिया। इस कारण जैन-धर्म को न केवल 
श्राप्य धर्मों ही की प्रत्युत तमाम धर्मों की परम मर्यादा समक्तने में भी कोई हानि नहीं मालूम होती।

धर्म के तुलनात्मक विज्ञान में इस परम सीमात्मक स्वरूप के कारण ही जैन धर्म को बड़ा महत्व प्राप्त हुआ है। केवल इसी एक दृष्टि से नहीं प्रत्युत तत्वज्ञान, नीतिज्ञान और तर्क विद्या की दृष्टि से भी तुलनात्मक विज्ञान में जैनधर्म को उतना ही महत्व प्राप्त है। पर्याप्त समय के न होने पर भी मैं जैनधर्म की श्रेष्ठता के सूचक कुछ विषयों का संचिप्त विवेचन करता हूँ।

श्रनन्त संख्या की उत्पत्ति जो जैनों के "लोक-प्रकाश" नामक प्रन्थ में बतलाई गई है, श्राधुनिक गणित शास्त्र की उत्पत्ति के साथ बरावर मिलती हुई है। इसी तरह दिशा श्रीर काल के श्रभिन्नत्व का प्रश्न जो कि साम्प्रत में इन्स्टीन की उत्पत्ति के लिए श्राधुनिक शास्त्रज्ञों में वाद्यस्त विषय हो पड़ा है, उसका भी निर्णय जैन-तत्वज्ञान में किया गया है।

जैनियों के नीति शास्त्र में से यहाँ पर सिर्फ दोही बातों का चल्लेख करता हूँ । इस विषय में जैनों के नीति शास्त्र में विल्कुतः पूर्णता से विचार किया गया है। उनमें से पहिली बात "जगत के तमाम प्राणियों के साथ सुख-समाधान पूर्वक किस प्रकार एकत्र रहा जा सकता है यह प्रश्न है। इस प्रश्न के सम्मुख अनेक नीतिवेत्तात्रों को पनाह मांगनी पड़ती है। त्राज तक इस प्रश्न का निर्णय कोई न कर सका। जैन शास्त्रों में इस प्रश्न पर बिल्कुल मुलभता स्रोर पूर्णता के साथ विचार किया गया है। दूसरे प्राणी को दुख न देना या श्राहिंसा, इस विषय को जैन शास्त्रों में केवल तात्विक विधि ही न बतला कर ख़िस्ती धर्म में दी हुई इस विषय की त्राज्ञा से भी त्राधिक निश्चयपूर्वक त्रारे र जोर दे-कर स्त्राचरणीय स्त्राचार बतलाया है।

इतनी ही सुलभता श्रीर पूर्णता के साथ जैनधर्म में जिस दसरे प्रश्न का स्पष्टीकरण किया है वह स्त्री ऋौर पुरुष के पवित्र सम्बन्ध के विषय में है। यह प्रश्न वास्तव में नीति शास्त्र ही का नहीं है वरन जीवन शास्त्र और समाज शास्त्र के साथ भी इसका घनिष्ट सम्बन्ध है। मि० माल्थस ने जिस राष्ट्रीय प्रश्न को ऋर्थ शास्त्र के गम्भोर सिद्धान्तों के द्वारा हल करने का प्रयत्न किया है ख्रौर जगत की लोक संख्या की वृद्धि के कारण होने वाली सङ्कोर्णता के दुष्टपरिणामों का विचार किया है उस प्रश्न का समाधान भी जैन धर्म में बड़ी सुलभता के साथ किया है। जैन धर्म का यह समाधान प्रजा वृद्धि के भयङ्कर परिणामों की जड़ का ही मूलच्छेद कर डालता है। यह समाधान ब्रह्मचुर्य्य सम्बन्धी है।

इन सब बातों को देखने पर किसी को यह कहने में आपित नहीं हो सकती कि जैन धर्म सामान्यतः सब धर्मों का और विशेषतः आर्थ्य धर्म का उच सोपान है। इससे धर्म के विशिष्ट अङ्गों का साम्यवस्थान जैन धर्म में यथार्थ रीति से नियोजित किया गया है और उसकी रचना मनुष्य को केन्द्र समभ कर की गई है।

जैन धर्म का ऋध्ययन करने से यह बात स्पष्ट मालूम होती है कि बौद्धिक श्रङ्ग को किनारे न रख कर उस रचना में धर्मत्व को किसी प्रकार की चति न पहुँचे, इस पद्धति से उसका विकास किया गया है। ईसाई धर्म की ऋपेना इस विषय में जैन धर्म की जड़ श्रधिक बलवान है। ईसाई धर्म की रचना बाइबल के आधार पर की गई है। अतः उसने बौद्धिक प्रश्न पर विशेष उहापोह नहीं किया गया है। कारण इसका यह मालम होता है कि ईसाई धर्म का उद्देश्य केवल मनुष्य की भावना पर ही कार्य करने का था। तदनन्तर उसने एरिस्टोटल के वैज्ञानिक तत्वों को श्रङ्गीकार किया श्रौर श्राज तक भी वह उन तत्वों को धर्मतया मानता है। पर उन तत्वों का श्राधुनिक शास्त्रीय प्रगति के तथा बौद्धिक विकास के साथ मिलान नहीं हो सकता। यद्यपि भावना की दृष्टि से ईसाई धर्म ने अन्य धर्मी को मात कर दिया है तथापि मेरे मन्तव्य के अनुसार आधुनिक हृष्ट्रि वाले लोगों को केवल भावनात्रों पर ही अवलम्बित रहना रुचिकर न होगा, क्योंकि उनका सिद्धान्त है कि धर्म को आधि-भौतिक शास्त्र की गति से ही दौड़ना चाहिये।

इन्हीं सब बातों का संचिप्त सारांश यही निकलता है कि २६ एच धर्मतत्वों एवं पद्धति की दृष्टि से जैन-धर्म श्रौर धर्मों से तुलनात्मक शास्त्रों में ऋत्यन्त आगे बढ़ा हुआ धर्म है।

द्रव्य का ज्ञान सम्पादन करने के लिये जैन-धर्म में योजित एक स्याद्वाद का स्वरूप देख लेना ही पर्याप्त होगा जो कि बिल्कल त्राधुनिक पद्धति के साथ मिलता जुलता है। निस्सन्देह जैन-धर्म, धर्म-विचार की परम श्रेणी है और इस दृष्टि से केवल धर्म का वर्गीकरण करने ही के लिये नहीं किन्तु विशेषतः धर्म का लच्च निश्चित करने के लिये उसका रुचिपूर्वक अभ्यास करना आवश्यक है।



# जैन-धर्म का विश्वव्यापिःव

किसी भी धर्म की उत्तमता की परीचा उसके विश्वव्यापी सिद्धान्तों पर बड़ी ही त्रासानी के साथ की जा सकती है। जो धर्म जितना ही अधिक विश्वव्यापी होता है अथवा हो सकता है उतना ही अधिक उसका गौरव समभा जाता है। पर प्रश्न यह है कि उसके विश्वव्यापित्व की परीचा किन सिद्धान्तों के आधार पर की जाय। भिन्न भिन्न विद्वान् भिन्न भिन्न प्रकार से इस कसौटी पर धर्मों की जांच करते हैं, अभी तक कोई भी इस प्रकार की निश्चित कसौटी नहीं बना सका है कि जिस पर भी सब धर्मों की जाँच करके चनकी उत्क्रष्टता श्रथवा निक्रष्टता की जाँच कर ली जाय।

हमारे ख्याल से जो धर्म सामाजिक शान्ति की पूर्ण रच्चा करते हुए व्यक्ति को श्रात्मिक उन्नति के मार्ग में ले जाता है, वही धर्म विश्वव्यापी भी हो सकता है। हिंसा, क्रूरता, बन्धु-विद्रोह, व्यभिचार श्रादि जितनी भी बातें सामाजिक शान्ति को नष्ट करने वाली हैं उनको मिटा कर जो धर्म, द्या, नम्रता, बन्ध-प्रेम श्रीर ब्रह्मचर्य्य की उच शिचाएँ देकर सामाजिक शान्ति को अटल बनाए रखता है, वही धर्म व्यक्ति को, जाति को, देश को श्रौर विश्व को लाभदायी हो सकता है।

लेकिन इसमें एक बड़ी भयंकर श्रमिवार्घ्य बाधा उप-स्थित होती है। यह बाधा मनुष्य प्रकृति के कारण समाज में उत्पन्न होती है, प्रत्येक मानसशाख-वेत्ता इस बात को भली प्रकार जानता है कि मनुष्य प्रकृतिदोष श्रौर गुर्गों की समष्टि है। जहां उसमें श्रनेक देवोचित गुणों का समावेश रहता है, वहाँ अनेक असुरोचितदोष भी उसमें विद्यमान रहते हैं। मनुष्य प्रकृति की यह कमजोरी इतनी अटल और अनिवार्घ्य है कि संसार का कोई भी धर्म किसी भी समय में समष्टिरूप से इस कमजोरी को न मिटा सका श्रौर न भविष्य ही में उसके मिटने की श्राशा है। यह कभी हो नहीं सकता कि सृष्टि से ये कर ऋौर घातक प्रवृत्तियाँ बिल्कुल नष्ट हो जायँ । प्रकृति के अन्तर्गत हमेशा से ये रही हैं त्र्यौर रहेंगी। विरुद्ध प्रकृतियों की इसी समष्टि के कारण प्राणी वर्ग में श्रीर मनुष्य जाति में नित्यप्रति जीवन कलह के दृश्य देखे जाते हैं।

श्रतएव यह श्राशा तो व्यर्थ है कि कोई धर्म इन कुप्रवृत्तियों का नाश कर विश्व व्यापी शान्ति का प्रसार करने में सफल होगा। हाँ इतना त्र्यवश्य हो सकता है-यह बात मानना सम्भव भी है कि प्रयत्न करने पर मनुष्य समाज में कुप्रवृत्तियों की संख्या कम और सत्प्रवृत्तियों की संख्या श्रधिक हो सकती है। श्रतः निश्चय हम्रा कि जो धर्म मनुष्य की सत्प्रवृत्तियों का विकास करके सामाजिक शान्ति की रत्ता करता हुआ मनुष्य जातिको आत्मिक उन्नति का मार्ग बतलाता है बही धर्म श्रेष्ठ गिना जा सकता है।

इसी कसौटी पर हम जैन-धर्म को भी जाँचना चाहते हैं। जैन-धर्म के श्रान्तर्गत प्रत्येक गृहस्थ के लिये श्राहिंसा, सत्य, श्राचार्य, ब्रह्मचर्य, श्रीर परिव्रह परिमाण इन पाँच श्रणुव्रतों की योजना को गई है, अणुत्रत अर्थात् स्थूल वर जैनाचार्य्य इस वात को भली प्रकार जानते थे कि साधारण मनुष्य-प्रकृति इन बातों का सूक्ष्म रूप से पालन करने में श्रासमर्थ होगी श्रीर इसीलिये उन्होंने इनके स्थूल स्वरूप का पालन करने ही की आज्ञा गृहस्थों को दी है। हां, यह ऋवश्य है कि सांसारिकपन में गृहस्थ इनका धीरे धीरे विकास करता रहे श्रौर जब वह सन्यस्ताश्रम में प्रविष्ट हो जाय तब इनका सूक्ष्म रूप से पालन करे, उस समय मनुष्य संसार से सम्बन्ध न होने के कारण कुछ मानवातीत (Super human) भी हो जाता है, श्रौर इस प्रकार के वृत्तों से वह ऋपनो ऋात्मिक उन्नति कर सकता है।

यदि जैन-धर्म के कथनानुसार समाज में समष्टि रूप से इन पाँच वृतों का स्थूल रूप से पालन होने लगे, यदि प्रत्येक मनुष्य श्रहिंसा के सौन्दर्य्य को, सत्य के पावित्र्य को, ब्रह्मचर्य के तेज को त्रौर सादगी के महत्व को समभने लग जाय तो फिर दावे के माथ यह बात कहने में कोई आपत्ति नहीं रह जाती कि समाज में स्थायी शान्ति का उद्रेक हो सकता है।

जगन के अन्तर्गत अशान्ति और कलह के जितने भी दृश्य दृष्टि गोचर होते रहते हैं। प्राय: वे सब इन्हीं पाँच वृतों की कमी के कारण होते हैं। अहिंसक प्रवृत्ति के अभाव ही के कारण संसार में हत्या के, क़रता के पाशविकता के दृश्य देखे जाते हैं, सत्य को कमी ही के कारण धोलेबाजी श्रीर बेइमानी एवं बन्ध- विद्रोह के हजारों श्रीर लाखों दृश्य न्यायालयों के रङ्ग मञ्जों पर श्राभनीत होते हैं। ब्रह्मचर्य के श्रभाव के कारण संसार में श्रनाचार, व्यभिचार श्रीर बलहीनता के दृश्य देखने को मिलते हैं, श्रीर सादगी के विरुद्ध विलासिष्ठयता के श्राधिक्य ही के कारण नाना प्रकार के विलास मन्दिरों में मनुष्य जाति का श्रध:- पात होता है।

यद्यपि यह बात निर्विवाद है कि लाख प्रयत्न करने पर भी मनुष्य जाति की ये कमजोरियाँ बिल्कुल नष्ट नहीं हो सकती तथापि यह निश्चय है कि इन सिद्धान्तों के प्रचार से मनुष्य जाति के अन्तर्गत बहुत साम्यता स्थापित हो सकती है। जितना ही ज्यादा समाज में इन सिद्धान्तों का प्रचार होता जायगा, उतनी ही समाज की शान्ति बढ़ती जायगी। इस दृष्टि से इस कसौटी पर यदि जाँचा जाय तब तो जैन-धर्म के विश्वव्यापित्व में कोई सन्देह नहीं रह सकता।

श्रव रही व्यक्ति के श्रात्मिक दद्धार की बात । इस विषय में तो जैन-धर्म पूर्णता को पहुँचा हुश्रा है। श्रात्मिक-उद्धार के श्रमेक व्यवहारिक सिद्धान्त इसमें पाये जाते हैं। स्वयं बुद्धदेव ने जैनियों के तपस्या सम्बन्धी इस बात को बहुत पसन्द किया था। "मज्भिमनिकाय" नामक बौद्ध प्रन्थ में एक स्थान पर बुद्धदेव कहते हैं:—

"हे महानाम! मैं एक समय राजगृह नगर में गृद्धकूट नामक पर्वत पर विहार कर रहा था। उसी समय ऋषिगिरि के समीप कालशिला पर बहुत से नियन्थ मुनि आसन छोड़ कर उप्रक्रम कर रहे थे वे लोग तीज तपस्या में प्रवृत्ति थे। मैं साय-

ङ्काल को उनके पास गया श्रौर कहा, श्रहो निर्प्रन्थ! तुम क्यों ऐसी घोर वेदना को सहन करते हो ? तब वे बोले — अहो, निर्प्रन्थ ज्ञानपुत्र सर्वज्ञ श्रौर सर्वदेशी हैं। वे श्रशेष ज्ञान श्रौर दर्शन के ज्ञाता हैं, हमें चलते, फिरते, सोते, बैठते हमेंशा उनका ध्यान रहता है । उनका उपदेश है कि-"हे निर्घन्थों ! तुमने पूर्व जन्म में जो पाप किये हैं इस जन्म में छिप कर तपस्या द्वारा उनकी निर्जरा कर डालो, मन वचन कार्य की संवृत्ति से नवीन पापों का श्रागमन रुक जाता है श्रौर तपस्या से पुराने कर्मों का नाश हो जाता है। कर्म के चय से दुःखों का चय होता है। दुःख चय से वेदना चय श्रीर वेदना चय से सब दुःखों की निर्जरा हो जाती है"। बुद्ध कहते हैं— निर्प्रन्थों का यह कथन हमें रुचिकर प्रतीत होता है श्रीर हमारे मन को ठोक जंचता है।"

इससे माॡम होता है कि जैनों की मुनिवृति महात्मा बुद्ध को भी बड़ी पसन्द हुई थी। इस प्रकार गृहस्थ धर्म में उपरोक्त पांच नियमों का पालन करता हुआ गृहस्थ शान्तिपूर्वक अपने जीवन का विकास कर सकता है श्रौर उसके पश्चात् योग्य वय में मुनिवृत्ति प्रह्ण कर वह श्रात्मिक उन्नति भी कर सकता है।

कुछ विद्वान जैन ऋहिंसा पर कई प्रकार के ऋाचेप कर उसे राष्ट्रीय धर्म के ऋयोग्य बतलाते हैं, पर यह उनका भ्रम है, उनके त्राचेपों का उत्तर इस खएड के पहले ऋध्यायों को पढने से श्राप ही श्राप हो जायगा।

इससे यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि जैन-धर्म श्रपने बास्तविक रूप में निस्संदेह विश्वव्यापी धर्म हो सकता है।

### ऐतिहासिक साहित्य का चमकता हुआ रत

## भारत के हिन्दू सम्राद्

लेखक--श्री चन्द्रराज भण्डारी "विश्वारद" भूमिका लेखकः--

राय बहादुर पं० गौरीशङ्कर हीराचन्द ओझा ।

विद श्राप—हिन्दू साम्राज्य के खर्ण-युग का लालत दर्शन किया चाहते हैं।

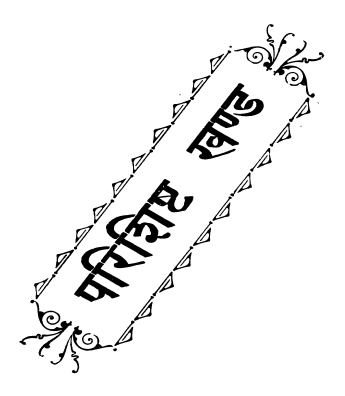
यदि श्राप—प्राचीन भारत को गौरव पूर्ण सभ्यता का श्रध्ययन करना चाहते हैं।

विद श्राप—श्रतीत भारत के हिन्दू सम्राटों का प्रमाण पूर्ण इतिहास जानना चाहते हैं।

बिद श्राप—जानना चाहते हैं कि साम्राज्य क्यों बिखर जाते हैं? जातियां क्यों नष्ट हो जाती हैं, देश क्यों गुलाम हो जाते हैं श्रीर सिंहासन क्यों उलट जाते हैं। श्रीर—

बिद श्राप—इतिहास शास्त्र के साथ ही साथ राजनीति शास्त्र, समाज शास्त्र, मनोविज्ञान श्रौर देशिक शास्त्र के गम्भीर तत्वों से परिचय करना चाहते हैं, तो— श्राज ही एक पोस्टकार्ड डाल कर इस श्रपूर्व पुस्तक को श्रावश्य मँगवा लीजिए। मृल्याकेवल १॥।) राजसंस्करण का २॥)

शान्ति मंदिर भानपुरा ( होलकर-राज्य ) साहित्य-निकुञ्ज भानपुरा ( होलकर-राज्य )





भू भूगवान् महावीर का संचिप्त जीवन चिरत हम पाठकों के सामने रख चुके। इस जीवन चिरत्र को पढ़ कर प्रत्येक निष्पत्तपात पाठक फिर चाहे वह जैन हो चाहे अजैन, भली प्रकार समभ सकता है कि भगवान् महावीर के जीवन का एक एक अङ्ग कितना महत्वपूर्ण है। उनके जीवन की एक एक घटना कितना गहन अर्थ रखती है। जो लोग जीवन के गम्भीर रहस्यों की उलभनों को सुलभाना चाहते हैं, जो लोग अपनी आत्मा का विकास करने के इच्छुक हैं, एवं जो लोग प्रकृति के अज्ञेय तत्त्वों का ज्ञान प्राप्त करने के जिज्ञासु हैं उन लोगों को अपने मंजिलेमकसूद पर पहुँचने में महावीर के जीवन से बहुत कुछ सहायता मिल सकती है।

संसार के इतिहास में जिन बड़ी २ आत्माओं ने जगत्-कल्याण की वेदी पर अपने सर्वस्व का बलिदान कर दिया है,जिन महान आत्माओं ने अपने आत्म-कल्याण के साथ साथ मनुष्य जाति के कल्याण का प्रयत्न किया है, उनमें महावीर को भी बहुत उच्च स्थान प्राप्त है। महावीर केवल अपने ही जीवन को दिन्य

श्रीर उज्ज्वल बना कर नहीं रह गये, उन्होंने संसार को उस दिन्य-तत्त्व का-उस उदार मत का सन्देश दिया जिसके श्रनुसार चलकर एक हीन से हीन व्यक्ति भी अपना कल्याण कर सकता है । मनुष्य जाति के सम्मुख उन्होंने ऐसे दिव्य श्रौर कल्याणकर मार्ग को रक्खा जिससे संसार में स्थायी शान्ति की स्थापना की जा सकती है।

लेकिन त्राज यदि हम भगवान् महावीर के त्र्यनुयायी जैन समाज की स्थिति को देखते हैं, यदि त्राज हम उसके द्वारा होने वाले कर्मों का त्रवलोकन करते हैं तो उसमें हमें एक भयङ्कर विपरीतता दृष्टि गोचर होती है। हाय, कहां तो भगवान महावीर का उन्नत, उदार ऋौर दिव्य उपदेश ऋौर कहां ऋधिनिक जैन समाज !!

जिन महावीर का उपदेश श्राकाश से भी श्रधिक उदार त्र्योर सागर से भी ऋधिक गम्भीर था उन्हीं का, ऋतुयायी जैन समाज त्राज कितनी सङ्कीर्णता के दल दल में फॅस रहा है, जो "वर्द्धमान" श्रपने श्रलौकिक वीरत्त्व के कारण "महावीर" कइलाएँ उन्हीं महावोर की सन्तान श्राज परलेसिरे की कायर हो रही हैं, जिन महावीर ने प्रेम श्रीर मनुष्यत्व का उदार सन्देश मनुष्य जाति को दिया था उन्हीं की सन्तानें त्राज त्रापस में ही लड़ भगड़ कर दुनियाँ के परदे से अपने श्रस्तित्व को समेटने की तैयारियाँ कर रही हैं। कहां तो महावीर का वह दिव्य चवदेश---

सब्वे पाणा विया उवा, सुहसाया, दुवस पड़िकूला आप्यियवहा । पिय जीविणो, जीविऽकामा सन्वेसि जीवियं पियं ।

श्रीर कहाँ हमारी जैन समाज की श्राधुनिक कलह प्रियता। किसी समय में जहाँ संसार के श्रन्तर्गत जैन-धर्म की दुन्दुमि बजती थी वहाँ श्राज हमारा समाज संसार की निगाह में हास्या-स्पद हो रहा है।

इस विपरीतता के मुख्य कारणों को जब हम खोजते हैं तो कई अनेक कारणों के साथ २ हमें यह भी माळूम होता है कि जैन साहित्य में विकृति उत्पन्न होना भी इस दुर्गित का मूल कारण है। जैन साहित्य में यह विकृति किस प्रकार उत्पन्न हुई इसके कुछ कारण उपस्थित करने का हम प्रयन्न करते हैं।

दोर्घ तपस्वी महावीर श्रीर बुद्ध दोनों समकालीन थे। दोनों ही महापुरुष निर्वाणवादी थे। दोनों एक ही लक्ष्य के अनुगामी थे। पर दोनों के पथ भिन्न २ थे-दोनों के लक्ष्यसाधन संबधी तरीके भिन्न २ थे। बुद्ध मध्यम मार्ग के उपासक थे। महावीर तीत्र मार्ग के अनुयायी थे। बुद्ध ने अपने मार्ग की व्यवस्था में लोकरुचि को पहला स्थान दिया था, पर महावीर ने लोकरुचि की विशेष परवाह न की। उन्होंने कभी इस बात का दुराग्रह न किया कि "जो मैं कहता हूँ वही सत्य है शेष सब झठे हैं।" वे इस बात को जानते थे कि एक ही लक्ष्य की सिद्धि के लिये कई प्रकार के साधन होते हैं इससे साधन भेद में विरोध करना व्यर्थ है। यहाँ तक कि उनके समसामयिक श्रनुयायियों का लक्ष्य एक होते हुए भी सेवा के मार्ग जुदे जुदे थे। कोई मुमुन निराहारी रहकर श्रपनी तपस्या को उत्कृष्ट करने का पयत्न करता था, तो कोई त्राहार भी करता, कोई बिलकुल दिगम्बर होकर विचरण करता था, तो कोई सवस्त्र भी रहता था। कोई

स्वाध्यायी था, कोई विनयी था श्रौर कोई ध्यानी। मतलव यह कि किसी पर किसी प्रकार का अनुचित बन्धन न था। उनके अनुयायी वर्ग का सिद्धान्त था कि "धम्मी मङ्गल मुक्तिट्रं अहिंसा संजमोतनो" अर्थात् अहिंसा, संयम और तपरूपधर्म उत्कृष्ट -मङ्गल है। इस सिद्धान्त में कहीं भी एक देशीयता की गंध न थी। इन सब बातों पर से हम भगवान महावीर की जीवन दशा, उनके समय की परिस्थिति ऋौर उनके ध्येय से परिचित हो ्सकते हैं ।

जिस समय भगवान् महावीर भारतवर्ष में अपना कल्याण-कारी उपदेश दे रहे थे उस समय ऋर्थात् ऋाज से ढाई हजार वर्ष पहले आज की तरह उपदेश का प्रचार करने के इतने साधन न थे। लेखनकला तो उस समय भी प्रचलित थी पर उसका उप-योग केवल व्यवहारिक कामों में ही होता था। मुमुच जन भगवान महावीर के पास उपदेश श्रवण करने जाते थे, वहां जो कुछ वे सुनते उनमें से मुख्य २ बातें मन्त्र की तरह हदयङ्गम कर लेते थे।

भगवान् महावीर के मुख्य शिष्यों ने अपने अनुयाईयों को िसिखाने के लिये उनके मुख्य २ उपदेशों को संचेप में कंठाप्र कर रक्खे थे। जिस समय श्रावश्यकता होती उस समय "भगवान् महावीर ने ऐसा कहा है या वर्धमान् के पास से हमने ऐसा सुना है" इस प्रकार के आरम्भ से वे अपने उपदेश अथवा च्याख्यान को देते थे। ये सब उपदेश उस समय की सरल लोक भाषा में (मागधी मिश्रित प्राकृतभाषा में ) होने से −श्चाबाल-वृद्ध सबको समभने में सुगम श्रौर सुलभ होते थे।

सब लोग इन उपदेशों को अपनी २ शक्ति के अनुसार कंठस्थ कर रखते थे। वर्तमान में हम जिसको "एकादशाङ्ग सूत्र" कहते हैं उसका मूल यही उपदेश थे। समय के प्रवाह में पड़ कर उन मूल उपदेशों में और आज के एकादशाङ्ग सूत्र में बहुत अन्तर पड़ गया है। यह निश्चित है कि, भगवान महावीर के इन उप-देशत्मक वाक्य समूह को उनके शिष्य त्रपनी त्रात्म-जागृति के लिये ज्यों के त्यों कंठस्थ रखते थे। ये उपदेश बहुत संज्ञिप्त वाक्यों में होने से ही सूत्र नाम से प्रसिद्ध हुए और इसी कारण वर्तमान के उपलब्ध विस्तृत सूत्र भी इसी नाम से प्रसिद्ध हो रहे हैं। जो सूत्र-शब्द गएधर भगवान् के समय में अपने वास्तविक ऋर्थ को ( "सूचनात् सूत्रम्" ) चरितार्थ करता था वही सूत्र-शब्द त्राज संप्रदायिक रूढ़ी के वश में होकर हजारों लाखों ऋोक अपने भाव में समाने लग गया है।

यह कहने की आवश्यकता नहीं कि, जहाँ तक गणधरों के प्रश्चात् उनके शिष्यों ने इन संचिप्त सूत्रों को कगठस्थ रक्खे थे वहाँ तक उनकी श्रर्थ मागधी भाषा में जरा भी परिवर्तन नहीं ह़ुऋा होगा । पर जब उन सूत्रों का शिष्यपरंपरा में प्रचार डोने लगा द्यौर वह शिष्यपरंपरा भिन्न २. देशों में विहार करने लगी तभी सम्भव है कि, सूत्रों की मूलभाषा भिन्न २ देशों की भाषा के संसर्ग से परिवर्तन पाने लगी होगी।

इसके अतिरिक्त प्रकृति के भयङ्कर प्रकोप से भी हमारे साहित्य को बड़ा भारी नुकसान पहुँचा । श्री हेमचन्द्राचार्य ऋपने परिशिष्ट-पर्व में लिखते हैं कि भगवान् महावीर की दूसरी शताब्दि में जब कि, त्रार्य श्री स्थूल-भद्र विद्यमान थे इस समय देश में

एक साथ महा भीषण बारह दुष्काल पड़े। उस समय साधुत्र्यों का सङ्ग अपने निर्वाह के लिये समुद्र के समीपवर्ती प्रदेश में गया। वहाँ साधु लोग श्रपने निर्वाह की पीड़ा के कारण कएठस्थ रहे हुए शास्त्रों को गिन न सकते थे इस कारए वे शास्त्र भूलने लगे।

इस कारण अन्न के दुष्काल का असर हमारे शास्त्रों पर भी पड़ा जिससे एक श्रकाल पीड़ित मानव की तरह शास्त्रों की भी गति हुई। जब यह भीषण दुष्काल मिट गया तब पाट-लीपुत्र में सोर-सङ्गकी एक सभा हुई। उसमें जिस २ को जो जो स्मरण् था वह इकट्टा किया गया। ग्यारह श्रंगों का श्रनुसंधान तो हुन्रा पर "दृष्टिवाद्" नामक बारहवाँ त्रङ्ग तो बिलकुल नष्ट हो गया। क्योंकि इस समय त्र्राकेले भद्रबाहु ही दृष्टिवाद के ऋभ्यासी थे।

इससे माछ्म होता है कि महावीर की दूसरी शताब्दि से हो शास्त्रों की भाषा एवं भावों में परिवर्तन होना प्रारम्भ हो गया। हमारे दुर्भाग्य से यह प्रारम्भ इतने ही पर न रुका बल्कि उत्तरोत्तर बढ़ता ही गया। प्रकृति के भीषण कोप से वीर निर्वाण की पांचवी और छठी शताब्दि में अर्थात् श्री स्कंदिला-चार्य और वजस्वामी के समय में उसी प्रकार के बारह भीषण दुष्काल इस देश पर श्रीर पड़ें। इनका वर्णन इस प्रकार कया गया है। ''बारह वर्ष का भीषण दुष्काल पड़ा, साधु अन के लिये भिन्न र स्थानों पर बिखर गये जिससे अत्ंका प्रहरा, मनन, और चिन्तन न हो सका। नतीजा यह हुआ कि शास्त्रों को बहत हानि पहुँची । जब प्रकृति का कोप शान्त हुन्ना, देश में

सुकाल और शान्ति का प्रार्दुभाव हुआ तब मथुरा में श्री स्कंदिन लाचार्य के सभापतित्व के त्रांतर्गत पुनः साधुत्रों की एक महा-सभा हुई। उसमें जिन २ को जो स्मरण था वह संप्रह किया गया 🕽

इस दुष्काल ने हमारे शास्त्रों को श्रौर भी ज्यादा धका पहुँचाया । उपरोक्त शास्त्रोद्धार शूरसेन देश की प्रधान नगरीः मथुरा में होने के क:रण उसमें शौरसेनी भाषा का बहुत मिश्रणः हो गया। इसके अतिरिक्त कई भिन्न २ प्रकार के पाठान्तर भी इसमें बढ़ने लगे।

इन दो भयङ्कर विपत्तियों को पैदा करके ही प्रकृति का कोप शांत नहीं हो गया। उसने श्रीर भो श्रधिक निष्ठुरता के साथ वीर निर्वाण की दुसवीं शताब्दी में इस दुर्भागे देश के ऊपर अपना चक्र चलाया। फिर भयङ्कर दुष्काल पड़ा और इस दफ़े तो कई बहुश्रुतों का अवसान होने के साथ २ पहिले के जीर्ण शीर्ण रहे हुए शास्त्र भी छिन्न भिन्न हो गये। उस स्थिति को बतलाते हुए 'सामाचारिशतक' नामक प्रंथ में लिखा है कि, वीर सम्वत् ९८० में भयङ्कर दुष्काल के कारण कई साधुत्रों त्रौर बहुश्रुतों का विच्छेद हो गया तब श्री देवर्धिगणी चमाश्रमण ने शास्त्र-भक्ति से प्रेरित होकर भावी प्रजा के उपकार के लिये श्रीसंघ के छ। प्रह से बचे हुए सब साधुर्झी ं को वहिभिपुर में इकट्टे किये और उनके मुख से स्मरण रहे हुए थोड़े बहुत शुद्ध श्रीर श्रशुद्ध श्रागम के पाठों को सङ्गठित कर पुस्तकारूढ़ किये। इस प्रकार सूत्र-प्रन्थों के मूलकत्ती गणध्य स्वामी के होने पर भी उनका पुनःसंकलन करने के कारण सक् आगमों के कत्ती श्री देविधगिणित्तमा श्रमण ही कहलाते हैं।

उपरोक्त विवेचन के पढ़ने से पाठक भली प्रकार समभ सकते हैं कि, गणधरों के कहे हुए सूत्रों के उत्पर समय की कितनी भयङ्कर चोटें लगीं। जिस साहित्य के उपर प्रकृति की श्रोर से इतना भीषण प्रकोप हो वह साहित्य परंपरा में जैसा का तैसा चला त्र्याये यह बात किसी भी बुद्धिमान के मास्तिष्क को स्वीकार नहीं हो सकती। जो साहत्य श्राज हम लोगों के पास में विद्यमान है वह दुष्कालों के भोषण प्रहारों के कारण एवं काल रुढ़ि, स्पद्धी श्रादि श्रनेक कारणों से बहुत विकृत हो मया है।

जैन-दर्शन नित्यानित्य वस्तुवाद का प्रतिपादन करता है। इसकी दृष्टि से वस्तु का मूल तत्त्व तो हमेशा कायम रहता है पर उसकी पर्याय में परिस्थिति के अनुसार परिवर्त्तन हुआ करते हैं। समय समय पर होने वाले ये परिवर्त्तन बिलकुल खाभाविक श्रीर उपयोगी भी होते हैं। जैन-दर्शन में यह सिद्धान्त सर्व-व्यापी होने ही से उसका नाम त्र्यनेकान्त इर्शन पड़ा है। उसका यह सिद्धान्त प्रकृति के सर्वथा श्रनुकूल भी है। प्रकृति की रचना ही इस प्रकार की है कि वज्र के समान कठोर श्रौर घन क्दार्थ भी संयोग पाकर-परिस्थितियों के फेर में पड़कर-मोम के समान मुलायम हो जाता है श्रीर मोम की मानिद मुलायम पदार्थ भी कभी २ श्रत्यन्त कठोर हो जाता है। ये बातें बिल-कुल स्वाभाविक हैं, अनुभव प्रतीत हैं। ऐसी दशा में भगवान महावीर के समय का धार्मिक रूप इतनी कठिन परिस्थितियों के केर में पड़कर परिवर्त्तित हो जाय तो कोई आश्चर्य्य की बात नहीं। यह परिवर्त्तन तो प्रकृति का सनातन नियम है।

पर प्रकृति के ये परिवर्त्तन दो प्रकार के होते हैं। एक परिवर्त्तन विकास कहलाता है श्रीर दूसरा विकार ।

पहले परिवर्त्तन से देश, जाति और धर्म की क्रमागत उन्नति होती है श्रौर दसरे परिवर्त्तन से धनका क्रमागत हास होता जाता है। कोई भी धर्म फिर वह चाहे जिस देश श्रौर काल का क्यों न हो, कभो कलह का पोषक नहीं हो सकता। कभी वह प्रजा के विकास में बाधक नहीं हो सकता, पर जब उसमें विकार की उत्पत्ति हो जाती है-जब उसमें प्रकृति का दूसरी प्रकार का परिवर्तन हो जाता है जब वह समय चक्र में पड़कर वास्त विकता से भ्रष्ट हो जाता है तब उससे उपरोक्त सब प्रकार की हानियों का होना प्रारम्भ हो जाता है। उस समय उसके अप्रगएय धार्मिक नेता धर्म का नाम दे देकर समाज में कलह का बीज बोते हैं, वे प्रजा को ताकत को घटानेवाले और युवकों को अकर्मण्य बनानेवाले उपदेशों को धर्म का रूप दे देकर प्रतिपादित करते हैं।

श्राधुनिक जैन साहित्य में समयानुसार उपरोक्त दोनों ही प्रकार के परिवर्त्तन हुए हैं। उसका तत्त्वज्ञान जहाँ दिन प्रतिदिन विकास करता त्राया है वहाँ उसके पौराशिक त्रौर त्राचार-सम्बन्धी विभागों में विकार का कीड़ा भी घुस गया है। श्रोर तो विकसित तत्त्वज्ञान का रूप देखकर सारा संसार जैन धर्म की आर त्राकर्षित होता है और दूसरी त्रोर विकार युक्त श्राचार शास्त्र श्रोर पौराणिकता के प्रभाव में पड़ कर हम श्रोर हमारा समाज वास्तविकता से बहुत दूर चला जा रहा है। अब प्रश्न यह होता है कि, यह विकार कब से शुरू हुआ और चसे किसने पैदा किया।

शुद्ध-सत्य एक ऐसा रसायन **है** कि जिसे मनुष्य जाति नहीं पचा सकती। जिस प्रकार बिजली का तेज प्रकाश तीक्ष्ण दृष्टि वाले मनुष्य की श्राँखों में भी चकाचौंधी पैदा करता है उसी प्रकार शुद्ध-सत्य का उपदेश लौकिक मनुष्य की दृष्टि को भी चौंधिया देता है। शुद्ध-सत्य की दृष्टि में पुएय श्रौर पाप की तहें नहीं ठहरतीं। उसके सामने सारासार का विचार नहीं ठहरता, **उ**सकी दृष्टि में जाति श्रौर श्रजाति का कोइ विचार नहीं। उसके सम्मुख एक मात्र खास्थ्य-सिद्धवैद्यस्वास्थ्य ही टिका रह सकता है । निर्मल सत्य यद्यपि पिशाच के समान रुच्च और भयङ्कर मालूम होता है तथापि शांति की सुन्दर तरंगिणी का मूल उद्गम-स्थान वही है। विकास की पराकाष्टा पर पहुँचनेवाली श्रात्माएं उसी की खोज में श्रपनी सब शक्तियों को लगा देती हैं। संसार के सभी महापुरुषों ने इसको खोजने का प्रयत्न किया है पर ऋनि-र्वचनीय श्रौर श्रज्ञेय होने के कारण उसे उसके वास्तविक रूप में कोई भी कहने में समर्थ नहीं हुआ।

मनुष्य, जन्म से ही कृत्रिम सत्यों के संसर्ग में रहता है। इसी कारण उसके पास निर्मल सत्य का उपदेश नहीं पहुँच सकता। इसी एक कारण से वह श्रनन्त काल से छिपा हुआ है त्र्यौर भविष्य में भी छिपा रहेगा, पर वही सबका अन्तिम ध्येय है इस कारण तमाम लोग उसकी उपासना करते हैं। सांसारिक व्यवहार में निपुणता प्राप्त करने के लिये जिस प्रकार प्रारम्भ में कृत्रिम साधन श्रीर कृत्रिम व्यवहारों का उपयोग किया जाता है उसी प्रकार इस परम सत्य को प्राप्त करने के लिये भी कृत्रिम सत्य श्रौर किल्पत व्यवहारों की

योजना की गई है। इस कृत्रिम सत्य में समय के ऋनुसार— समाज के श्रनुसार श्रौर परिश्यित के श्रनुसार श्रनेक इष्ट श्रौर त्र्यनिष्ट परिवर्तन होतेरहते हैं । परन्तु जब इन परिवर्तनों के सम-भने में उपदेशक श्रीर उपासक भूल करते हैं-श्राग्रह करते हैं श्रोर श्रपना श्राधिपत्य चलाने के लिये परिस्थिति की भी श्रवहेलना कर डालते हैं तब उन इष्ट परिवर्तनों में ऋनिष्ट का प्रवेश हो जाता है श्रौर फिर अविष्य की संतानें इन त्र्यनिष्ट परिवर्तनों को श्रौर भी पुष्ट करती हैं। वह उनको शास्त्र के ऋन्दर मिला कर ऋथवा त्रपने बड़ों का **नाम** देकर उन्हें श्रौर भी मजबूत करने की कोशिश करती हैं। जब समाज बहुत समय तक इसी श्रनिष्ट परिवर्तन को स्वीकार कर चलता रहता है तो भविष्य में जाकर यही परिवर्तन उसके धर्म सिद्धान्त स्रोर कर्तव्य के रूप में परिवर्तित हो जाते हैं। इसका फल यह होता है कि समाज में शांति की जगह हेश-उत्साह की जगह प्रमाद-अमीरी की जगह गरीबी ऋौर ऋाजादी को जगह गुलामी का ऋाविभीव हो जाता है।

इसी प्रकार का परिवर्तन हमारे जैन-साहित्य में हुत्रा है त्रौर बड़े ही भीषण रूप में हुत्रा है । इसका सब से भयङ्कर परिणाम यह हुत्रा है कि जैन-समाज में श्वेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी त्रादि त्रानेक मतमतान्तर जारी हो गये ये मत श्रापस में ही एक दूसरे के साथ लड़कर समाज की शक्ति, खतं-त्रता त्रौर सम्पत्ति का नाश कर रहे हैं। हम दावे के साथ इस बात को निर्भीकता-पूर्वक कह सकते हैं कि इन मतमतान्तरों का श्रमली जैन-धर्म के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। लोगों ने खार्थ-

वासना और सङ्कीर्णता के वशीभूत होकर व्यर्थ में राई का पर्वत श्रौर तिलका ताड़ बना दिया है जिसके फल स्वरूप समाज में चारों स्रोर भयङ्कर स्रशान्ति, स्रौर दरिद्रता का दौर दौरा हो रहा है। इस स्थान पर हम यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि श्वेताम्बर, दिगम्बर ब्यादि सम्प्रदायों में कोई तात्विक महत्व-पूर्ण भेद नहीं है। इनके बीच में होने वाले ऋगड़े मींगी को छोड़ कर छिलके के लिए लड़ने वाले मनुष्यों से अधिक अर्थ नहीं रखते।

#### श्वेताम्बर श्रीर दिगम्बरवाद

श्वेताम्बर श्रौर दिगम्बर ये दोनों शब्द जैन-समाज के गृहस्थों के साथ तो बिल्कुल ही सम्बन्ध नहीं रखते। गृहस्थों में एक भी स्पष्ट चिन्ह ऐसा नहीं पाया जाता जो उनके श्वेताम्बरत्व अथवा दिग-म्बरत्व को सूचित करता हो। श्रतएव ये दोनों शब्द गृहस्थों के लिए तो कुछ भी विशेष ऋर्थ नहीं रखते। इससे यह सिद्ध होता है कि चाहे जब इन शब्दों की उत्पत्ति हुई हो पर इस उत्पत्ति का मूल कारण हमारे धर्म गुरु ही थे। श्वेताम्बर श्रौर दिगम्बर संज्ञा का सम्बन्ध केवल साधुत्रों ही के साथ है।

श्वेताम्बर सूत्र कहते हैं कि वस्त्रश्रौर पात्र रखना ही चाहिए। इसके सिवा निर्वल, सुकुमार श्रीर रोगियों के लिए संयम दुसाध्य है। यदि साधुत्रों को वस्त्र न रखने का नियम हो तो कड़कड़ाते जाड़े में असहनशील साधुत्रों की क्या गति हो ? अग्नि सुलगा कर तापने से जीवहिंसा होती है ऋौर वस्न रखने में **उतनी हिंसा न**हीं होती। इसके सिवाय साधुत्रों को जङ्गल में

रहना पड़ता है वहाँ डाँस, मच्छर वगैरह जीवों का उपद्रव विशेष सम्भव है, इसलिए जो साधु इन कष्टों को सहन न कर सके वह किस प्रकार संयम का पालन कर सकता है। अतिरिक्त इसके जो साधु लजा को नहीं जीत सकता उसके लिए भी वस्त्र की त्र्यावश्यकता होती है। हाँ, लज्जा को जीतने के पश्चात् त्र्यथवा संयम पालन करने की शक्ति हुए पश्चात् वह चाहे तो पात्र और वस्र रहित रह सकता है।

विक्रम की सातवीं श्रौर श्राठवीं शताब्दी तक तो साधु लोग सकारण ही वस्त्र रखते थे। वह भी केवल एक कटिवस्त्र। यदि कोई साधु कटिवस्न भी त्र्यकारण पहनता तो कुसाधु सममा जाता था। श्री हरिभद्र सूरि 'सम्बोधन प्रकरण' में लिखते हैं:—

> "कीवो न कुणइ खोयं, लजई पड़िमाइ जल्लमुवणेइ। सोवाहणोय हिंडड बंधड़ किंड पट्टय मकजे॥

श्रर्थात्-क्षीव-दुर्बल साधु लोच नहीं करते, प्रतिमा को बहन करने में लज्जित होते हैं, शरीर का मैल खोलते हैं श्रीर निराकारण ही कटिवस्न को धारण करते हैं।

इससे मालूम होता है कि उस समय में साधु केवल एक कटिवस्त्र रखते थे। इस सम्बन्ध में त्र्याचाराङ्ग सूत्र में कहा गया है।

- (१) जो मुनि अचेल (वस्नहित) रहते हैं उनको यह चिन्ता नहीं रहती कि मेरे वस्त्र फट गये हैं दूसरा वस्त्र मांगना पड़ेगा, श्रथवा उसको जोड़ना पड़ेगा, सीना पड़ेगा, श्रादि ( ३६० )
- (२) वस्त्र रहित रहने वाले मुनियों को बार २ कांटे लगते हैं, उनके शरीर को जाड़े का, डांसों का, मच्छरों का श्रा**दि**

कई प्रकार के परीषह सहन करना पड़ते हैं जिससे शीघ्र ही तप की प्राप्ति होती है। (३६१)

(३) इसलिए जिस प्रकार भगवान ने कहा है उसी प्रकार जैसे बने वैसे सब स्थानों पर समताभाव धारण चाहिए। (३६२)

'त्राचाराङ्ग सूत्र' के इन उहेखों से माऌम होता है कि समर्थ श्रीर सहन शोल मुनि बिल्कुल नम्न रहते श्रीर भगवान की बत-लाई हुई समता को यथा शक्ति समभने का प्रयत्न करते थे। इस सूत्र में ऐसा यहो नहीं पर ऋौर भी कई उल्लेख हैं। उसके दूसरे "वस्त्रैषणा" नामक भाग के एक प्रकरण में मुनियों को वस्न कैसे त्रौर कब लेना चाहिए इस विषय का क्रमवद्ध उल्लेख किया है इसके त्र्रातिरिक्त इस सूत्र में वस्न रखने का कारण बतलाते हुए लिखा है कि-

"जो साधु वस्त्ररहित हो श्रोर उसे यह माऌम होता हो कि मैं घास तथा कांटों का उपसर्ग सहन कर सकता हूँ, डांस ऋौर मच्छरों के परोषद को भो भुगत सकता हूँ पर लज्जा को नहीं जोत सकता तो उसे एक कटिवस्न धारण करलेना चाहिए।" (४३३)

'यदि वह लजा को जीत सकता हो तो उसे अर्चेल (नम्न) हो रहना चाहिए। श्रचेल श्रवस्था में रहते हुए यदि उसपर डांस, मच्छर, शीत, उष्ण त्रादि के उपद्रव हों तो शान्ति श्रौर समता-पूर्वक उसे सहन करना चाहिए। ऐसा करने से अनुपाधिपन शीब ही प्राप्त होता है श्रौर तप भी प्राप्त होता है। इसलिए जैसा भगवान ने कहा है उसको समभ कर जैसे बने वैसे सम-भाव जानते रहना" ( ४३४ )

इस प्रकार श्वेताम्बरों के प्रामाणिक प्रन्थों में कहीं भी ऐसा नहीं पाया जाता जहाँ पर वस्त्र ऋौर पात्र के लिए विशेष ऋायह किया गया हो या जहाँ पर यह कहा गया हो कि इनके बिना मुक्ति ही नहीं, इनके बिना संयम ही नहीं, अथवा इनके सिवा कल्याण ही नहीं। उनमें तो साफ २ बतलाया गया है कि जो साधु बस्न ऋौर पात्र रहित रहकर भी निर्दोष संयम पालन कर सकताहो उसके लिए वस्न ऋौर पात्र की कोई त्रावश्यकता नहीं। हाँ, जो इनके बिना संयम का पालन न कर सकता हो वह यदि वस्न पात्र को ग्क्ले तो कोई बाधा नहीं। दोनों का ध्येय संयम है, दोनों का रहेश्य त्याग है श्रीर दोनों का मंजिले मकसूद मोच है। वस्त्रपात्र रखनेवाले को वस्त्रपात्र का गुलाम बन कर न रहना च।हिए श्रौर इसी प्रकार नम्न रहनेवाले को भी नम्नता का दासत्व न करना चाहिए। किसी भी प्रकार का एकान्त दुराग्रह न करते हुए त्रावश्यकतात्रों को बम करने का प्रयत्न करते रहना चाहिए। इसी प्रकार के मार्ग का भगवान ने उपदेश दिया है श्रीर यही श्रार्ष प्रन्थां में श्रंकित है।

हम समभते हैं कि यहाँ तक दिगम्बर प्रन्थों को विशेष श्राचेप करने का श्रवकाश न मिलेगा। इसमें सन्देह नहीं कि उनमें बीमार पड़ने पर भी अथवा मृत्यु के मुख में पहुँचने तक भी साधु को वस्त्र, पात्र, धारण करने की त्राज्ञा नहीं है। संयम के उत्र-पोषक दिगम्बर प्रन्थ खाने पीने की रियायत की तरह विका स्रौर पात्र की भी कुछ रियायत रखते तो ठीक था। अभ्यासी श्रोर उम्मेदवार मनुष्यों को एकदम इतने कठिन वत का पालन करना बहुत ही मुश्किल बल्कि असम्भव होता

है। शक्ति के श्रनुसार त्रात्मसमता को बढ़ाते हुए चलना यह बात ठीक है पर जब वह समता ही छुप्र होने लगती है उस समय उसको स्थिर रखने के लिए ऋषेषि की तरह वस्त्र श्रोर पात्र की मनाई किसी भी श्राचार शास्त्र में सम्भव नहीं हो सकती। दिगम्बरों के "राजवात्तिक" तथा ज्ञानार्शव वगैरह प्रन्थों में श्रादान समिति तथा पारिष्ठापानिका समिति के नाम देखने में त्राते हैं जिनसे सम्भवतः हमारे उपरोक्त कथन का समर्थन होता है। राज वार्त्तिक में एक स्थान पर कहा है—

> "वाङ् मनोगुप्ति–इर्या<sup>.</sup> अथवा–निक्षेयण । समिति आलोकित पान भोजनानि पत्र॥"

अर्थात् अहिंसा रूप महाउद्यान की रत्ता करनेवाले को उसके **त्रास पास पांच बाड़ें** बांधने की है। वे इस प्रकार हैं— वाणी का संयम, मन का संयम, जाने श्राने में सावधानता, लेने रखने में सावधानता, ऋौर खाने पीने में सावधानता।

उपरोक्त उद्देख में आदान समिति में उपकरणों को लेने त्रोर रखने में सावधानी रखने की सूचना दी है। इससे चौथी समिति का सम्बन्ध निर्घन्थों के उपकरणों के साथ घटाना कोई अनुचित नहीं जान पड़ता।

इसमे पाठक समभ सकते हैं कि श्वेताम्बरत्व त्र्योर दिगम्बरत्व की नींव केवल आग्रह के पाये पर रक्खी गई है। दोनों सम्प्रदाय के प्राचीन प्रन्थों का मत वस्त्र पात्र के सम्बन्ध में प्राय: एक सा ही है। यदि कोई निरपेस विद्वान् दोनों सम्प्रदाय के प्राचीन **त्राचार विभाग को देखें तो हमारा खयाल है कि वह शायद** ही दिगम्बरी स्त्रीर श्वेताम्बरी स्त्राचार प्रन्थों को पहचान सकेगा ।

त्रव हमें इस मत भेद की मूल जड़ पर भी एक दृष्टि डालना चाहिए। इस विषवृत्त का बीज करीब स्राज से २०००-२२०० वर्ष पहले बोया गया था। तभी से इसकी जड़ में हठ ऋौर दुराप्रह का जल सींच २ कर यह पुष्ट बनाया जा रहा है। यह बात इतिहास सम्मत है कि भगवान् महावीर के समय में भगवान् पार्श्वनाथ के शिष्य विद्यमान थे। उनको हम "ऋजुप्राज्ञ" के नाम से सम्बोधित करते हुए पाते हैं ऋजुपाझ साधुत्रों के चरित्र का उल्लेख करते हुए लिखा गया है कि "ऋजुप्राज्ञ" साधु पश्चरङ्गी बहु मृत्य रेशमी वस्त्र पहिन भी सकते हैं पर वक्रजड़ साधुत्रों को (भगवान् महावीर के अनुयायी) तो शक्ति के अनुसार अचेलक ही रहना चाहिए। समुदाय के उद्देश्य से बनाया हुआ भोजन ऋजुपाझ ले सकते हैं पर वही भोजन व्यक्ति की दृष्टि से भी वक्रजड़ नहीं ले सकते। ऋजुप्राज्ञ राजपिगड भी ले सकते हैं पर वक्र जड़ तो उसे स्पर्श भो नहीं कर सकते। इसके श्रतिरिक्त श्राहार, विहार, ज्येष्ठ, कनिष्ठ की व्यवस्था श्र<mark>ौर</mark> बन्दनादि में ऋजुपाज्ञ निरंकुश हैं पर वक्रजड़ी को तो गुरु की परतन्त्रता में रहना पड़ता है। इस प्रकार का निरंकुश त्र्याचार भगवान् पार्श्वनाथ के ऋजुप्राज्ञ साधुत्र्यों का है श्रौर इतना कठिन श्राचार भगवान महावींर के वक्रजड़ साधुत्रों का है।

इससे साफ मालूम होता है कि उस समय के पार्श्वनाथ के त्र्यनुयायियों का चरित्र बहुत कमजोर हो गया था। यदि त्यागः का उद्देश्य आवश्यकतात्रों को कम करने का है, यदि त्याग, का उद्देश्य निरंकुशता पर संयम करने का है, यदि त्याग का

उद्देश्य कष्ट सहन करने का है और यदि त्यागका ऋर्थ एक निय-मित मर्यादा में रहने का है तो हम निर्भीक होकर कह सकते हैं कि भगवान् पार्श्वनाथ के शिष्यों की अपेत्ता भगवान् महावीर के त्याग की कसौटी बहुत उच्च दर्जें की थी। हमारा खयाल है पार्श्वनाथ के समय में ऋजुपाज्ञ साधुत्रों की ऐसी स्थिति न थी पर उनके निर्वाण के पश्चात् और भगवान् महावीर के अवतीर्ण होने के पूर्व ढाई सौ बर्षों में उस समय के त्राचार हीन ब्राह्मण धर्म गुरुत्रों के संसर्ग से उन्होंने अपने आचारों में भी सुख शीलता को प्रविष्ट कर दिया। यह बात मनुष्य प्रकृति से भो बहुत कुछ सम्भव है। मनुष्य का यह स्वभाव है कि वह सुख श्रोर सुलभता की श्रोर सहजही श्राकर्षित हो जाता है। एक तो उस समय त्याग का उपदेश देनेवाला कोई नेता विद्यमान न था, दूसरे उन लोगों के सम्मुख नित्यप्रति ब्राह्मणों की विला-सप्रियता और सुख शीलता के दृश्य होते रहते थे, क्या ऋाश्चर्य यदि सुख प्रियता के वश होकर उन्होंने भी ऋपने ऋाचारों की कठिनाइयों को निकाल दिया हो, पर यह निश्चय है कि भगवान् महावीर से पूर्व उनके चरित्र में बहुत कुछ शिथिलता च्या गई थी।

पार्श्वनाथ के पश्चात् क्रमशः भगवान् महावीर हुए उन्होंने अपना आचरण इतना कठिन और दुस्सह रक्ला कि-यदि उसके लिए यह भी कहा जाय कि दुनिया के इतिहास में आज तक किसी भी महात्मा का त्याग उतना कठिन न था तो कोई भी श्रंतिशयोक्ति न होगी। गुरुत्रों के उत्पन्न हुए विलास रूपी पिशाच को निकालने के लिए, आराम की गुलामी को दूर करने के लिए, गुरुओं के द्वारा प्रजा पर डाले हुए भार को हलका करने के लिए आदर्श से आदर्श त्याग, आत्मभाव और परम सत्य के सन्देश की आवश्यकता थी। यही कारण है कि भगवान महावीर ने भर जवानी में संयम प्रहण कर इतने कठिन मार्ग को स्वीकार किया कि जिसकी कल्पना भी आज कल के मनुष्य करने में असमर्थ हैं, इस तीव्र त्याग के प्रभाव से उस समय के गुरुओं में पुनः त्याग का संचार हुआ और वे निर्यन्थ के नाम को सार्थक करने लगे। इस प्रकार एक बार फिर से भारत में त्याग का धर्म पराकाष्ठा पर पहुँच गया।

पर यह स्थित हमेशा के लिए स्थिर न रही। भगवान्
महावीर के पश्चात् दो पीढ़ी तक अर्थात् जम्बूस्वामी तक तो यह
अपने असली रूप में चलती रही पर उनके पश्चात् त्याग की
इस चमकती हुई ज्योंति में पुनः कालिमा का संचार होने लगा।
जम्बूस्वामी के पश्चात् कोई भी ऐसा समर्थ और प्रतिभाशाली
नेता न हुआ जो संघकी बागडोर को सम्हालने में समर्थ होता।
इधर लोगों की सुख-शीलता पुनः बढ़ने लगी। कुछ साधु कहने
लगे, "जिन के आचार का तो जिन निर्वाण के साथ ही निर्वाण
हो गया, जिन के समान संयम पालने के लिये जितने शरीर-बल
और जितने मनो-वल की आवश्यकता होती है उतना अब नहीं
रहा, उसी प्रकार उचकोटि का आत्मविकास और पराकाष्ठा
का त्याग भी अब छुप्त हो गया है। इसीलिए अब तो महाबीर
के समय में मिली हुई रियायतों में भी कुछ और बढ़ाने की
छावश्यकता है।" इत्यादि।

ऐसा माळूम होता है कि धर्म के इसी संक्रमण काल में श्वेता-

म्बरत श्रौर दिगम्बरत का बीज बोया गया श्रौर जम्बूस्वामी के निर्वाण के पश्चात् ही इस बीज का सिंचन होने लगा। इस बात का समर्थन वर्तमान सूत्र प्रन्थों से भी होता है जैसे-

> "मण-परमोहि-पुलाए आहारग-खवग उवसमे कप्ये। संजमितय-केवलि-सिज्झणा य जम्बुस्मि बुच्छिएण॥"

जम्बूखामी के निर्वाण पश्चात् निम्नलिखित दश बातों का उच्छेद हो गया, मनः पर्यय ज्ञान, परमावधि, पुलाकलव्धि, आहार-कशरीर, चपकश्रेगी, जिनकल्प, संयमत्तिक, केवलज्ञान और सिद्धि गमन, इससे यह तो स्पष्ट मालूम होता है कि जम्बूखामी के पश्चात् जिनकल्प का नाश बतला कर लोगों को इस स्रोर मे श्रानुत्साहित करने का प्रयत इस गाथा में किया गया है, पर यह पाठ कबका है श्रीर किसका बनाया हुआ है यह नहीं कहा जा सकता। लेकिन इसमें सन्देह नहीं कि यह पाठ मथुरा की सभा के पहले से ही परम्परा से चला आया है और इसी कारण देविधगण ने भो इसे अपने सूत्र में स्थान दिया है।

उपरोक्त गाथा में जिनकल्प का त्राचार करनेवाले को जिनाज्ञा-बाहर समभने की जो इकतर्फी त्राज्ञा दी गई है इससे मालूम होता है कि मतभेद रूपी विषवृत्त के पैदा होने का यही समय है। मिक्सिमनिकाय नामक एक बौद्ध प्रनथ में भी इस मत भेद का उड़ेख किया गया है-

एवं मे सूतं-एकं समयं भगवा सक्केसु विहरति सामगामे तने स्रोपन समयेन निगण्ठो नातपुत्तो.....होति....तस्स भिन्ना निगण्ठा द्वेधिक जाता, भण्डनजाता, कलहजाता विवादापना अख्नमञ्जं मुखसत्ती डी वित्रदंता विदरन्ति । पृष्ठ २४३---२४६.

अर्थात्-मैंने ऐसा सुना है कि एक समय भगवान् (बुद्ध) शाक्य-देश के श्यामगाम में विचरण करते थे। उस समय वहां ज्ञात-पुत्र निर्प्रन्थ भी थे। इन ज्ञातपुत्र के निर्प्रन्थों में विरोधी भाव हुआ था। उनमें विवाद और कलह हुआ था वे अलग होकर परस्पर बकवाद करते हुए फिरते थे।"

इस कथन का दिगम्बरियों की पट्टावलि भी समर्थन करती है। श्वेताम्बरों श्रौर दिगम्बरों की पट्टाविल में वर्द्धमान, सुधर्मा तथा जम्बू एक ही समान और एक ही क्रम से पाये जाते हैं पर श्रागे जाकर उनके पश्चात् त्राने वाले नामों में बिलकुल भिन्नता पाई जाती है और वह भी इतनी कि आगे के एक भी नाम में समानता नहीं पाई जाती। इन पट्टावलियों में पाई जाने वाली नाम विभिन्नता से माॡम होता है कि जम्बू खामी के पश्चात् ही इनके जुदे २ त्राचार्घ्य होने लग गये थे। इन दोनों दलों में इसी समय से धीरे २ द्वेष खीर वैर की भावनाएँ बढ़ने लगी। इस बैर भावना के कारण त्याग को श्रमल में लाने की बातें तो छूटने लगीं त्रौर सब लोग ऐसे समय की राह देखने लगे कि जब वे प्रत्यच्च विवाद करके जाहिर रूप से अलग हो जाँय।

वीर निर्वाण की दूसरी शताब्दो भारतवर्ष के लिए बड़ी ही भयंकर थी। इसमें वारह वर्ष के बड़े ही भीषण दुष्काल पड़े। इनका वर्णन हम पहले कर त्राये हैं। इन दुष्कालों के मिटने पर देश में कुछ शान्ति हुई श्रीर कुछ न हुई कि पाँचवी ख्रौर छठवीं शताब्दी में फिर उतने ही भयङ्कर अकाल पड़े । इन अकालों के पश्चात् जब मधुरा में सभा हुई और उस सभा में जब निर्प्रनथों के वस्त्र पहनने या न पहनने का प्रभ

उपस्थित हुआ उसी समय वहाँ पर दो दल हो गये। एक ने तो समय की परिस्थिति के अनुकूल वस्त्र पहनने की व्यवस्था दीं श्रीर दूसरे ने परम्परा के वशीभूत होकर नम्न रहने की। ऐसे विवादयस्त समय में दीर्घदर्शी स्कंदिलाचार्य्य ने बड़ी ही बुद्धिमानी से काम लिया। उन्होंने न तो नम्रता का श्रौर न वस्न पात्रवादिता का ही समर्थन किया प्रत्युत दोनों के बीच डचित न्याय दिया। उन्होंने कहीं भी सूत्रों में जिनकरप, स्थविरकरूप श्वेतान्बर तथा दिगम्बर का उल्लेख नहीं किया। फिर भी उस समय प्रत्यत्त रूप से समाज दो दलों में विभक्त हो ही गया।

बदार जैन-धर्म दो अनुदार दलों में विभक्त हो गया, एक पिता के पुत्र ऋपना २ हिस्सा बाँट कर ऋलग हो गये, पिता के घर के बीच में दीवाल बनाना प्रारम्भ हो गई। दोनो सम्प्रदाय महावीर को ऋपनी २ सम्पत्ति बनाकर भगड़ने लगे। अनेकान्तवाद और अपेत्तावाद के महान सिद्धान्त को भूल कर दोनों त्रापस में ही फाग खेलने लगे। एक दूसरे को परास्त करने के लिए दोनों ने वर्द्धमान का नाम देदे कर शास्त्रों की भी रचना कर ली।

दोनों दल धार्मिकता के आवेश में आकर इस बात को भूल गये कि मुक्ति का खास सम्बन्ध आत्मा और उसकी वृत्तियों के साथ है न कि नग्नता श्रौर वस्त्र पात्रता के साथ । ये ु दोनों पत्त स्रपनी भावी सन्तानों को भी **उ**सी मत पर चलने से मुक्ति मिलने का परवाना दे गये हैं। जिसके परिग्णाम स्वरूप ्र स्राज को सन्ताने न्याय के रंगमंचों पर मुक्ति पाने की चेष्टाएँ कर रहीं हैं।

जो लोग समाज-शास्त्र के ज्ञाता हैं वे उन तत्वों को भली प्रकार जानते हैं, जिनके कारण जातियों श्रीर धर्मों का पतन होता है। किसी भी धर्म ऋथवा जाति के पतन का प्रारम्भ उसी दिन से आरम्भ होता है जिस दिन किसी न किसी छिद्र से उसके अन्तर्गत स्वार्थ का कीड़ा घुस जाता है-जिस दिन से लोगों को मनोवृत्तियों के अन्दर विकार उत्पन्न हो जाता है — जिस दिन से लोग व्यक्तिगत खार्थों के फेर में पड़ कर अपने जीवन की नैति-कता को नष्ट करना प्रारम्भ कर देते हैं।

युद्ध, महामारी, दुर्भित्त त्रादि बाह्य ऋ।पित्तयों से भी धर्म श्रीर जाति का अधःपात होता है, विधर्मियों का प्रतिकार श्रीर विदेशियों के त्राक्रमण भो उसके विकास में बाधा अवश्य देते हैं पर उन उपद्रवों से किसी भी धर्म अथवा जाति के मूलतत्वों में बाधा नहीं त्रा सकती त्रौर जब तक उसके मूलतत्वों में बाधा नहीं त्राती तब तक उसका वास्तविक त्रानिष्ट भी न हो सकता। जाति अथवा धर्म का वास्तविक अनिष्ट तभी हो सकता है जब **उसके मूल श्राधारभूत तत्वों में किसी** प्रकार की क्रान्ति किसी प्रकार की विश्वङ्खला उत्पन्न होती है। जब उसके अनुयायियों के दिल श्रौर दिमाग में किसी प्रकार का विकार उत्पन्न हो जाता है।

धर्म की सृष्टि ही इसलिए हुई है कि वह मनुष्य-प्रकृति के कारण उत्पन्न हुई श्रकल्याण कर भावनात्रों से मनुष्य जाति की रज्ञा करे। मनुष्य की स्वाभाविक दुष्प्रवृति के कारण समाज में जो अनर्थ कारक घटनाएँ हुआ करती हैं उनसे व्यक्ति और समष्टि को सावधान करे श्रीर मनुष्य जाति को दुष्प्रवृत्तियों 🕏

द्मन की तथा सन्प्रवृत्तियों के विकास की शिच्ना दे। सभी धर्म प्रायः इसी उद्देश्य को लेकर पैदा होते हैं। लेकिन हर एक धर्म की यह स्थिति वहीं तक स्थिर रहती है जब तक समाज में दैवी सम्पद् का त्र्याधिक्य रहता है, जब तक धर्म की बागडोर उन महान् पुरुषों के हाथ में रहती हैं जो हृदय से अपना और मनुष्य जाति का कल्याण करने के इच्छुक रहते हैं। लेकिन यह स्थिति हमेशा स्थिर नहीं रह सकती, यह हो नहीं सकता कि किसी समाज में परम्परा तक दैवी सम्पद् का ही श्राधिक्य रहे अथवा किसी धर्म की बागडोर हमेशा निस्वार्थी महान् पुरुषों ही के हाथ में रहे। यदि ऐसा होता तो फिर प्रकृति की परिवर्तन शीलता का कोई प्रमाग ही न रह जाता।

दैवी सम्पद् युक्त समाज में भी किसी समय त्रासुरी सम्पद् का प्रभाव हो ही जाता है और उत्कृष्ट से उत्कृष्ट धर्म की बागडोर भी कभी स्वार्थ लोलुप लोगों के हाथ में चली जाती है। परिणाम इसका यह हाता है कि वे लोग धर्म के ऋसली तत्वों के साथ २ धीरे २ ऐसे तत्त्व भी मिलाते जाते हैं जिनसे उनकी स्वार्थिस्टि में खूब सहायता मिले, इस मिलावट का परिणाम यह होता है कि जो उन्हीं के विचारों वाले स्वार्थ लोलुप प्राणी होते हैं वे तो तुरन्त इस परिवर्तन को स्वीकार कर लेते हैं, पर समाज में हर समय किसी न किसो तादाद में ऐस लोग भी अवश्य रहते हैं जो सचे होते हैं — जो असली तल को सम-मने वाले होते हैं स्त्रोर जो निस्वार्थ होते हैं। उन्हें यह परिवर्तन असहा लगता है वे उसका विरोध करते हैं, फल यह होता है कि समाज में भयद्भर वादविवाद का तहलका मच जाता है, दोनों पत्तों में खूव वाक् युद्ध होता है ऋौर अन्त में पूरी फजीहत के साथ उस धर्म के अनुयायी दो दलों में विभक्त हो जाते हैं। कुछ समय तक उन दोनों दलों में संधर्ष चलता है, तत् पश्चात् उन दलों में और भी भिन्न भिन्न मतमतान्तर श्रीर विभाग पैदा होते हैं ऋौर वे ऋापस में लड़ने लगते हैं ऋौर इस प्रकार कुछ शताब्दियों तक लड़ भगड़ कर या तो वे अपने अस्तित्व को खो बैठते हैं या जीवन मृतकदशा में रह कर दिन व्यतीत करते हैं।

उपरोक्त का सारा कथन किसी एक धर्म को लक्ष्य करके नहीं कहा गया है प्रत्युत प्रत्येक धर्म में किसी न किसी दिन ऐसा दृश्य त्रवश्य दिखलाई पड़ता है। संसार के सभी महान् धर्मों में इस प्रकार के श्रवसर श्राये हैं इस बात का साची इतिहास है।

जैन-धर्म के इतिहास में भी ये सब बातें बिल्कुल ठीक उतरती हुई दिखाई देती हैं। प्रारम्भ में ब्राह्मण लोगों के अना-चारों से समाज में जो अत्याचार प्रारम्भ हो रहे थे उनका प्रति-कार जैन-धर्म ने किया। भगवान् महावीर ने इन ऋत्याचारों के प्रति बुलन्द त्रावाज उठाकर समाज में शान्ति की स्थापना की। उसके पश्चात् बन्होंने संसार को उदार जैन-धर्म का सन्देश दिया। भगवान् महावीर के निर्वाण के पश्चात् सुधर्माचार्व्य के हाथ में जैन-धर्म की वागडोर ऋाई इन्होंने भी बड़ी ही योग्यता से इसका संचालन किया। इनके समय में भी इनके व्यक्तिगत प्रभाव से समाज में किसी प्रकार की विश्वंखला पैदा न हुई। सुधर्माचार्य्य के पश्चात् जम्बूखामी के हाथ जैन-धर्म की वागडोर गई इन्होंने भी बहुत सावधानी के साथ इसका संचालन किया।

यहाँ तक तो जैन-धर्म का इतिहास पूरी दीप्ति के साथ चमकता हुआ नजर आता है पर इसके पश्चात् ही उसके इतिहास में विश्वंखला पैदा होती हुई दृष्टिगोचर होती है। जम्बूखामी के पश्चात् ही किसी सुयोग्य नेता के न मिलने से धर्म की बागडोर साधारण अ।दमियों के हाथ में पड़ी। तभी से इसमें विश्वंबला का प्रादुर्भाव होता हुआ नजर आता है। इस खाभाविक विशृंखला में प्रकृति के कोप ने श्रौर भी श्रधिक सहायता प्रदान की त्रौर फल स्वरूप ऊपर लेखानुसार इस पवित्र त्रौर उदार धर्म के श्वेताम्बर श्रोर दिगम्बर दो दुकड़े हो गये।

श्रव लोग उन सब महातत्वों को भूल कर उन्हीं तत्वों को पकड़ कर बैठ गये जहाँ पर इन दोनों का मत भेद होता था। एक साधु यदि नम्न रहकर अपनी तपश्चर्यों को उम्र करने का प्रयत करता तो श्वेताम्बरियों की दृष्टि में वह मुक्तिका पात्र ही नहीं हो सकता था क्योंकि वह तो "जिनकल्पी" है और "जिनकल्पी" को मोच है ही नहीं, इसी प्रकार यदि कोई साधु एक अधा वस्त्र पहनकर तपश्चर्या करता तो दिगम्बरियों की दृष्टि से वह मुक्ति का हक खो बैठता था क्योंकि वह "परिप्रही" है स्त्रीर परिग्रह को छोड़े बिना मुक्ति नहीं हो सकती। इस प्रकार अने-कान्तवाद और अपेचावाद का समर्थन करने वाले ये लोग सब महानुतत्वों को भूल कर खयं एकान्तवादी हो गये। जिस जाति का पतन होने वाला होता है वह इसी प्रकार महान् तत्वों को भूल कर व्यवहार को ही धर्म का सर्वस्व समभने लगती है।

पतन अपनी इतनी ही सीमा पर जाकर न रह गया। स्वार्थ का कीड़ा जहाँ किसी छिद्र से घुसा कि फिर वह अपना बहुत विस्तार कर लेता है। जैन समाज के केवल यही दो दुकड़े होकर न रह गये। त्रागे जाकर इन सम्प्रादायों की गिनती त्रीर भी बढ़ने लगी। श्रेताम्बरियों में भी परस्पर मतभेद होने लगा, इधर दिगम्बरी भी इससे शून्य न रहे कुछ हो समय पश्चात् इन दोनों श्रेणियों में भी कई उपश्रेणियाँ दृष्टिगोचर होने लगीं। इनका संनिप्त विवरण इस प्रकार है:—

- (१) वीर संवत् ८८२ में श्वेताम्बरी लोगों में चैत्यवासी नामक दलको उत्पत्ति हुई।
- (२) वीरात् ८८६ में उनमें "ब्रह्मद्वीपिक" नामक नवीन संप्रदाय का प्रारम्भ हुआ।
  - (३) वीरात् १४६४ में "वटगच्छ" को स्थापना हुई।
- (४) विक्रम सं० ११३९ में षट्कल्याणकवाद नामक नवीन मत की स्थापना हुई।
- (५) विक्रम सं० १२०४ में खरतर संप्रदाय का आरम्भ हुआ।
- (६) विक्रम सं० १२२३ से त्र्यांचिलक मत का त्रावि-ष्कार हुआ।
- (७) विक्रम सं० १२३६ में सार्घपौर्णिमियक का प्रारम्भ हुद्या।
- (८) विक्रम सं० १२५० में ऋागमिक मत का ऋारम्भ हुऋा।
  - (९) विक्रम सं १२८५ में तपागच्छ को नींव पड़ी।
- (१०) विक्रम सं० १५०८ में हुँका गच्छ की स्थापना श्रीर १५३३ में उसके साधु संग को स्थापना हुई।

- ( ११ ) विक्रम संवत् १५६२ में कटुकमत की स्थापना हुई।
- ( १२ ) विक्रम संवत् १५७० में वीजा मतका त्रारम्भ हुत्रा।
- (१३) विक्रम।१५७२ में पार्श्वचन्द्र सूरि ने अपने पत्त की स्थापना विरम गाँव में की।

उसके पश्चात् इसी वृत्त में से स्थानकवासी, तेरापंथी, भीखम पंथी, तीन थोई वाले, विधि पत्ती त्रादि कई शाखाएँ तथा चौथ पंचमी का भगड़ा, ऋधिक मास का भगड़ा, चौदस पूर्णिमा का भगड़ा, उपधान का भगड़ा, श्रावक प्रतिष्ठा कर सकता है या नहीं इस विषय का भगड़ा, त्रादि कई भगड़े निकले श्रीर मजा यह कि इन सबों की पुष्टि करनेवाले कई श्रंथ-रत्न भी हमारे साहित्य में ईटष्टिगोचर होने लगे, श्रौर ये सब लोग त्रापस में बुरी तरह लड़ने लगे।

इधर दिगम्बरियों में भी मतमतान्तरों का बढ़ना आरम्भ हुआ। द्राविड़ संघ, व्यापनीय संघ, काष्ठासंघ, माथुर संघ, भिल्लक संघ, तेरा पंथ, वीस पंथ, तारण पंथ, भट्टारक प्रथा वगैरह त्र्यनेक मतमतान्तर इनमें भी प्रचलित होकर त्र्यापस में लडने लगे।

इन सब बातों का फल यह हुआ कि, चरित्र और अ।चार के उज्जलरूप जो हमारी त्रात्मा का विकास करते थे इस मत-भेद के कोहरे में विलीन हो गये। हमारी सारी शक्तियाँ-हमारी सब भावनाएँ श्राचार श्रीर तत्वज्ञान के मार्ग को छोड़ कर इस तुत्र मैंमैं में श्रागई। धर्म एक निर्वाह का साधन बन गया। यहाँ तक कि इस मतभेद के वायुमरहल से धार्मिक साधु भी २६चे। बहिक यह कहना भी अपनुषयुक्त न होगा कि कुछ

कलह-प्रिय और संकीर्ण हृदय साधुत्रों ही के प्रताप से इन मत मतान्तरों की उत्पत्ति श्रोर उनका प्रचार हुआ ।

इन मतभेदों का जो भयंकर परिणाम हमारे धर्म और समाज पर हुआ और वर्तमान में हो रहा है वह हमारी ऑखों के सम्मुख उपिथत है। कुछ पाठक हम पर त्र्यवश्य इस बात का त्रारोप करेंगे कि भगवान् महावीर का जीवन-चरित्र लिखने-वाले को इन सब भगड़े बखेड़ों से क्या मतलब है ? उसे तो जीवन चरित्र लिखकर श्रपना कार्य्य समाप्त कर देना चाहिए, पर लेखक का मत इससे कुछ भिन्न है। लेखक अपना कर्तव्य समभता है कि महावीर का जीवन लिखते हुए वह उनकेपवित्र सिद्धान्तों से पाठकों को परिचित करे, श्रीर उनके पवित्र नाम की त्राड़ में समाज के श्रन्तर्गत जो श्रनाचार श्रौर श्रत्याचार हो रहे हैं उनसे पाठकों को परिचित करे।

भगवान महावीर के पवित्र नाम की ऋाड़ में ऋाज समाज के अन्तर्गत कौन सा दुष्कृत्य नहीं हो रहा है। हम लोग अपने मतभेद को भगवान महावीर के पवित्र नाम के नीचे रखकर उसका प्रचार करते हैं। हम लोग भगवान् महावीर को अपनी जायदाद-श्रपनी सम्पत्ति की तरह समभ कर दूसरों से वह इक छीन लेने को कोशिश कर रहे हैं, हम लोग अपने मत-भेर को सर्वज्ञ कथित बतला कर दुनिया में सर्वज्ञत्व की हुँसी उड़वा रहे हैं, यहाँ तक की हम लोग श्रपने तीर्थकरों की मूर्त्तियों के लिए न्याय के रङ्ग मंच पर जाकर श्रपना हक साबित करने के लिए लाखों रूपयों का पानी कर देते हैं। कहाँ तो हमारा उदार पवित्र धर्म श्रौर कहां ये हेयदृश्य ! हा ! भगवान् महावीर !!**!** 

धर्म के लिये टएटा मचानेवालों श्रीर धर्मपर श्रपना हक साबित करनेवालों को यह समभ रखना चाहिये कि धम किसी को मौरूसी जायदाद या सम्पत्ति नहीं है, यह तो वह विश्वव्यापी पदार्थ है जिसे प्रत्येक व्यक्ति धारण करके आहम-कल्याण कर सकता है। धर्म का एक निश्चित स्वरूप त्र्याज तक दुनिया में कहीं त्राविष्कृत नहीं हुत्रा त्रौर न भविष्य में ही होने की त्राशा है। हमेशा त्र्रपेचाकृत दृष्टि ही से इसको लोग धारण करते श्राये हैं। यह कभी हो नहीं सकता कि सभी लोगों की मनो-वृत्तियाँ एक सी हो जांय ऋौर सब एक निश्चित स्वरूप को श्रङ्गीकार कर लें। स्वयं भगवान् महावीर के शिष्यों में भी यत्र तत्र यह मत-भेद पाया जाता था। मत-भेद का होना बुरा नहीं है प्रत्येक व्यक्ति को इस बात का प्राकृतिक अधिकार है कि वह अपने मतानुसार धर्माचरण करे, इस अधिकार पर श्राचेप करने का किसी को अधिकार नहीं। पर अपने मत के लिए इस प्रकार हठ श्रीर दुराग्रह करना कि नहीं मेरा ही मत सत्य है, इसी को भगवान् महावीर ने कहा है, यही सर्वज्ञ कथित है श्रीर इसी से मोत्त मिल सकता है-सर्वथा श्रनुचित, घातक त्रौर समाज का नाशक है। दिगम्बरी यदि नम्रता को पसन्द करे ऋौर यदि वे नग्न-साधु एवं नग्न मूर्त्ति की उपासना करे तो ऐसा करने का उन्हें अधिकार है, अपने सिद्धान्तों के श्चनुसार धर्माचरण करने का उन्हें पूरा हक है, इसके लिये श्वेताम्बरियों का यह कहना कि नहीं, कपड़ा पहने बिना मुक्ति हो ही नहीं सकती, या दिगम्बरी मोच के अधिकारी नहीं हो सकते सर्वथा अनीचित्य पूर्ण है। इसी प्रकार यदि श्वेताम्बरी

लोग अधो-वस्न से युक्त मूर्त्ति और साधु को पसन्द करते हैं तो ऐसा करने का उन्हें अधिकार है इसके लिए दिगम्बरों का यह कहना है कि नहीं, मोच्च तो दिगम्बरत्व में ही है श्वेताम्बरी मोच पा ही नहीं सकते सर्वथा अनुचित है। इसी हठ, दुरायह, से हमारी जाति इतनी पतित हुई त्रौर हो रही है। त्रौर इस पर तुरी यह कि हम इस हठ ऋौर दुरावह के पीछे भट महावीर का नाम लगा देते हैं। श्वेताम्बरी उनकी मूर्त्ति बना कर उनको लंगोट पहना देते हैं एवं आँखें, केशर, चन्दन लगा कर अपनी सम्पत्ति बना लेते हैं ऋौर दिगम्बरी उनकी नग्न-मूर्ति बना कर उन्हें अपनी जायदाद समभ लेते हैं। यदि मूर्त्ति नग्न हुई तो फिर वह महावीर ही की क्यों न हों श्वेताम्बरी कभी उसकी पूजा न करेंगे और इसी प्रकार देशर चन्दन युक्त मूर्ति को दिगम्बरी भी नमस्कार न करेंगे। भगवान् महावीर के इन अनुया-यियों से भगवान महाबीर के नामकी कितनी दुर्गति हो रही है। यदि त्राज भगवान् महावीर होते तो न माऌ्म श्वेताम्बरी उन्हें जबर्दस्ती लंगोट पहनवाते या दिगम्बरी उनकी लंगोटी को जबर्दस्तो छीन लेते !! पर वे महात्मा इस पञ्चम काल की पापमय भूमि में त्राने ही क्यों लगे ?

इन मूर्त्तियों के पीछे आज हम लोगों का जितना कलह बढ़ रहा है, जितनो सम्पत्ति धूल धानी हो रही है, जितनी शक्तियाँ खर्च हो रही हैं उनका कोई हिसाब नहीं। इस कलह के अगु-श्रात्रों को कोर्ट में जाने के पूर्व जरा यह सोच लेना चाहिए कि जैनधर्म जड़वादो नहीं है और न वह मूर्त्तियों को सचेतन पदार्थ सममता है। मूर्तियों की स्थापना ही इसलिए हुई है कि

हम ऋपने पूज्य तीर्थंकरों की स्मृति की रत्ता कर सकें, हम उन मूर्त्तियों को देखकर हृदय की कलुषित वृत्तियों को निकाल सकें, ऋौर उन मूर्त्तियों के द्वारा हम ध्यान की पद्धति सीख कर, निर्विकार होना सीखें। इसके सिवाय मूर्त्ति रखने का या उसकी पूजा करने का कोई दूसरा उद्देश्य नहीं है। इन मूर्त्तियों के लिए लड़ना श्रीर इन्हीं को श्रपना सर्वस्व सिद्ध करना, श्रथीत् श्रपने श्राप को जड़वादी सिद्ध फरना है। इन मूर्त्तियों के पीछे हम अपने तीर्थं करों तक को भूल गये हैं। कहाँ तो ये तीर्थ हमारी श्रात्मा को पवित्र बनाने के कारण होने चाहिए थे श्रीर कहाँ ये हमारे रागद्वेष को बढ़ाने के कारण हो रहे हैं। मूर्त्तिपूजा के वास्तविक उद्देश्य को भूल हम इन्हीं जड़मूर्त्तियों को अपना सर्वस्व सममने लग गये हैं श्रीर इनके पीछे हम अपने लाखों सचेतन भाइयों की एवं अपनो निज की आत्मा की अशान्ति का कारण बना रहे हैं, जो कि एक भयङ्कर हिंसा है। याद रखिए, इन मूर्त्तियों पर कोर्ट के द्वारा श्रपना श्रधिकार साबित करवा के हम अपनी आत्मिक उन्नति नहीं कर सकते—याद रिवए इन मूर्त्तियों पर वेशर, चन्दन, लगा कर या बिल्कुल दिगम्बर रखकर भी हम मोत्त प्राप्त नहीं कर सकते—याद रखिए, जड़वादियों की तरह इन मूर्त्तियों को अपना सर्वस्व समक लेने पर भी हम श्रपना उद्धार नहीं कर सकते श्रोर निश्चय याद रखिए कि लाखों क्षये का पानी कर अने तिपिच भें को नी । दिखलाने पर भी हम स जैनी नहीं । सकते- हावीर के अनुयायी नहीं कहला सकत ।। श्रात्मिक उन्नति करना श्रीर सर्वजैनी कहलाना दूसरी व त ६ औं तीथ। के लिए कोटों में चढ़ना दूसरी बात

है। ये दोनों बातें एक दूसरे के इतनी विरुद्ध है कि एक की मौजू-दगी में दूसरी रह ही नहीं सकती । इन्हीं पारस्परिक भगड़ों के कारण हम अपने सब असली सिद्धान्तों को भूल गये हैं, इसी दुराष्ट्र स्रोर हठवादिता के कारण हमने भौतिकता के फेर में पड़कर त्राध्यात्मिकता को तिलांजिल दे दी है। इसी मतभेद के कारण हम जैनधर्म के उदार श्रीर विश्वव्यापी सिद्धान्तों से बहुत दूर जा पड़े हैं। यदि स्राज किसी जैनी से पूछा जाय कि भाई स्याद्वाद क्या हैं, अनेकान्त दर्शन की रचना किन सिद्धान्तों पर की गई है, जैनियों का श्रिहिंसातत्व किन श्राधारों पर श्रवलम्बित है तो सिवाय चुप के कुछ उत्तर नहीं मिल सकता। मिले कहाँ सं, एक तो समाज का ऋधिकांश पैसा मुकदमेबाजी में खर्च हो जाता है, रहा सहा प्रतिष्ठा श्रौर नवीन मन्दिरों की योजना में उठ जाता है। साहित्य ऋौर शिचा की ऋोर किसी का ध्या**न** नहीं है, ध्यान हो कहां से लड़ाई भगड़ों से त्रवकाश मिले तब तो । हमारी सब शक्तियां इसी स्रोर खर्च हो रही हैं । यहाँ तक कि इनके फेर में पड़कर हम सच्चे जैनला को भूल गये हैं। मुकइमेबाजी त्रौर मतभेद के पत्तपाती प्रत्येक जैनबन्धु को भगवान महावीर के पवित्र जीवनचरित का ऋध्ययन करना चाहिए । उसे देखना चाहिए कि इन भगड़ों में ऋौर महाबीर के जीवन की पवित्रता में कितना अन्तर है ? भगवान् महावीर कभी हठ श्रौर दुराग्रह के श्रनुमोदक नहीं रहे, फिर हम उनके अनुयायी होकर क्यों हठ और दुराप्रह के फेर में पड़ रहे हैं। यदि यही पैसा जो मुकदमेबाजी में खर्च होता है महावीर के सिद्धान्तों का प्रचार करने में लगाया जाय

तो उससे कितना उपकार हो सकता है ? यदि इसी पैसे से हम हमारे बचों के लिए विद्यालय, बीमारों के लिए ऋौषधालय, श्रीर श्रनाथों के लिए भोजन-गृह खुलवावें तो कितना बड़ा पुर्य श्रीर लाभ हो सकता है। जो पैसा जड़मूर्त्तियों के लिए बरबाद हो रहा है वही यदि सचेतन त्राणियों के लिए व्यय किया जाय तो कितना लाभ हो सकता है।

यदि हम चाहते हैं कि भगवान् महाबीर के सिद्धान्तों का घर २ प्रचार हो यदि हम चाहते हैं कि हम सच्चे जैनधर्मके श्रनुयायो वनकर श्रपनी श्रात्मिक उन्नति करें, यदि हम चाहते हैं कि संसार हमें जीवित जातियों में गिने च्रोर हमारी इज्जत करे, और यि हम इहलौकिक शान्ति के साथ परलौकिक सुख भी प्राप्त करना चाहते हैं तो इस दुराग्रह श्रौर हठवादिता को छोड़कर महावीर के सच्चे श्रनुयायी बनें।

जबतक हमारे हृद्य में स्वार्थ, घृणा, राग, द्वेष, श्रौर बन्धु-विद्रोह के स्थान पर परमार्थ, प्रेम, बन्धुत्व ऋौर सहानुभृति की भावनाएँ उदित न होंगी, जबतक हम जड़ के लिये चेतन का श्रीर छिलके के लिए मींगी का अपमान करते रहेंगे तबतक न जैनधर्म का, न जैनजाति का ऋौर न हमारा ही लौकिक ऋौर परलौकिक हित हो सकता है।

जिस समय जातियों की पतनावस्था का श्रारम्भ होता है इस समय वे श्रपने महात्मात्रों के बतलाए हुए मार्ग का भूल जाती हैं-वे धर्म की श्रसलियत को छोड़ कर नकलियत पीछे लड़ने लग जाती है। श्रौर इस प्रकार श्रपने संगठन को बिखेर कर तीन तेरह हो जातो है। जैनजाति का अधःपात अपनी

पूर्णता को पहुँच गया है, हम लोग जातीयत्व श्रौर मनुष्यत्व की भावनात्रों को भूलकर अपनी जाति का तीन तेरह कर चुके हैं। अब यदि हमें अपनी मृत-प्राय जाति को पुनः संजीवित करना है-यदि हमें जैनजाति के इस शीव्रगामी हास को रोकना है तो हमारा कर्त्तव्य है कि पारस्परिक द्वेष की भावनात्र्यों को भूलकर, उधार धर्म को तिलांजिल दे नगद धर्म को प्रहण् करें, त्र्रौर भगवान् महावीर के सचे त्र्रनुयायी कहलाने का गौरव प्राप्त करें।

# जैनधर्म पर अजैन विद्वानों की सम्मतियां

श्रीयुत डाक्टर सतीशचन्द्र विद्यामूषण एम. ए. पी. एच. डी. एफ. त्राई. त्रार. एस. सिद्धान्त महोद्धि प्रिंसपिल संस्कृत कालिज कलकत्ता।

त्र्यापने २६ दिसम्बर सन् १९२३ को काशी (बनारस) नगर में जैन-धर्म के विषय में व्याख्यान दिया उसके सार रूप कुछ वाक्य उद्धृत करते हैं।

जैन साधु......एक प्रशंसनीय जीवन व्यतीत करने के द्वारा पूर्ण रीति से व्रत, नियम त्र्यौर इन्द्रिय संयम का पालन करता हुआ, जगत के सम्मुख आत्म संयम का एक बड़ा ही उत्तम त्रादर्श प्रस्तुत करता है। प्राकृत भाषा त्रपने सम्पूर्ण मधुमय सौन्दर्य को लिये हुए जैनियों की रचना में ही प्रकट की गई है।

# [२]

श्रीयुत महामहोपाध्याय सत्य सम्प्रदायाचार्य्य सर्वान्तर पं० खामी राममिश्रजी शास्त्री भूतपूर्व प्रोफेसर संस्कृत कालेज बनारस ।

श्रापने मितो पौष ग्रुक्का १ सम्बत् १९६२ को काशीनगर में व्याख्यान दिया उसमें के कुछ वाक्य उद्धत करते हैं।

- (१) ज्ञान, वैराग्य, शान्ति, चन्ति, अदुम्भ, अतीष्ट्यी, श्रकोध, त्रामात्सर्य, श्रलोलुपता, शम, दम, श्रहिंसा सामदृष्टि इत्यादि गुणों में एक एक गुण ऐसा है कि जहाँ वह पाया जाय वहां पर बुद्धिमान पूजा करने लगते हैं। तब तो जहां ये (ऋथीत् जैनों में) पूर्वोक्त सब गुण निरतिशय सीम होकर विराजमान हैं उनकी पूजान करना ऋथवा ऐसे गुए पूजकों की पूजा में वाधा डालना क्या इन्सानियत का कार्य है।
- (२) मैं त्र्यापको कहां तक कहूँ, बड़े बड़े नामी त्र्याचार्यां ने ऋपने प्रन्थों में जो जैन मत खराडन किया है वह ऐसा किया है जिसे देखसून कर हँसी आती है।
- (३) स्याद्वाद का यह (जैनवर्म) अभेद्य किला है उसके श्चन्दर वादी प्रतिवादियों के मायामय गोले नहीं प्रवेश कर मकते ।
- (४) सज्जनों एक दिन वह था कि जैन सम्प्रदाय के श्राचार्योंकी हुँकार से दसों दिशाएं गूंज उठती थीं।
  - ( ५ ) जैन मत तब से प्रचलित हुन्ना है जब से संसार या सृष्टि का आरम्भ हुआ।

(६) मुभो इसमें किसी प्रकार का उज्ज नहीं है कि जैन दर्शन वेदान्तादि दर्शनों से पूर्व का है।

#### (3)

भारत भूमि के तिलक, पुरुष शिरोमणी इतिहासज्ञ, मान-नीय पं ्रीबाल गङ्गाधर तिलक के ३० नवम्बर सन् १९०४ को बड़ोदा नगर में दिये हुए व्याख्यान से उद्धृत कुछ वाक्य।

- (१) श्रोमान् महाराज गायकवाड़ (बड़ोदा नरेश) ने पहले दिन कॉन्फ्रेस में जिस प्रकार कहा था उसी प्रकार 'ऋहिंसा परमोंधर्म' इस उदार सिद्धान्त ने ब्राह्मण धर्म पर चिरसारणीय छाप मारी है। पूर्वकाल में यज्ञ के लिये ऋसंख्य पशु हिंसा होती थी इसके प्रमाण मेघदूत काव्य त्रादि त्रानेक प्रन्थों से मिलते हैं...इस घोर हिंसा का ब्राह्मग् धर्म से बिदाई लेजाने का श्रेय (पुएय) जैन धर्म के हिस्से में है।
  - (२) ब्राह्मण धर्म को जैन धर्म हो ने अहिंसा धर्म बनाया।
- (३) ब्राह्मण व हिन्दू धम में जैन धर्म के ही प्रताप से मांस भन्नगा व मदिरापान वन्द हो गया।
- (४) ब्रह्मण धर्म पर जो जैन धर्म ने श्रक्षरण छाप मारी है उसका यश जैन धर्म ही के योग्य है। जैन धर्म में श्रहिंसा का सिद्धान्त प्रारम्भ से है, श्रीर इस तत्व को समभने की त्रुटि के कारण बौद्ध धर्म अपने अनुयायी चीनियों के रूप में सर्व भन्नी हो गया है।
- (५) पूर्व काल में अनेक ब्राह्मण जैन पण्डित जैन धर्म के धुरन्धर विद्वान हो गये हैं।

- (६) ब्राह्मण धर्म जैन धर्म से मिलता हुआ है इस कारण टिक रहा है। बौद्ध धर्म जैन धर्म से विशेष अमिल होने के कारण हिन्दुस्थान से नाम शेष हो गया।
- (७) जैन धर्म तथा ब्राह्मण धर्म का पीछे से इतना निकट सम्बन्ध हुआ है कि ज्योतिष शास्त्री भास्कराचार्य ने ऋपने प्रनथ में ज्ञान दर्शन और चारित्र (जैन शास्त्र विहित रत्नत्रय धर्म) को धर्म के तत्व बतलाये हैं।

केशरी पत्र १३ दिसम्बर सन् १९०४ में भी आपने जैन धर्म के विषय में यह सम्मति दी है।

प्रनथों तथा समाजिक ज्याख्यानों से जाना जाता है कि जैन धर्म अनादि है यह विषय निर्विवाद तथा मत भेद रहित है। सुतरां इस विषय में इतिहास के दृढ़ सबूत हैं और निदान ईस्वी सन् से ५२६ बर्ष पहले का तो जैन धर्म सिद्ध है ही। महावीर स्वामी जैन धर्म को पुनः प्रकाश में लाए इस बात को आज २४०० वर्ष ज्यतीत हो चुके हैं बौद्ध धर्म की स्थापना के पहले जैन धर्म फैल रहा था यह बात विश्वास करने योग्य है। चौबीस तीर्थंकरों में महावीर स्वामी अन्तिम तीर्थंकर थे, इससे भी जैन धर्म की प्राचीनता जानी जाती है। बौद्ध धर्म पीछे से हुआ यह बात निश्चित है।

(8)

पेरिस (फ्रांस की राजधानी) के डाक्टर ए. गिरनाट ने अपने पत्र ता० ३-१२-११ में लिखा है कि मनुष्यों की तरकी के लिये जैन धर्म का चरित्र बहुत लाभकारी है यह धर्म बहुत

ही श्रसली, स्वतन्त्र, सादा, बहुत मूल्यवान तथा ब्राह्मणों के मतों से भिन्न है तथा यह बौद्ध के समान नास्तिक नहीं है।

# ( 4 )

जर्मनो के डाक्टर जोहन्नेस हर्टल ता० १७–६–१९०८ के पत्र में कहते हैं कि मैं अपने देशवासियों को दिखाऊंगा कि कैसे उत्तम नियम और उँचे विचार जैन-धर्म और जैन आचार्यों में हैं। जैनो का साहित्य बौद्धों से बहुत वढ़ कर है और ज्यों २ मैं जैन-धर्म और उसके साहित्य को समभता हूँ त्यों २ मैं उनको अधिक पसन्द करता हूँ।

जैन हितैषी भाग ५-श्रङ्क ५-६-७ में मि० जोहन्नेस हर्टल जर्मनो की चिट्ठो का भाव छपा है उसमें से कुछ वाक्य उद्धृत।

(१) जैन-धर्म में व्याप्यमान हुए सुदृढ़ नीति प्रामाणि-कता के मूल तत्व, शील और सर्व प्राणियों पर प्रेम रखना इन गुणों की मैं बहुत प्रशंसा करता हूँ।

जैन-पुस्तकों में जिस ऋहिंसा धर्म को शिचा दो है उसे मैं यथार्थ में ऋषिनीय समभता हूँ।

- (३) गरीव प्राणियों का दुःख कम करने के लिए जर्मनों में ऐसो बहुत सी संस्थाएँ श्रव निकली हैं (परन्तु जैन-धर्म यह कार्य हजारों वर्षों से करता है)।
- (४) ईसाई धर्म में कहा है कि "श्रपने प्यारे लोगों पर श्रीर धपने शत्रुश्रों पर भी प्यार करना चाहिये" परन्तु यूरोप से यह प्रेम का तत्व संपूर्ण जाति के प्राणियों की श्रीर विस्तृत नहीं हुआ।

( 年 )

श्रन्यमतधारो मि० कन्नुलालजी जोधपुर की सम्मति। ( देखा The Theosophist माह दिसम्बर सन् १९०४ व जनवरी सन् १९०५)

जैन-धर्म एक ऐसा प्राचीन धर्म है कि जिसकी उत्पत्ति तथा इतिहास का पता लगाना एक बहुत ही दुर्लभ बात है। इत्यादि

(७)

मि० त्रावे जे० ए० डवाई मिशनरी की सम्मति:—

(Description of the character manners and customs of the people of India and of their institution and ciril)

इस नाम की पुस्तक में जो सन् १८१७ में लंडन में छपी है श्रपने बहुत बड़े व्याख्यान में लिखा है कि:—नि:सन्देह जैन-धर्म ही पृथ्वी पर एक सचा धर्म है, श्रौर यही मनुष्य मात्र का त्र्यादि धर्म है। त्र्यादेश्वर को**ॐ जैनियों में बहुत प्राचीन** श्रीर प्रसिद्ध पुरुष जैनियों के २४ तीर्थं करों में सबसे पहले हुए हैं एसा कहा है।

(2)

श्रीयृत वरदाकान्त मुख्योपाध्याय एम० ए० बंगला, श्रीयृत नाथूराम प्रेमी द्वारा अनुवादित हिन्दी लेख से उद्धृत कुछ वाक्य।

(१) जैन निरामिष भोजी (मांस त्यागी) चत्रियों का धर्म है।

आदिश्वर को जैनी लोग ऋषभदेव जी कहते हैं।

- (२) जैन-धर्म हिन्दू से सर्वथा स्वतंत्र है। उसकी शाखा या रूपान्तर नहीं है। मेक्समुलर का भी यही मत है।
- (३) पार्श्वनाथ जी जैन-धर्म के आदि प्रचारक नहीं थे परन्तु इसका प्रथम प्रचार रिषभदेवजी ने किया था। इसकी पुष्टी के प्रमाणों का अभाव नहीं है।
- (४) बौद्ध लोग महात्रीरजी को निर्प्रन्थों अर्थात् जैनियों का नायक मात्र कहते हैं, स्थापक नहीं कहते। जर्मन डाक्ट**र** जेकोबी का भी यही मत है।
- (५) जैन-धर्म ज्ञान त्रौर भाव को लिए हुए है त्रौर मोत्त भी इसी पर निर्भर है।

# (9)

रा० रा० वासुरेव गोविन्द श्रापटे बी० ए० इन्दौर निवासी के व्याख्यान से कुछ वाक्य उद्धत ।

(१) प्राचीन काल में जैनियों ने उत्कृष्ट पराक्रम वा राज्य 🕸 भार का परिचालन किया है। (२) जैन-धर्म में ऋहिंसा का तत्व ऋत्यन्त श्रेष्ठ है। (३) जैन-धर्म में यतिधर्म ऋत्यन्त **उत्कृष्ट है इसमें सन्देह नहीं। (४)** जैनियों में स्त्रियों को **भी** यति दीचा लेकर परोपकारी कृत्यों में जन्म व्यतीत करने की श्राज्ञा है यह सर्वोत्कृष्ट है। (५) हमारे हाथ से जीव हिंसा

<sup>\*</sup> प्राचीन काल में चक्रवर्ती, महामण्डलीक, मण्डलीक श्रादि बड़े २ पदाधि-कारी जैन धर्मी हुए हैं। जैनियों के परम पूज्य २४ सों तीर्थंकर भी सूर्यवंशी चन्द्रकरी श्रादि चत्रिय कुलोत्पन्न बड़े बड़े राज्याधिकारी हुए जिसकी साची जैनग्रंथों त**वा** किसी २ अजैन शास्त्रों व इतिहास ग्रन्थों में भी मिलती है।

न होने पावे इसके लिये जैनी जितने डरते हैं इतने बौद्ध नहीं डरते । बौद्ध धर्म देशों में मांसाहार ऋधिकता से जारी है । आप स्वतः हिंसा न करके दूसरे के द्वारा मारे हुए बकरे आदि का मांस खाने में कुछ हर्ज नहीं ऐसे सुभीते का ऋहिंसा तत्व जो बौद्धों ने निकाला था वह जैनियों को सर्वथा स्वीकार नहीं है। (६) जैनियों की एक समय हिन्दुस्तान में बहुत उन्नतावस्था थी। धर्म, नीति, राजकार्य धुरन्धरता, शास्त्रदान समाजोत्रति त्र्यादि बातों में उनका समाज इतर जनों से बढ़त आगे था।

संसार में अब क्या हो रहा है इस ओर हमारे जैन बन्धु लच देकर चलेंगे तो वह महापद पुनः प्राप्त कर लेने में उन्हें श्रिधिक श्रम नहीं पड़ेगा।

#### ( 20)

पूर्व खानदेश के कलेक्टर साहिब श्रीयुत ऋाँटोरोय फिल्ड साहिब ७ दिसम्बर सन् १९१४ को पाचोरा में श्रीयुत बछराजजी रूपचन्दजी की तरफ से एक पाठशाला खोलने के समय आपने **अपने** व्याख्यान में कहा कि-जैन जाति दया के लिये खास प्रसिद्ध है, और द्या के लिये हजारों रुपया खर्च करते हैं। जैनी पहले चत्री थे, यह उनके चे हरे व नाम से भी भो जाना जाता है। जैनी ऋधिक शान्तित्रिय हैं।

> ( जैन हितेच्छ पुस्तक १६ ऋड्क ११ में से ) ( 22)

मुहम्मद् हाफिज सय्यद् बी० ए० एल०]टी० थियोसे।फिक्त हाईस्कूल कानपुर लिखते हैं:—"मैं जैन सिद्धान्त के सूक्ष्म तत्वों से गहरा प्रेम करता हूँ।"

### ( १२ )

राय बहादुर पूनेन्दु नारायण सिंह एम०ए० बाँकीपुर लिखते हैं—जैनधर्म पढ़ने की मेरी हार्दिक इच्छा है क्योंकि मैं ख्याल करता हूँ कि ज्यवहारिक योगाभ्यास के लिये यह साहित्य सबसे प्राचीन (Oldest) है। यह वेद की रीति रिवाजों से पृथक् है। इसमें हिन्दू धर्म से पूर्व की श्रात्मिक स्वतंत्रता विद्यमान है, जिसको परम पुरुषों ने अनुभव व प्रकाश किया है। यह समय है कि हम इसके विषय में ऋधिक जानें।

#### ( १३ )

महामहोपाध्याय पं० गंगानाथमा एम० ए० डी० एल० एल० इलाहाबाद---"जब से मैंने शंकराचार्य द्वारा जैन सिद्धान्त पर खंडन को पढ़ा है, तब से मुक्ते विश्वास हुत्रा कि इस सिद्धान्त में बहुत कुछ है जिसको वेदान्त के आचार्य ने नहीं समभा, ऋौर जो कुछ अब तक मैं जैन-धर्म को जान सका हूँ उससे मेरा यह विश्वास दृढ़ हुआ है कि यदि वह जैन-धर्म को उसके असली प्रन्थों से देखने का कष्ट उठाता तो उनको जैन-धर्म के विरोध करने की कोई बात नहीं मिलती।

#### ( 88 )

श्रीयृत् नैपालचन्द राय ऋधिष्ठाता ब्रह्मचर्य्याश्रम शांति निकेतन बोलपुर-मुभको जैन तीर्थंकरों की शिचा पर अतिशय भक्ति है।

# ( १५ )

श्रीयुत् एम० डी पागडे, थियोसोफिकल सोसाइटी

रस-मुभे जैन सिद्धान्त का बहुत शौक है, क्योंकि कर्म सिद्धान्त का इसमें सूक्ष्मता से वर्णन किया गया है।

सम्मतियाँ नं० १२ से १६ जैनमित्र भाग १७ ऋङ्क ६० वें से संग्रह की गई हैं।

#### ( १६ )

सुप्रसिद्ध श्रीयुत महात्मा शिवत्रतज्ञाल बर्मन, एम० ए० सम्पादक "साधु", "सरस्वती भगडार", "तत्वदर्शी", "मार्तेड" "लक्ष्मीभगडार," "सन्त सन्देश" त्र्यादि उर्दू तथा नागरी मासिक पत्र; रचयिता विचार कल्पद्रुम, " "विवेक कल्पद्रुम," "वेदान्त कल्पद्रुम;" "कल्याण धर्म," "कवीरजीका वीजक" आदि प्रन्थ; तथा त्र्यनुवादक "विष्णु पुराणादि"।

इन महात्मा महानुभाव द्वारा सम्पादित "साधु" नामक छर्दू मासिकपत्र के जनवरी सन् १९११ के द्रांक में प्रकाशित "महावीर स्वामीका पवित्र जीवन" नामक लेख से उद्धृत कुछ चाक्य, जो न केवल श्री महावीर स्वामी के लिये किन्तु ऐसे सर्व जैनतीर्थंकरों, जैनमुनियों तथा जैनमहात्मात्रों के सम्बन्ध में कहे गए हैं।

- (१) "गए दोनों जहान नजरसे गुजर तेरे हुस्न का कोई बशर न मिला"।
- (२) यह जैनियों के आचार्यगुरू थे। पाकदिल, पाकख-याल, सुजस्सम-पाकीजगी थे। हम इनके नाम पर, इनके काम पर और इनके वे नजीर नपसकुशी व रिआजत की मिसालपर, जिस क़दर नाज ( अभिमान ) करें बजा ( योग्य ) है।

(३) हिन्दुत्रो ! श्रपने इन बुजुर्गों की इज्जत करना सीखो ""'तुम इनके गुणों को देखो, उनकी पवित्र सूरतों का दर्शन करो, उनके भावों को प्यार की निगाह से देखो, वह धर्म कर्म की भलकती हुई चमकती मूर्तियाँ हैं .... उनका दिल विशाल था, वह एक वेपायाकनार समन्दर था जिसमें मनुष्य प्रेम को लहरें जोर शोर से उठती रहती थीं और सिर्फ मनुष्य ही क्यों उन्होंने संसार के प्राणीमात्र की भलाई के लिये सब का त्याग किया। जानदारों का खून बहना रोकने के लिये ऋपती जिन्दगी का खून कर दिया। यह ऋहिंसा की परम ज्योतिवाली मूर्तियाँ हैं।

ये दुनियाँ के जबरदस्त रिफार्मर, जबरदस्त उपकारी ऋौर बड़े ऊँचे दर्जे के उपदेशक ऋौर प्रचारक गुजरे हैं। यह हमारी क़ौमी तवारीख (इतिहास) के कीमती [बहुमूल्य] रत्न हैं। तुम कहाँ और किन में धर्मात्मा श्राणियों की खोज करते हो इन्हीं को देखो । इनसे बेहतर [उत्तम] साहवे कमाल तुमको ऋौर कहां मिलेंगे। इनमें त्याग था, इनमें वैराग्य था, इनमें धर्म का कमाल था, यह इन्सानी कमजोरियों से बहुत ही ऊँचे थे। इनका खिताब "जिन" है । जिन्होंने मोहमाया को श्रौर मन श्रौर काया को जीत लिया था। यह तीर्थं कर हैं। इनमें बनावट नहीं थी, दिखावट नहीं थी, जो बात थी साफ साफ थी। ये वह लासानी [त्र्रनौपम] शखसीयतें हो गुजरी हैं। जिनको जिसमानी कम जोरियों, व ऐबों के छिपाने के लिये किसी जाहिरी पोशाक की जरूरत महसूस नहीं हुई। क्योंकि उन्होंने तप करके, जप करके, योग का साधन करके, ऋपने ऋाप को मुकम्मिल ऋौर पूर्ण ्बना लिया थाः " " इत्यादि इत्यादिः

# [१८]

श्रीयुत् तुकाराम कृष्ण शर्मा लद्दु बी० ए० पी०एच० डी० एम० स्नार० ए० एस० एम० ए० एस० बी० एस० जी० स्रो० एस० प्रोफेसर संस्कृत शिलालेखादि के विषय के अध्यापक कीन्स कालेज बनारस।

स्याद्वाद महाविद्यालय काशी के दशम वार्षिकोत्सव पर दिये हुए व्याख्यान में से कुछ वाक्य उद्धृत ।

(१) सब से पहले इस भारतवर्ष में "रिषभदेवजी" नाम के महर्षि उत्पन्न हुए । वे दयावान भद्रपरिग्णानी, पहिले तीर्थंकर हुए जिन्होंने मिथ्यात्व त्र्यवस्था को देख कर "सम्यदर्शन. सम्यग्ज्ञान श्रौर सम्यग्चारित्र रूपी मोत्त शाख का उपदेश किया। बस यही जिन दर्शन इस कल्प में हुआ। इसके पश्चात् अजीत-नाथ से लेकर महावीर तक तेईस तीर्थंकर अपने अपने समय में अज्ञानी जीवों का मोह अंधकार नाश करते थे !

#### [88]

साहित्य रत्न डाक्टर रवीन्द्रनाथ टागोर कहते हैं कि महा-वीर ने डींडींग नाद से हिन्द में ऐसा सन्देश फैलाया कि:-धर्म यह मात्र सामाजिक रूढ़ि नहीं है परन्तु वास्तविक सत्य है, मोच्च यह बाहरी क्रिया कांड पालने से नहीं मिलता, परन्तु सत्य-धर्म स्वरूप में आश्रय लेने से ही मिलता है। श्रीर धर्म श्रीर मनुष्य में कोई स्थायी भेद नहीं रह सकता। कहते आश्चर्य पैदा होता है कि इस शिचा ने समाज के हृदय में जड़ करके बैठी हुई भावनारूपी विन्नों को लग से भेद दिये और देश को बशी- भृत कर लिया, इसके पश्चात् बहुत समय तक इन चित्रिय उप-देशकों के प्रभाव बल से ब्राह्मणों की सत्ता ख्रिभिभृत हो गई थी। (२०)

टी० पी० कुप्पुस्वामी शास्त्री एम. ए. असिसटेन्ट गवर्नमेंट म्युजियम तंजौर के एक अंग्रेजी लेख का अनुवाद "जैन हितैषी भाग १० अंक २ में छापा है उसमें आपने बतलाया है कि:—

- (१) तीर्थंकर जिनसे जैनियों के विख्यात सिद्धान्तों का प्रचार हुआ है आर्थ्य चित्रय थे।
  - (२) जैनी त्रवैदिक भारतीय-त्राय्यों का एक विभाग है। (२१)

श्री स्वामी विरुपात्त विषयर 'धर्म भूषण' 'पिएडत' 'वेद-तीर्थ' 'विद्यानिधी' एम. ए. प्रोफेसर संस्कृत कालेज इन्दौर स्टेट। ब्रापका "जैन धर्म मीमांसा" नाम का लेख चित्रमय जगत में छपा है उसे 'जैन पथ प्रदर्शक' ब्रागरा ने दीपावली के ब्रंक में उद्धृत किया है उससे कुछ वाक्य उद्धृत।

- (१) ईर्षा द्वेष के कारण धर्म प्रचार को रोकने वाली विपत्ति के रहते हुए जैन शासन कभी पराजित न होकर सर्वत्र विजयी ही होता रहा है। इस प्रकार जिसका वर्णन है वह 'अर्ह-त्देव' साचात् परमेश्वर (विष्णु) स्वरूप है इसके प्रमाण भी आर्थ प्रनथों में पाये जाते हैं।
- (२) उपरोक्तः ऋईत परमेश्वर का वर्णन वेदों में भी पाया जाता है।
- (३) एक बंगाली बैरिष्टर ने 'प्रेकटिकलपाथ' नामक प्रन्थ बनाया है। उसमें एक स्थान पर लिखा है कि रिषमदेव का नाती

मरीचि प्रकृतिवादी था, श्रौर वेद उसके तत्वानुसार होने के कारण ही ऋगवेद श्रादि ग्रंथों की ख्याति उसीके ज्ञान द्वारा हुई है फलतः मरीचि ऋषी के स्तोत्र, वेद पुराण श्रादि प्रन्थों में हैं श्रौर स्थान २ पर जैन तीर्थंकरों का उल्लेख पाया जाता है, तो कोई कारण नहीं कि हम वैदिक काल में जैन धर्म का श्रस्तित्व न मानें।

- (४) सारांश यह है कि इन सब प्रमाणों से जैन धर्म का उल्लेख हिन्दुत्रों के पूज्य वेद में भी मिलता है।
- (५) इस प्रकार वेदों में जैन धर्म का श्रस्तित्व सिद्ध करने वाले बहुत से मन्त्र हैं। वेद के सिवाय श्रन्य प्रन्थों में भी जैन धर्म के प्रति सद्दानुभूति प्रकट करने वाले उल्लेख पाय जाते हैं। स्वामीजी ने इस लेख में वेद, शिव पुराणादि के कई स्थानों के मूल श्लोक देकर उस पर व्याख्या भी की है।

पीछे से जब ब्राह्मण लोगों ने यज्ञ आदि में बिलदान कर "मा हिंसात सर्व भूतानि" वाले वेद वाक्य पर हरताल फेर दी उस समय जैनियों ने उन हिंसामय यज्ञ योगादि का उच्छेद करना आरम्भ किया था बस तभी से ब्राह्मणों के चित्त में जैनों के प्रति देख बढ़ने लगा, परन्तु फिर भी भागवतादि महापुराणों में रिष-भदेव के विषय में गौरवयुक्त उल्लेख मिल रहा है।

( २२ )

श्रम्बुजाद्म सरकार एम. ए. बी. एल. लिखित "जैन दर्शन जैनधर्म" जैनहितैषी भाग १२ श्रङ्क ९-१० में छपा है उसमें के कुछ वाक्य।

(१) यह अरच्छी तरह प्रमाणित होचुका है कि जैन धर्म

बौद्ध धर्म की शाखा नहीं है। महावीर स्वामी जैन धर्म के स्थापक नहीं हैं। उन्होंने केवल प्राचीन धर्म का प्रचार किया है।

(२) जैन दर्शन में जीव तत्व की जैसी विस्तृत आलोचना है वैसी और किसी भी दर्शन में नहीं है।

# ( २३ )

हिन्दी भाषा के सर्व श्रेष्ठ लेखक ख्रौर धुरंघर विद्वान पं० श्रीमहावीरप्रसादजी द्वित्रेदी ने प्राचीन जैन लेख-संप्रह की समा-लोचना "सरस्वती" में की हैं। उसमें से कुछ वाक्य ये हैं:—

(१) प्राचीन ढरें के हिन्दू धम्मीवलम्बी बड़े बड़े शास्त्री तक अब भी नहीं जानते कि जैनियोंका स्याद्वाद किस चिड़िया का नाम है। धन्यवाद है जर्मनी और फ्रांस, इङ्गलैएड के कुछ विद्यानुरागी विशेषज्ञों को जिनकी कृपा से इस धम्मे के अनुयाइयों के कीर्ति कलाप की खोज और भारतवर्ष के साचर जैनों का ध्यान आकृष्ट हुआ। यदि ये विदेशी विद्वान् जैनों के धम्मे प्रन्थों आदि की आलोचना न करते यदि ये उनके कुछ प्रन्थों का प्रकाशन न करते और यदि ये जैनों के प्राचीन लेखों की महत्ता न प्रकट करते तो हम लोग शायद आज भी पूर्ववत् ही अज्ञान के अन्धकार में ही डूबे रहते।

भारतवर्ष में जैन धर्म ही एक ऐसा धर्म है जिसके अनु-याई साधुत्रों ( मुनियों ) श्रौर श्राचार्यों में से श्रनेक जनों ने धर्मापदेश के साथ ही साथ श्रपना समस्त जीवन प्रन्थ-रचना श्रौर प्रन्थ संप्रह में खर्च कर दिया है।

🧼 (३) बीकानेर, जैसलमेर श्रौर पाटन श्रादि स्थानों

हस्त-लिखित पुस्तकों के गाड़ियों बस्ते ऋब भी सुरिच्चत पाये जाते हैं।

- (४) श्रकबर इत्यादि मुराल बादशाहों से जैन धर्म की कितनी सहायता पहुँची, इसका भी उल्लेख कई में है।
- (५) जैनों के सैकड़ों प्राचीन लेखों का संग्रह सम्पादन श्रौर श्रालोचना विदेशी श्रौर कुछ खदेशी विद्वानों के द्वारा हो चुकी है। इनका श्रङ्गरेजी श्रनुवाद भी श्रधिकांश में प्रकाशित हो गया है।
- (६) इन्डियन ऐन्टीकेरी, इपिप्राफित्रा इन्डिका सरकारी
  गैजेटियरों श्रोर श्रार्कियालाजिकल रिपोर्टों तथा श्रन्य पुस्तकों में
  जैनों के कितने ही प्राचीन लेख प्रकाशित हो चुके हैं। बूलर,
  कौसेंसिकिस्टें बिल्सन, हूल्टश, केलटर श्रोर कोलहार्न श्रादि विदेशी
  पुरातत्वज्ञों ने बहुत से लेखों का उद्धार किया है।
- (७) पेरिस (फ्रांस) के एक फ्रेंच पिएडत गेरिनाट ने अनेले ही १२०७ ई० तक के कोई ८५० लेखों का संग्रह प्रका-शित किया है। तथापि हजारों लेख अभी ऐसे पड़े हुए हैं जो प्रकाशित नहीं हुए।

( २४ )

सौराष्ट्र प्रान्त के भूतपूर्व पोलिटिकल एजेन्ट मि० एच० डब्ल्यू० बर्हन साहिब का मुकाम जेतपुर युरोपियन गेस्ट तरीके पधारना हुन्ना, त्रापने जेतपुर विराजनान लींबड़ी सम्प्रदाय के महाराज श्री लबजी स्वामी जेठमलजी स्वामो से भेट की। त्रापने महाराज श्री के साथ जैन रिलीजियन सम्बन्धी चर्चा पौन घएटे तक की आखीर में झापने जैन मुनियों के पारमार्थिक जीवन

श्रौर त्याग धर्म की योग्य प्रशंसा की श्रौर पीछे, से पत्र द्वारा श्रपना संतोष जाहिर किया इसमें बहुत तारोफ करने के साथ समयाभाव से ऋधुरा विषय छोड़ना पड़ा इसका ऋफसोस जाहिर किया।

जैन वर्तमान १४ जून १९१३ ई० से ( २५ )

श्रीयुत् डाक्टर जोली प्रोफेसर संस्कृत बृजवर्ग यूनिवर्सिटी जर्मनी।

जैन धर्म की उपयोगिता को सार्व रूप से पश्चिमीय विद्वानों को स्वीकार करना चाहिये।

> जैन मित्र १९ जुलाई १९२३ ई. से (२७)

इन्डियन रिव्यू के अक्टोबर सन् १९२० ई० के अङ्क में मद्रास प्रेसीडेन्सी कॉलेज के फिलोसोफी के प्रोफेसर मि० ए. चक्रवर्ती एम. ए. एल. टी. लिखित "जैन फिलोसोफी" नाम के श्रार्टिकल का गुजराती श्रानुवाद महावीर पत्र के पौष शुक्ता १ संवत् २४४८ वोर संवत् के त्रांक में छपा है उस में से कुछ वाक्य उद्धत हैं—

- (१) धर्म अने समाज की सुधारणा में जैन-धर्म बह श्चगत्य नो भाग भज्वी शके छे: कारण श्चा कार्य माटे ते बत्कृष्ट रीते लायक छे।
- (२) त्राचार पालन मां जैन-धर्म घर्णो त्रागल वधे है श्रने बीजा प्रचलित धर्मों ने तो सम्पूर्णतानु मान करावे हैं कोई धर्म मात्र श्रद्धा (भक्ती ) उपर तो कोई ज्ञान उपर अने कोई

बली सात्र चारित्र उपरज भार मुके छै, परन्तु जैन-धर्म एत्रेणे ना समन्वय अने सहयोगथीज आत्मा परमात्मा थाय छे एम स्पष्ट जणावे छै।

- (३) रिषभदेवजी 'त्रादि जिन' "त्रादिश्वर" भगवान् ना नामे पण त्रोलखाय छै ऋग्यवेद नां सूकती मां तेमनो 'त्राहैत' तरीके उहेख थएलो छै जैनो तेमने प्रथम तीर्थंकर माने छै.
  - ( ४ ) बोजा तीर्थंकरो बधा चत्रियोंज हता,

# ( २९ )

श्रीयुत् सी. बी. राजवाड़े, एम. ए. बी. एस. सी प्रोफेसर श्रॉफ पाली, बरोडा कालेज का एक लेख "जैन-धर्म नुं श्रध्ययन" जैन साहित्य संशोधक पूना भाग १ श्रङ्क १ में छपा है उसमें से कुछ वाक्य उद्धृत।

- (१) प्रोफेसर बेबर बुल्हर जेकोवी हारनल भांडारकर ल्युयन राइस गॅरीनोट वगैरा विद्वानोए जैन धर्मना संबंधमां ऋंतःकरण पूर्वक ऋथाग परिश्रम लेई ऋनेक महत्वनीशोत्रो प्रगट करेली छै।
- (२) जैन-धर्म पूर्वना धर्मों मां पोतानो स्वतंत्र स्थान प्राप्त करतो जाय छे,
- (३) जैन-धर्म ते मात्र जैनो नेज नहीं परंतु तेमना सिवाय प्राश्चात्य संशोधनना प्रत्येक विद्यार्थी अने खास करीने जो पौर्वात्य देशो ना धर्मों ना तुलनात्मक अभ्यास मां रस लेता होय तेमने तहीन करी नाके एवो रसिक विषय छै.

(३०)

डाक्टर F. OTTO SGHRADER, P.H.D. का

एक लेख बुद्धिष्ट रिव्यु ना पुस्तक ऋंक १ मां प्रगट थयेला ऋहिंसा श्रने वनस्पति श्रहार शीर्षक लेख का गुजराती श्रनुवाद जैन साहित्य संशोधक त्र्यंक ४ में छपा है उसमें से कुछ वाक्य उद्धृत।

- (१) अतियारे आस्तीत्व धरावतां धर्मों मां जैन-धर्म एक एवो धर्म छे के जेमां ऋहिंसा नो क्रम संपूर्ण छे ऋने जो शक्य तेटली दढताथी सदा तेने वलगी रह्यो छे।
- (२) त्राह्मण धर्म मां पण घणां लांवा समय पच्छी संन्या-सियो माटे आ सुक्ष्मतर ऋहिंसा विदित थई ऋने ऋाख़रे वनस्पति त्र्याहार ना रूप मां त्राह्मण ज्ञाति मां पण ते दाखील थई हती कारण एछे के जैनो ना धर्म तत्त्रोए जे लोक मत जीत्यो हतो तेनी श्रसर सजड रीते बधती जती हती,

#### ( 3? )

श्रीयुत बाबू चम्पतरायजी जैन बैरिस्टर एट ला हरदोई सभापति, श्री भ० दि० जैन महासभा का ३६ वां ऋधिवेशन लखनऊ ने ऋपने व्याख्यान में जैन धर्म को बोद्ध धर्म से प्राचीन होने के प्रमाण दिये हैं उससे उद्धत।

(१) इन्सायक्वोपेडिया में मोरुपीयन विद्वानों ने दिखाया है कि जैन धर्म बौद्ध धर्म से प्राचीन है ख़ौर बौद्ध मत ने जैन धर्म से उनकी दो परिभाषाएँ आश्रव व संवर लेली है श्रंतिम निर्णय इन शब्दों में दिया है कि-

जैनी लोग इन परिभाषात्रों का भाव शब्दार्थ में समभते हैं भौर मोच प्राप्ति के मार्ग के संबंध में इन्हें व्यवहृत करते हैं ( आश्रयों के संवर श्रौर निर्जरा से मुक्ति प्राप्त होती है ) श्रव यह परिभाषाएँ उतनी ही प्राचीन हैं जितना कि जैन धर्म है।

कारण की बौद्धों ने इससे अतीव सार्थक शब्द आश्रव को ले लिया है। ऋौर धर्म के समान ही उसका व्यवहार किया है। परन्तु शब्दार्थ में, नहीं कारण की बौद्ध लोग कर्न सूक्ष्म पुद्रल नहीं मानते हैं और आत्मा की सत्ता को भी नहीं मानते हैं। जिसमें कर्मों की श्राश्रव हो सके। संवर के स्थान पर वे श्रासा-वाकन्य को व्यवहृत करते हैं। श्रब यह प्रत्यत्त है कि बौद्ध धर्म में त्र्याश्रव का शब्दार्थ नहीं रहा। इसी कारण यह त्र्यावश्यक है कि यह शब्द बौद्धों में किसी अन्य धर्म से जिसमें यह यथार्थ भाव में व्यवहृत हो ऋथीत जैन धर्म से लिया गया है । बौद्ध संवर का भी व्यवहार करते हैं श्रर्थात् शील संवर श्रौर क्रिया रूप में संवर का यह शब्द ब्राह्मण श्राचार्यों द्वारा इस भाव में व्यवहत नहीं हुए हैं ऋतः विशेषतया जैन धर्म से लिये गये हैं। जहाँ यह ऋपने शब्दार्थ रूप में ऋपने यथार्थ भाव को प्रकट करते हैं। इस प्रकार एक ही व्याख्या से यह सिद्ध हो जाता है कि जैन धर्म का कार्य सिद्धान्त जैन धर्म में प्रारम्भिक श्रौर श्रखंडित क्रप में पूर्व से व्यवहृत है श्रीर यह भी सिद्ध होता है कि जैन धर्म बौद्ध धर्म से प्राचीन है।

जैन भास्करोदय सन् १९०४ ई० से उद्धृत।





ट्रस पुस्तक के प्रारम्भ में पाठक जिन सेठ साहब का चित्र देख रहे हैं उनसे हम उनका संचिप्त परिचय करवा ँ देना उचित समभते हैं।

हम यहाँ पर प्रसिद्ध इतिहास वेत्ता श्रीमुन्सिफ देवी प्रसाद जी जोधपुर का संवत् १९६८ का 'मेरा दौरा, शीर्षक लेख के श्चन्तर्गत का वृत्तान्त देते हैं जो मुन्शीजी ने नागरीप्रचारि**गी** सभा की मुख पत्रिका खंड १ के त्रंक २ पृष्ठ १७७ में लिखा है वह इस प्रकार है-

### रीयां

पींपाड़ से एक कोस पर खालसे का एक बड़ागाँव रीयां नामक है, इसको सेठों की रीयां भी बोलते हैं; क्योंकि यहाँ के सेठ पहिले बहुत धनवान् थे। कहते हैं कि एक बार राजा मान-सिंहजी से किसी ऋंग्रेज ने पूछा था कि मारवाड़ में कितने घर हैं ? तो महाराजा ने कहा था कि ढाई घरहैं—एक घर तो रीयां के सेठों का है, दूसरा भीलाड़े के दीवानों का है श्रीर श्राधे में

सारा मारवाड़ है।

ये सेठ मोहणोत जाति के श्रोसवाल थे। इनमें पहिले **रे**खाजी बड़े ।सेठ थे **इनके** पीछे जीवनदासजी हुए, इनके पास लाखों रुपये सैकड़ों हजारों सिक्के के थे। महोराज विजय-सिंह जी ने उनको नगर सेठ का ख़िताब और एक महीने तक किसी त्रादमी को कैंद्र कर रखने का ऋधिकार भी दिया था। जीवनदास जो के पुत्र हरजीमल जी, हरजीमल जी के रामदास जी, रामदास जी के हमीरमल जी श्रीर हमीरमल जी के पुत्र सेठ चांदमल जी हैं।

जीवनदास जी के दूसरे पुत्र गोरधनदास जी के सोभाग-मल जी, सोभागमल जी के पुत्र धनरूप मल जी, कुचामण में थे, जिनकी गोद ऋब सेठ चांदमल जी के पुत्र मगनमल जी हैं।

सेठ जीवणदास जी की छत्रोगांव के बाहर पूरव की तरफ पींपाड़ के रास्ते पर बहुत अच्छी बनी है। यह १६ खंभो की है, शिखर के नीचे चारों तरफ एक लेख खुदा है जिसका सारांश यह है-

सेठ जीवणदास मोहणोत्त के ऊपर छत्री सुत गोरधनदास हरजीमल कराई । नींव सम्वत् १८४१:फागुन सुदी १ को दिलाई कलश माह सुदी १५ संवत् १८४४ गुरुवार को चढ़ाया ।

कहते हैं कि एक बेर यहाँ नवाब अमीर खाँ के डेरे हुवे थे, किसी पठान ने छत्री के कलस पर गोली चलाई तो उसमें से कुछ अशरिफयाँ निकल पड़ीं, इससे छत्री तोड़ी गई तो श्रौर भी माल निकला जो नवाब ने ले लिया। फिर बहुत वर्षों बाद छत्री की अरम्मत सेठ चांदमल जी के पिता या दादा ने अजमेर से आकर करा दी। इन सेठों की हवेली रीयां में है।

मारवाड़ के श्रन्दर ढाई घर की बावत लोग ऐसा भी कहते हैं कि एक दफा महाराजा जोधपुर को धन की बड़ी त्रावश्यकता पड़ी, उन्होंने सुना कि मारवाड़ के अन्दर रीयां वाले सेठों के पास ऋथाह द्रव्य है। महाराजा साहब ( उँटनी ) सांड पर बैठ कर रीयां प्राम में गये और अपना डेरा प्राम बाहर बावड़ी पर लगाया। रीयांवाले सेठ प्रातःकाल प्रति दिन स्नान करने को बिला नागा बावड़ी पर त्राते थे उस दिवस भी त्राये श्रौर स्नान करके जाने लगे तो उन्होंने एक पराक्रमी तेजस्वी राजपूत सरदार को चिन्ता में निमग्न बैठा हुवा देख कर पूछा कि आप कौन सरदार हैं, यहाँ किस कारण पधारे हैं, कहाँ निवास स्थान है श्रौर किधर जाने का विचार है ? राजपूत सरदार ने कहा कि मैं एक प्राम का ठाकुर हूँ किसी विशेष कारण से यहाँ त्र्याया हूँ किन्तु कारण की सिद्धि होना बड़ी कठिन है यही देख कर मुफे चिन्ता होती है।

सेठ ने कहा कि आप मेरे घर पर पधारिए, और भोजन करिए। बाद त्रागमत का कारण भी बतलाइए, भगवत् कृपा से उसको पूर्ण करने का प्रयत्न किया जायगा क्योंकि हमारे पास जो कुछ भी है वह सब श्राप लोगों का ही है। हमारा कर्त्तव्य है कि इस समय पर त्राप लोगों की सहायता करें। यह श्रवण कर महाराजा साहब को शान्ति हुई, श्रत्याप्रह करने पर वे सेठ के मकान पर गये, वहाँ भोजन किया, श्रौर बाद में कहा कि हमें राज्य के निमित्त इतनी रकम की जरूरत है।

सेठ ने कहा, बहुत श्रच्छा, क्या बड़ी बात है, श्राप पधार जाइए मैं भेजता हूँ। महाराजा साहब के चले जाने पर सेट

ने एक ही सिके के रुपयों से इतने छकड़े भर दिये की रीयां से लगा कर जोधपुर तक छकड़ों की कतार बंध गई।

महाराजा साहब श्रातुल द्रव्य देख कर बहुत प्रसन्न हुवे श्रौर उनको सेठ की उपाधि से विभूषित किया श्रौर उनको इतना मान-मरतबा दिया जितना पूर्व किसी को भी जोधपुर राज्य में न दिया गया था। उस समय से ही इनका घर ढाई घरों में गिना जाने लगा ख्रौर रीयां गाँव ऋधिक प्रसिद्धि में ऋाया।

#### सेठ जीवणदास।

सेठ जीवणदास जी बड़े पराक्रमी पुरुष थे। उन्होंने जोधपुर राज्य में बड़ी ख्याति प्राप्त की थी यही नहीं किन्तु उन्होंने श्रपना दबदबा पेशवा के राज्य में भी जमाया। समस्त महाराष्ट्र ऋौर द्र २ तक इनका सिका जमा हुआ। था, इनके अतुल धन, स्वतन्त्र ऋौर उदार विचार की प्रशंसा चहुँऋोर थी ऋौर उस समय वह Millioney क्रोड्पित कहे जाते थे।

पेशवा के दरबार में सेठ जीवनदासजी का बड़ा मान था उन्होंने पेशवाश्रों की उस नाजुक समय में धन से सहायता की थी जिस समय उनके Cheefs सरदार Tribute खिरज देने को इनकार हो गये थे, यदि सेठ जीवणदास जी धन से सहायता न देते ऋौर फौज को इतमिनान न दिलाते तो उनकी राजधानी पर फौज का पूर्ण त्राधिपत्य हो जाता उस समय उनकी दुकान पूने में थी, श्रीर पेशवा राज्य की सरहद में कई स्थानों में उनकी शास्त्राएं थीं, एक शास्त्रा राजपुताने के श्रम्तर्गत श्रजमेर में भी थो।

#### सेठ इपीरमता ।

सेठ हमीरमल जो की इज्जत सिन्धिया के दरबार में बहुन थी, इनकी बैठक दरबार में थी ऋौर ऋतर पान दिया जाता था। सम्बत् १९११ ( सन् १८५४ ) में सेठ हमीरमल को महाराज। जोधपुर ने फिर सेठ की उपाधि प्रदान की जो सौ वर्ष पूर्व महा-राजा विजय सिंह जी ने सेठ जोवणदास जी को दी थी । इसके श्रतिरिक्त पालकी, खिझत श्रीर दुर्बार में बैठक का मर्तबा दिया था जो राज्य के दिवानों को भी न दिया गया था। साथ ही महाराजा साहब ने प्रसन्न होकर निज के माल या सामान की चुंगी बिस्कुल न ली जाने तथा व्यापार के माल पर त्राधी चुंगी ली जाने को रियायत बखशी जो स्थाज तक चली स्थाती है।

श्रंत्रेज सरकार की भी सेठ हमीरमल जी ने बड़ी सेवा की थी इससे उनका बड़ा मान श्रीर श्राद्र सत्कार किया जाता था, सन् १८४६ में कर्नल सीमन एजन्ट गवर्नर जनरल बुन्देलखंड श्रोर सागर ने पत्र व्यवहार में "सेठ साहब महरबान सलामत बाद शोक मुलाकात आंके" का अलकाब आदाब व्यवहृत किये जाने की सूचना दी थी जिसको कर्नल जे० सी० ब्रक किम-अर श्रौर एजेन्ट गवर्नर जनरल राजपूताना ने २० फरवरी सन् १८७१ को उसी श्रलकाव श्रादाब की जारी रखने की स्वीकृति दी थी।

सन् १९५२ श्रीर ५५ में जब सेठ हमीरमल श्रपने खजानों को देखभाल करने पन्जाब में गये इस समय फायिनेन्स कमिश्नर पंजाब, तथा कमिश्नर जालन्धर डिविजन ने तहसीलदारों के

नाम हुक्म जारी किया था कि सेठ हमीरमल जी को पेशवाई के लिये स्टेशन पर रहे। पंजाब में उनको इतनी इज्जत थी कि जब कभी वे जाते थे तहसीलदार त्रादि को उनकी पेशवाई के लिये स्टेशन पर जाना पड़ता था।

पंजाब पर त्राधिपत्य करने के लिये जब स्रंग्रेजी फौज भेजी गई थी उस समय सेठ हमीरमलजी का एजन्ट गुलावचन्द फौज के साथ खजानची था, फौज का कब्जा होने पर उनका वहाँ खजाना हो गया।

### राय मेठ चान्दमल।

सेठ चान्द्रमल जी का जन्म संवत १९०५ में हुआ था। उनके धीरजमलजी ऋौर चन्दनमलजी दो भाई थे, सब खुशहाल थे व कारोबार ऋच्छी तरह से चलता था।

सेठ चांदमल जी अपने पिता और दादा के सदश पराक्रमी, साहसी, दानी, उदारचित्त श्रौर विचारवान थे। इनकी चमत्का-रिक बुद्धि, और अनुभव की ख्याति चहुंत्रोर थी छोटी अवस्था में ही इन्होंने अनेक गुण धारण कर लिये थे।

सम्वत् १९२१ में महाराजा साहब जोधपुर ने इनको 'सेठ' की उपाधि प्रदान की वह उपाधि पूर्व महाराजा विजयसिंह जी ने वहां परम्परा के लिये दे दी थी। इस समय पेशावर, जाल-न्धर, घोघोपारपुर, काँगरा, सांभर; सागर श्रौर मुरार में खजाने थे। बाम्बे, जबलपुर, नरसिंगपुर मिरजापुर में सागर, रोहिल्ला, दमोह, कौरी, सोरी, जालन्धर, होशियारपुर, धर्मशाला, पेशावर, ग्वालियर, जोधपुर, सागर, श्रजमेर, भेलसा, भांसी,

इन्दौर, मेनिन श्रौर श्राजमगढ़ में दुकानें थीं, मध्यप्रदेश में जमीनदारी थी।

सन् १८६८-६९ में मध्यप्रदेश और राजपूताने में अकाल पड़ा था। सेठ चन्दमल जी की इजाजत से सागर दुकान के मुनीम ने गरीवों ऋौर निराधारों की सहायता की थी। इसके उपलक्ष्य **में** चीफ कमीश्रर ने स्वर्णपदक प्रदान किया था। अजमेर में उस समय 'चेरीटेबल प्रेन क्वब' और 'बूचर हाउस कमेटी' सर्व साधा-रण के लाभार्थ स्थापित की गई थी। कर्नल आर. एच. कीटिनं, बी. सी. सी. एस. श्राई. ई. एजन्ट गवर्नर जनरल राजपूता**ना** ने इनको कमेटो का मेम्बर बनाया। इस काम में इन्होंने **ब**ड़ी दिलचस्पी ली और त्रागरे से नाज मंगवा कर त्राजमेर में वाजार भाव से सस्ता बेचा, इस कमेटी की तरफ से भूखों को श्रन्न दिया जाता था श्रौर पर्दानशीन श्रौरतों को जो बाहर **नहीं** निकल सकती थीं उनके घर पर नाज पहुँचाया जाता था।

सन् १८७१ में ऋर्लमेवो ने पश्जाब का दौरा किया था और पालनपुर फेत्रार में दरबार भरा। उस समय सेठ चाँदमल जी के मुनीम ने सरकार की श्रच्छी सेवा बजाई, जिसको देख कर श्रीमान् वाइसराय महोद्यं ने श्रपनी प्रसन्नता प्रकट की श्रीर मुनीम को दरबार में बैठक दी तथा सोने के कड़े (Bracelets) इनायत किये।

सन् १८६८ में ये म्युनिसिपल कमिश्नर बनाये गये ऋौर १८७८ में इनको त्रानरेरी मजिस्ट्रेट दर्जा दोयम बनाया तथा सन् १८७७ में देहली दरबार भरा था उसमें सेठ चाँदमल जी को श्रामन्त्रित किया गया था। वहाँ श्रीमान् चीफ कमिश्रर साहव व कमिश्रर

अजमेर की सिफारश पर सेठ चाँदमल जी को श्रीमान् वायसराय महोदय लार्ड लिटन से 'राय साहिब' का खिताब, स्वर्णपदक श्रौर सार्टिफिकट दिया था जिस पर महाराणी विक्टोरिया का नाम श्रंकित था । सन् १८७८-७९ में काबुल का युद्ध श्रारंभ हुआ। पेशावर से परे छुन्डी, कोटल, जलालाबाद ऋौर काबुल के खजाने के साथ जिम्मेदार स्रादमियों को जाना जरूरी समभा गया, ऐसे नाजुक समय में सब ने किनारा काटा किन्तु सेठ चाँदमल जी के एजन्ट शिवनाथ ने ऋपने ऋादमी फौज के साथ भेजे श्रौर करीब करोड़ रुपये तक जरूरत के श्रनुसार खजाने से खर्च किये—इस सेवा से प्रसन्न होकर छोटे लाट साहेब पञ्जाब ने सेठ के एजन्ट को एक दुशाला स्त्रीर दुपट्टा खिल्लस्रत सहित दिया।

राजपूताने में सम्वत् १९२५ श्रौर १९३४ में घोर दुःकाल पड़े थे। इन त्र्यवसरों में त्र्यापने राजपूताने की गरीब प्रजा की बड़ी सहायता की थी।

श्रजमेर की प्रजा सेठ चाँदमल जो से बड़ी प्रसन्न थी, इन पर उसका पूर्ण विश्वास था, कोई भो काम हो इनको कहा जाता था। एक दक्ता का जिक्र है कि अजमेर म्युनिसीपल्टो ने नया बाजार की घाट को तोड़ने की स्राज्ञा दे दी थी-- मजदूर लग गये थे, कुदाली से घाट तोड़ने ही वाले थे कि बाजार के कुछ भलेमानुष सेठ चाँदमल जी की हवेली पर गये ऋौर कहने लगे कि घाट के टूट जाने से बाजार की रोनक बिगड़ जायगी त्रोर पानी पीने की दिकत हो जायगी हम तो आपको ही सर्वेसर्वा सममते हैं-इसलिये त्रापके पास त्राये हैं. त्रापसे ही यह कार्य होगा-यह श्रवण कर सेठ चाँदमल जी अपनी बग्धी में बैठ कर श्राये श्रीर घाट तोड़ने वालों से कहने लगे— "भाई त्राप जरा ठहरिए जब तक कि मैं श्रीमान् चीफ किमश्रर साहब बहादुर के पास जाकर लौटन आऊँ।" ऐसा कह कर चीफ कमिश्रर साहब के पास गये श्रौराइनको सची हकीकत समभाइए। इस पर साहब बहादुर ने घाट तोड़ने के हुक्म को रद कर दिया।

एक दुका बाबू गढ़ पहाड़ पर मुसलमानों ने कब्जा कर लिया, श्रोर बालाजी का मेला करना बन्द कर दिया। हिन्दू लोग फिर सेठ चाँदमल जी के पास गये त्र्रौर इस संकट से निवारण करने की प्रार्थना की । सेठ चाँदमल जी ने यह काम श्रपने हाथ में लिया श्रौर बहुत प्रयत्न कर बालाजी का मेला भरा दिया जो त्राज दिन भी बिना रोक टोक भरा जाता है।

लोग कहते हैं कि जब श्रीमती भारत-सम्राज्ञी कीन मेरी श्रजमेर पधारी थीं उस समय उनका पुष्कर भी पधारना हुत्रा था । वहाँ छोटी बस्तो बारादगार के पास बाजार में बड़का गोल चवृतरा है-जिसके पास मोटर घूम कर निकलती है-इस वास्ते ऐसी आज्ञा दी गई कि चवृतरे को तोड़ डालना चाहिए। इस पर वहाँ के ब्राह्मणों ने श्रानेक प्रार्थनाएँ की किंतु, कुछ ध्यान न दिया गया। इस पर पुष्कर के क्राह्मण् सेठ चाँदमल जो के पास आये और इनसे सब हकीकत कही। इस पर सेठ चाँदमल जी श्रीमान कमिश्नर साहब के पास गये ऋौर उनको मना किया कि इससे बड़ा पाप लगेगा श्रोर बदनामी होगी-कमिश्रर साहब ने श्रापकी बात मान ली श्रीर चबूतरा गिरवाने का विचार छोड़ दिया। जब ब्राह्मणों को यह ज्ञात हुआ तो उन्होंने

त्रापको त्राशिर्वाद दिये श्रौर मङ्गलकामना के लिये ईश्वर से प्रार्थना की। इसी तरह इन्होंने श्रजमेर की जनता की समय२ पर त्र्यनेक सेवाएं की थीं किन्तु विस्तार भय से सबको छोड़ कर एक दो घटनात्रों का ही उहेख दिद्वर्शनार्थ किया गया है।

सेठ चाँदमल जी जैन थे किन्तु किसी धर्म से भी आपको द्वेष न था। सर्व धर्मों को आप इज्जत की निगाह से देखते थे. बुलाने पर सबके डत्सवों में सम्मिलित होते थे ऋौर यथाशक्ति सब को देते भी थे। मेम्बर या पदाधिकारी बनने में भी आप एतराज न करते थे।

द्यावान राजपूताने भर में त्राप प्रसिद्ध थे। त्र्यानासागर तथा फ़ाई सागर में मछलियों का पकड़ना बन्द करा दिया था। दोनों तलाबों का पानी सूख जाने पर इनकी मछलियाँ बूढ़े पुष्कर में भिजवा दी जाती थी। स्त्रापकी तरफ से सदाव्रत जारी था। कची वालों को सीधा श्रौर पक्की वालों को पुड़ी दो जाती थी, गरीब स्त्रीपुरुष ऋौर बच्चों को रोजाना चना दिया जाता था, गायों को घास डलाया जाता था, कवूतर तोते आदि पिचयों को अनाज छुड़ाया जाताथा, गरीब मुसलमान रोजे रखने वालों के लिये रोजा खोलने के लिये रोटी बनवा कर उनके पास भिजवायी जाती थी। कहने का ऋर्थ यह है कि बिना भेदभाव सबको दिया जाता था यही सबब था कि कोई भी गरीब, ऋपाहिज स्टेशन से उतरते ही या रेल ही से चाँदमल जी का नाम रटता हुआ चला आताथा और वहाँ जाने पर उसके भाग्य श्रनुसार मिलता ही था कोई भी व्यक्ति बिना कुछ लिये उनके द्वार से न लौटता था हर समय १०-२०-५० का जमघट जमा ही रहता था, श्रीर उन सब को

दिया ही जाता था, सर्दी के मौसिम में वस्त्रहीनों को कम्बल, रजाइएं रूई की ऋँगरखिए बाँटो जाती थी इस तरह मौिसम २ का दान दिया जाता था।

सेठ चाँदमल जी पूर्व स्थानकवासी जैन कान्फ्रेंस के जनरल सेक्रेटरी थे, साधु मुनिराज के प्रति उनकी श्रनन्य भक्तिथी। हर समय उनके हवेली पर धर्मध्यान होता ही रहता था, दीचा श्रादि भो श्रापकी तरफ से होती रहती थी, जीव दया तथा अन्य खातों में सब से अधिक रकम आपकी तरफ से लिखी जाती थी आप जिस धार्मिक कार्य में आगे बढ़ जाते थे उससे कदम कभी भी पीछे न हटाते थे चाहे उसमें लाख रुपये भी क्यों न खर्च हो जावें। यह त्र्यापका स्वभाव था इससे हर एक धार्मिक कार्य में सबसे आगे आपको किया जाता था।

कान्फ्रेंस का प्रथम ऋधिवेशन जो मोरवी शहर में हुआ था, उसके त्र्याप सभापति थे, त्राजमेर में कान्क्रेंस का चतुर्थ त्र्याध-वेशन हुऋा उसमें ऋधिक ऋाप ही का हाथ था ऋौर ऋापके हजारों रुपये उसमें व्यय हुए थे । कान्फ्रेंस श्राफिस कुछ वर्षे तक आपके यहां रहा था और उसमें आप बराबर योग देते रहे थे जैन जनता में त्रापका बड़ा मान है। श्राप जबरदस्त नेता गिने जाते थे। स्त्रापकी बात का बड़ा स्त्राद्र था, जो बात स्त्राप की जबान से निकल जाती थी लोह की लकीर समभी जाती थी। त्राप बड़े धर्मिष्ट सदाचारी थे, प्रजा और राजा दोनों में त्रापकी इज्जत थी स्त्रौर सम्मान की दृष्टि से देखे जाते थे, स्त्रापके सम्बन्ध में बड़े बड़े श्रोहदेदार श्रंगरेजों के श्रच्छे २ सार्टिफिकेट दिये हुवे हैं उन सब का उल्लेख यहाँ नहीं किया जा सकता। केवल इतना

ही लिखा जा सका है कि आप सरकार के बड़े कृपापात्र थे। आप का शरीर पुष्ट था, वृद्धावस्था प्राप्त हो जाने पर भी त्रापका चेहरा दमकता था, निराशा श्रापके पास होकर फटकती ही न थी।

त्रापकी मृत्यु सम्वत् १९७१ में ६६ दर्ष की त्रावस्था में हो गई। श्रापने श्रन्तिम समय में बड़ी रकम धर्मादा खाते निकाली थी जिसका सदुपयोग त्राज भो जारी है।

त्रापके देहान्त के समय पुत्र-पौत्र त्रादि सब थे त्रौर भग्डार धन-धान्य से भरपूर था सब तरह का आनन्द था।

आपके पुत्रों के नाम घनश्याम दासजी, छगनमलजी, मगनमलजी श्रौर प्यारेलालजी हैं।

बड़े पुत्र घनश्यामदास सेठ साहब के गुजरने के कुछ समय बाद ही इन तीनों भाइयों से ऋलग हो गये थे उनकी मृत्यु ३८ वर्ष की अवस्था में हुई उनके दो पुत्र हैं।

छगनमलजी, मगनमलजी और प्यारेलालजी-इन लोगों का करोबार शामिल है इनमें छगनमलजी बड़े अच्छे पुरुष हुए। इन्होंने कम उम्र में ही अपने पिता की तरह राजा और प्रजा में अधिक ख्याति पैदा करली थी। गवर्नमेंट ने आपकी योग्यता देख कर **त्रानरेरी मजिस्टेट बना दिया था ऋौर सन् १९१६** में राय बहादुर के खिताब से सुशोभित किया था। धार्मिक कार्य में चापकी अधिक वृति थी। सात वर्ष तक त्राप क्रान्मेंस के न्नान-रेरी सेक्रेटरी रहे। श्रापने श्रपने खर्च से हुन्नरशाला चलाई जिसमें लड़कों को खान पान श्रीर हुन्नर कला सीखने का सब साधन उपिश्यत किया। त्राप भी त्रपने पिता की तरह ऋधिक दानी परोपकारी श्रौर उदारचित्त थे किन्तु दुःख के साथ लिखना पड़ता है कि २६ मार्च सन् १९२० को ३१ वर्ष की छोटी ऋव-स्थाही में आप इस संसार से बिदा हो गये।

अ।पकी मृत्यु से जैन-जनता में बड़ी कमी होगई जो श्राज तक न मिटी। जिसने एक दुफा श्राप को देख लिया था वह त्रब भी त्राप का नाम स्मरण होने पर दो त्रांस बहाए बिना रह नहीं सकता। श्रापका सोम्य स्वभाव, हँसमुख सरल वृत्ति श्रौर सादा मिजाज था। मगनल(लजी श्रौर प्यारेलालजी श्रपनी मुश्तरक़ा (ज्वायन्ट फ़ेमली) यानी मगनमलजी श्रौर प्यारेलालजी के संयुक्त कारोबार को दिन प्रतिदिन तरकी दे रहे हैं ऋौर वे ऋपने पिता और बड़े भाई के सदृश सरल खभावी, उदारचित्त परिश्रमी, दयावान, धर्म के कार्य में ऋधिक ऋतुराग रखने वाले, श्रोर जीवदया के श्रनन्य भक्त हैं। श्राप हिन्दी श्रप्नेजी का श्रच्छा ज्ञान रखते हैं, त्र्याप सदाचार की मूर्त्ति हैं। रात दिन त्र्याप काम में लगे रहते हैं। त्र्याप इतने लोकप्रिय हैं कि कई सभा सोसायटियों के ऋधिकारी हैं। पुष्कर गो ऋादि पशुशाला की ऋधिक सहायता करते हैं ऋौर ऋापका हाथ होने से ही उसका ऋस्तित्व कायम है, ऋहिंसा प्रचारक ऋाप ही के खर्च से चलता है, बंगलोर मिहगला, घाटों पर जीवदया मराडल आदि में त्राप ने त्रच्छी सहायता दी है त्राप के पिता के समय जिस क्रम से दान दिया जाता था वह क्रम त्राज भी जारी है बल्कि इससे ऋधिक ही दिया जाता है। ऋाप के सात्विक विचार हैं। त्राप प्रपंचो से दूर रहते हैं, सत्य के प्रेमी हैं बड़े भाई मगनमल जी ज्यानरेरी मजिस्ट्रेट हैं स्युनिसिपल कमिश्नर भी रहे थे, समस्त

जैन समाज में त्रापकी बड़ी इज्जत है। स्थानकवासी कान्फ्रेन्स के जनरल सेकेटरी तथा सुखदेव सहाय जैन प्रेस के द्यानरेरी सेक्रेटरी हैं।

## इस समय त्रापकी निम्न स्थानों पर दुकानें हैं।

१--- छेठ चांदमलजी छगनमलजी बम्बई

२-सेठ चांद्मलजी छगनमलजी बनारस

३—सेठ चाद्मलजी छगनमलजो द्मोह

४-सेठ चांद्मलजी छगनमलजी पेशावर

५-सेठ चांदमलजी छगनमलजी बंगलोर

६—सेठ चांदमलजी छगनमलजी सतपुरा

७--सेठ हमीरमलजी खगनमलजी मिरजापुर

८-सेठ हमीरमलजी छगनमलजी मांसी

९—सेठ हमीरमलजी छगनमलजी जालंधर

१०-सेठ चांदमलजी प्यारेलालजी ब्यावर

११-सेठ रूघनाथदासजी चांदमलजी जोधपुर

१२—सेठ चांदमलजी मगनमलजी पेशावर

१३—सेठ चांद्मलंजी मगनमलजी भागसु

१४-सेठ चांद्मलजी मगनमलजी जबलपुर

१५-राय सेठ चांदमलजी मगनमलजी होशियारपुर

१६--राय सेठ चांदमलजी मगनमलजी कोहट

१७—सेठ चांदमलजी मगनमलजी बोराई

१८-सेठ चांदमलजी प्यारेलालजी कलकत्ता

# यदि आप जैन साहित्य की उत्तमोत्तम पुस्तकें पढ़ना चाहते हैं तो आज ही एक रुपैया

ववेश फीस भेजकर महावीर यंथ प्रकाश मंदिर

भानपुरा (हो० रा०)

स्थाई ग्राहक हो जाईये। स्थाई याहकों को मन्दिर से

प्रकाशित सब पुस्तकें:—

पौनेमूल्य पर मिलेंगी।

हिन्दी साहित्य श्रीर जैन साहित्य की

सब प्रकार की पुस्तकें मिलने का पताः-महावीर प्रन्थ प्रकाश मन्दिर, भानपुरा।

( होलकर स्टेंट )

## हिन्दी के कुछ चुने हुए ग्रंथ-रत्न

| सिद्धार्थकुमार ( सचित्र नाटक )      | १।)    |
|-------------------------------------|--------|
| सम्राट-श्रशोक ( सचित्र नाटक )       | शां)   |
| भक्तियोग ( त्र्राध्यात्मक )         | शांग   |
| त्र्यादर्श देशभक्त ( उपन्यास )      | ŔŊ     |
| नैतिक जीवन ( नैतिक विषयक )          | र्श    |
| भारत के हिन्दू-सम्राट् ( ऐतिहासिक ) | शांग   |
| वीर कुमार छत्रसाल ( सचित्र नाटक )   | श्रां) |
| भारत-सम्राट् ( सचित्र डपाख्यान )    | ٩ij    |
| तरुग भारत ( ला० लाजपतराय कृत )      | ۲ij    |
| धर्म ऋौर जातीयता ( ऋरविंदधोष )      | III)   |
| चित्राङ्गदा ( सचित्र नाटक )         | ĺij    |
| दिव्य जीवन                          | iiij   |
| भारत दर्शन ( भू० लेखक लाजपतराय )    | ર્રા)  |

इसके त्र्यतिरिक्त हिन्दी की सब प्रकार की पुस्तकें निम्न पतों से मगवाइये-

शान्ति मंदिर भानपुरा ( होलकर-राज्य )

साहित्य निकुञ्ज भानपुरा ( होलकर-राज्य )

